
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 38 (1986)

Heft: 12

Artikel: Sportliches Verhältnis zum Grauen?

Autor: Ulrich, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-931349

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-931349
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


31 iOl «QIcd

Franz Ulrich

Sportliches
Verhältnis zum
Grauen?

Durch den Brutalo-Videokon-

sum Jugendlicher erschreckt,

befassen sich Eltern und Erzieher,

Behörden und Parlamente mit

dem Phänomen der Gewaltdarstellung

in den Medien. Nachdem

diesem Thema bereits die Nummer

7/86 gewidmet war und

Markus Sieber im Heft 11/86
mit dem Beitrag «Heiss oder kalt

und Gewalt» einen weiteren

Akzent gesetzt hat, stellt die vorliegende

Nummer weitere Aspekte

zum Thema «Gewaltdarstellung in

den Medien» zur Diskussion.

Wo die eigentliche Gefahr
liegt

Physische und psychische
Gewalt in den verschiedensten
Formen ist in praktisch allen
Lebensbereichen festzustellen.
Gewalt wird angewendet zur
Erreichung politischer, wirtschaftlicher

und ideologischerziele.
Gewalt wird eingesetzt bei
Auseinandersetzungen zwischen
Völkern, Rassen und Religionen
und zwischen gesellschaftlichen
Gruppen, Gewalt wird der Natur
angetan durch atomare Verseuchung

und Auswüchse der
Zivilisation, Gewalt brauchen Starke

gegen Schwache, Männergegen
Frauen, Eltern gegen Kinder,

Lehrergegen Schüler. In

welcher Form Gewalt auch
auftritt- als zerstörerische
Naturgewalt, als personale oder
strukturelle, als physische oder
psychische Gewalt - : Immer
verursacht sie Angst. Angst
bedeutet Enge, Beklemmung, der
sich der Mensch durch Ausweichen

und Flucht zu entziehen
oder derer er sich durch Gegenwehr

oder Aggression zu
erwehren und zu entledigen
sucht. Kann die Ursache der
Angst nicht behoben werden,
hält sich die Angst hartnäckig
und führt zu physischen und
psychischen Störungen. Wohl
noch nie waren die ohnmächtigen

und unausweichlichen
Ängste grösser (und begründeter)

als heute: Angst vor dem
Umweltkollaps, Angst vor der
möglich gewordenen atomaren
Selbstzerstörung der Menschheit,

Angst vor den Entwicklungen

in der Dritten Welt, Angst
vor dem Wegrationalisieren der
Arbeitsplätze, Angst vor dem
Verlust der Freiheit, Angst vor
dem Alleinsein.

Man sollte meinen, diese realen

und existentiellen Ängste
dürften genügen, um die
Menschen in Atem zu halten. Sie
scheinen jedoch nicht auszureichen,

denn paradoxerweise ist
ein ungeheures Interesse an
fiktiven Gewaltdarstellungen und

Angst erzeugenden Handlungen

in den Medien festzustellen.

Darstellungen von Aggressionen

und Gewalttaten gehören

in Film und Fernsehen und
auf Video zu den beliebtesten
und erfolgreichsten Sujets.
Offensichtlich bewirken
Gewaltdarstellungen nicht nur Angst,
sondern auch Interesse,
unterhaltsamen Nervenkitzel und
Befriedigung. Davon leben
Boulevardblätter ebenso wie
Nachrichten- und Sportsendungen.
Welche Wirkungen dieser
Gewaltkonsum auf die Zuschauer

hat, darüber gibt es etliche
einander widersprechende oder
ergänzende Theorien (vgl. den
Beitrag von Heinz Bonfadelli in

ZOOM 7/86, Seite 20ff.). Wie
auch immer, Wirkungen dieser
oder jener Art gibt es ganz
sicher, und wäre es auch nur die
(eigentlich schlimm genug),
dass TV-Zuschauer, die sich
häufig Sendungen mit
Gewaltdarstellungen zu Gemüte führen,

dazu neigen, die Umwelt
für unsicherer und die
Verbrechensrate für höher zu halten,
als es in Wirklichkeit der Fall ist.

Einer der Gründe, dass
Gewaltdarstellungen eine hohe
Attraktivität und Faszination besitzen,

liegt wohl darin, dass der
passive Zuschauer psychisch
zwar an Gewaltakten teilnimmt,
Instinkte auslebt und Frustrationen

abreagiert, ohne aber je
physisch gefährdet zu sein. Er

übersteht die schlimmsten
Gefahren, die brutalsten Akte
immer heil und kann nach jedem
überstandenen Unheil das
beruhigende Gefühl geniessen, noch
einmal davongekommen zu
sein. Je grässlicher und
scheusslicher die fiktiven
Gewalt- und Brutaloszenen sind,
desto grösser ist die Herausforderung

an den «Mut» und das
Durchstehvermögen des
Zuschauers: Film als Mutprobe.
Hier liegt wohl auch der Grund
für die besondere Faszination
solcher Filme für Jugendliche.
Brutalofilme und -videos
funktionieren wie ein Gruselkabinett:
Je mehr's einem in die Magengrube

haut, desto aufregender-
falls es einem nicht einfach den
Magen umdreht.

Der «Unterhaltungswert»
solcher Filme kommt dadurch
zustande, dass der Genuss der
Gewalt nicht darin besteht, dass
sich der Zuschauer «an der
Unmittelbarkeit des Schlachtens
befriedigt, sondern daran, dies
zu überstehen, und zwar in dem
Doppelsinn, in dem der
Zuschauer selbst hernach mehr

2



Angst als Nervenkitzel:
Anthony Perkins in «Psycho 2»
von Richard Franklin.

oder weniger lustlos weiterlebt
und indem erden Bildern standhält.

Werbung und Inszenierung
der Filme kalkulieren mit dem
Widerstand gegen die Darstellung.

Der Genuss des Zuschauers

ist einer der gewonnenen
Konkurrenz, des Standhaltens;
darin setzt sich das
Wettbewerbsverhältnis gegenüber dem
Film ähnlich wie gegenüber der
Achterbahn durch. Zeugnisse
von Dauerkonsumenten der
Gewaltfilme belegen, dass der
Inhalt dieser Produkte nicht nach
Massgabe ihrer (Problematik)

oder formalen Qualitäten
geschätztwird, sondern nach der
des faszinierten Abscheus, den
sie erregen. Die Lust an der
Überwindung dieses Widerstandes

ist es, die das sportliche
Verhältnis zum Grauen
bestimmt» (Roger Willemsen,
Gewalt als Unterhaltung, in: Merkur,

Februar 1985, S.94/95).
Wenn es darum geht,

Massnahmen gegen Gewaltfilme und
-videos zu ergreifen, geraten
meist und ausschliesslich diese
«Brutalos» ins Visier. Man ist
entsetzt über die Biutorgien, die
Massaker, den Kannibalismus
und Sadismus solcher Werke.
Bei aller fragwürdigen, ja negativen

Auswirkung, die solche

Filme zweifellos haben (etwa
die Verminderung der Sensibilität

gegenüber der realen Gewalt
im Alltag), sind sie vermutlich
weit weniger gefährlich als
andere, die sich manierlicher
geben, die die Anwendung
«anständiger» oder «berechtigter»
Gewalt zeigen, diese moralisch
und ideologisch für einen «guten

Zweck» verbrämen und die
Gewaltausübenden zu Helden
stilisieren, die zur Identifikation
einladen. «Der Horror- oder
Gewaltfilm, so ist erkennbar
geworden, hat an der Moralbildung

wenig Interesse, er kennt
keine Helden, sondern einfach
Überlebende, seine Monster
repräsentieren nicht im unmittelbaren

Sinne das gesellschaftliche
Böse, sie sind fabelhaft

oder krank; in seinen
Grundkonstellationen bildet der Film die
Gesellschaft nicht ab, sondern
er sucht meist einen Raum
asozialer Isolation. Das Grauenhafte
hat auch hier den Status der
Ausnahme. Moralbildend wirken

dagegen solche Filme, die
noch innerhalb der Koordination
unserer Geschichtserfahrung
stehen und dort in repräsentativer

Weise den Katalog des Guten

und Bösen aufblättern. Wo
sie Gewalt vorführen, da erhält
diese die Wucht des moralischen

Arguments; es handelt
sich hier also um legitimierte
und legitimierende Gewalt,
während es im Horrorfilm meist
um eine moralisch indifferente
Gewalt geht, die eigentlich als
Artikulation des Naturprinzips
auftritt» (R. Willemsen, a.a.O.,
Seite 100).

«Rambo» agiert nicht in
einem Raum asozialer Isolation,
sondern in einer ganz konkreten
weltpolitischen Situation. Er

repräsentiert (wenigstens
teilweise) brutale amerikanische
Machtpolitik. Zudem operiert er
mit rassistischen Vorurteilen,
die in der Welt ganz real existieren:

Der weisse (amerikanische)
Herrenmensch rottet gelbge-

3



sichtige und kommunistische
Untermenschen («Die gelbe
Gefahr») aus, denen ein ebenbürtiges

Menschsein zum vornherein

und mit allen formalen und
darstellerischen Mitteln
abgesprochen wird. Ähnliche Vorurteile

benutzten und zementierten

zahllose Western, in denen
die Indianer als hinterhältige
Wilde dargestellt wurden. Die
Westernliteratur und der
Wildwestfilm brachten, zusammen
mit der amerikanischen
Geschichtsschreibung, das Kunststück

fertig, die indianischen
Ureinwohner Amerikas lange Zeit
als Aggressoren gegenüber den
zivilisierten und damit sich im
«Recht» glaubenden weissen
Siedlern hinzustellen. Damit
wurde die Gewalt der Weissen
gegenüber den Rothäuten
legitimiert. Veit Harlans «Jud Süss»

war nicht wegen einiger Verge-
waltigungs- und Folterungsszenen

so gefährlich, sondern weil
er auf perfide Weise die
existierenden, eingefleischten Vorurteile

gegenüber Juden benutzte,
um den Juden als gemeinen
Untermenschen zu diffamieren
und dessen Vernichtung als
notwendigen Akt der Reinerhaltung

des «besseren» Teils der
Menschheit erscheinen zu
lassen. Auschwitz und sechs
Millionen ermordete Juden waren
die grausige, entsetzliche Realität.

Mit ähnlichen Diffamierungen

operieren heute wieder
kommerziell erfolgreiche Machwerke

von «Rambo» über
«Indiana Jones» bis zu «Delta
Force», «Invasion USA», «Arctic
Heat» und anderen. Hier liegt
eine weit grössere Gefahr als
bei den miesen Brutalofilmen:

Oft erhält die Gewalt die Wucht
des moralischen Arguments: aus
«Mad Max 2» von George Miller.

Die Vorurteile, der Hass gegen
Fremde und Andersartige, die
Angst vor ihnen und die
Tendenz, sie zu Sündenböcken zu
machen, sind nicht bloss latent,
sondern ganz real und offen in

unserer Gesellschaft vorhanden
Solche Filme «legitimieren» ein
Denken und Handeln, das
immer wieder zu den grössten
Verbrechen der Menschen an
Menschen führt.

4


	Sportliches Verhältnis zum Grauen?

