
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 38 (1986)

Heft: 7

Artikel: Wenn die Angst am grössten ist...

Autor: Schnelle, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-931330

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-931330
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


of the Dead» Tote als Opfer
einer fortschreitenden
Konsumgesellschaft, die in der Hölle
keinen Platz mehr finden und
zurückkommen, in «Frau mit der
45er Magnum» geile Männer.
Ordnung wird wiederhergestellt,
indem die Bedrohung auf die
sozial Schwachen projeziert
wird und diese ausgelöscht
werden. Die neue Ordnung wird
zwar keineswegs idealisiert, der
Held kann bei seiner Aufräumaktion

auch tragisch umkommen

odervon der Polizei ge-
fasst werden. Eigentümlich
bleibt alles bei der alten
Ordnung - unterbrochen nur von
einem alptraumartigen, kulturindustriell

kanalisierten Wutausbruch.

Welcher Film ist gefährlicher:
«Rambo II» oder «Lebendig
gefressen»? Welcher soll zensuriert

werden? Warum gilt nur der
Film als böse, der die Wunde,
die er beibringt, auch vorzeigt,
harmlos hingegen derjenige,
der nur die Wunde beibringt, sie
aber optisch nicht ausschlachtet?

Statt Abschaffung und Zensur,

müssten wir nicht nach
anderen gesellschaftlichen
Formen der Integration von Gewalt
suchen, die eben auch diese
abgespaltene Art der Destrukti-
vität zurückzuholen vermag?
Und die Kirche als Monopol der
Friedfertigkeit: Hat es einen
Sinn, beleidigt-aggressiv gegen
Personen und Erfahrungen
vorzugehen, die wir mit der
Verkündigung nicht mehr
erreichen? Wäre Kirche nicht der Ort,
wo so etwas wie soziale Trauerarbeit

die unterschlagenen
Dimensionen er-innern könnte?

Josef Schnelle

Wenn die Angst
am grössten
ist...

Zum Thema Angst und
Schrecken im Kino

Zu der Lieblingslektüre sämtlicher

Acht- bis Zwölfjähriger, die
ich kenne, zählt ein Kinderroman

mit dem Titel «Der kleine
Vampir» von Angela Sommer-
Bodenburg. Diese Geschichte
ist so erfolgreich, dass es bei
erheblichen Auflagezahlen
inzwischen fünf Fortsetzungen gibt.
Die Titelfigur ist Rüdiger von
Schlotterstein, ein 150 Jahre
alter Vampir, der aber schon als
Kind zum Vampir wurde und
darum so aussieht wie ein

Zwölfjähriger. Rüdiger schliesst
Freundschaft mit Anton, einem
gleichaltrigen ganz normalen
Grossstadtjungen, der
allerdings ganz besonders gerne
Gruselgeschichten liest. Trotz
blutunterlaufenen Augen, kalk-
weissem Gesicht und natürlich
spitzen Eckzähnen sowie einer
reichlich ungemütlichen
Verwandschaft in der nahegelegenen

Friedhofsgruft ist der kleine
Vampir ein netter, zuverlässiger
Spielkamerad - schliesslich
handelt es sich um eine
Kindergeschichte. Die meiste Spannung

in ihr geht davon aus,
dass Rüdiger und Anton ihre
aus der Art geschlagene
Freundschaft vor ihren jeweiligen

Familien verheimlichen
müssen. Eine recht harmlose
Variation des Vampirthemas
also. Bei allem Zähnefletschen
wird Rüdiger einen Freund
niemals beissen - Freundschaft ist
Freundschaft.

Dennoch ist «Der kleine Vampir»

keine normale Kindergeschichte.

Es geht hier in einer
sehr einfühlsam geschriebenen
Mischung aus Alltagsge¬

schichte und Schauerromantik
um Angst und Schrecken.
Genauso wird sie von den Kindern
verstanden, und das macht
ihren Reiz aus. Die Angst vor der
Dunkelheit zu einem Freund
machen, aber auch deren
Stimmung und Atmosphäre auf sich
wirken lassen, sie geradezu
gemessen, sich in ein Wechselbad
aus Anspannung und humoriger
Entspannung begeben, das sind
die Haltungen der Kinder, die
man beim Vorlesen dieser
Geschichte beobachten kann.
Wenn die Angst am grössten
ist, dann führt die Autorin ihre
Leser wieder zurück in die
sichere Geborgenheit von Antons
Kinderzimmer. Erleichterung
stellt sich ein, aber die Nacken-

V?-//£?

6



haare sträuben sich doch noch
ein wenig, wenn man an die -
nach den Massstäben von
Erwachsenen harmlosen - durchlebten

fiktiven Situationen von
Angst und Bedrohung zurückdenkt.

Gibt es schon bei
Kindern so etwas wie Lust an der
Angst und kann sie in vorsichtiger

Dosierung, wie bei dem
genannten Buch, zum Abbau von
Realängsten vor der Dunkelheit
und vor der Einsamkeit führen?

Als ich einem Freund
erzählte, dass ich diesen Vortrag
hier halten würde, fragte er
mich, eine möglichst kurze
Antwort erwartend: «Und was willst
du sagen?». Ich antwortete,
ohne lange darüber nachzudenken:

«Ich bin dafürl» «Wofür?»

«Für Angst und Schrecken im
Kino!» Das ist leicht gesagt und
leicht misszuverstehen, und so
werde ich zu erläutern haben,
warum Angst und Schrecken
meiner Meinung nach ganz
wesentlich zum Kino gehören: was
im Einzelnen auch
kinogeschichtlich unter filmischer
Angst und filmischem Schrek-
ken zu verstehen ist: warum in

neueren Horrorfilmen und Thrillern

durch eine bestimmte Form
naturalistischer Darstellung an
die Stelle von Angst und
Schrecken Ekel und Abscheu
getreten sind: und aufweiche
Weise die Darstellung von
Angst und Schrecken uns dabei
helfen könnte, mehr über uns
selbst und unsere Mitmenschen

über seelische Qualen und
innere Zweifel zu erfahren.
Gerade dann, wenn die Angst am
grössten ist.

Stimmung und Atmosphäre

Doch lassen sie mich zunächst
Kinobilder heraufbeschwören,
es geht schliesslich um
Stimmung und Atmosphäre, um
Bilder und Wahrnehmungen:
Bilder aus Jack Claytons «The
Innocents» (Schloss des
Schreckens, 1961), Bilder, die
fürviele andere stehen, Bilder
und Situationen aus den Klassikern

des Genres.
Es ist dämmrig. Das Licht verteilt

sich so, dass man die meisten

Dinge nur noch erahnt.
Doch ihre Konturen sind
vertraut. Das, was man nicht mehr
sieht, wird dennoch
wahrgenommen. Auf die Wahrnehmung

allein könnte man sich
aber nicht mehr verlassen. Der
Schauplatz ist ein Schloss, ein
Herrenhaus. Deborah Kerr traut
schon seit einiger Zeit ihren
Wahrnehmungen nicht mehr.
Sind es Hirngespinste, oder
schuldbeladene Verstorbene,
die in ihr Leben eingreifen wollen,

die sie sieht? Da, von der
Zinne winkt eine Gestalt. Später
starrt durch die Scheibe des
Fensters ein Gesicht herein, für
Sekunden nur, aber böse und
unerbittlich. Gegenstände im
Zimmer verändern ihre Lage:
steckt ein Plan dahinter? Zeit
verrinnt ungenutzt, drohendem
Unheil doch noch zu entkommen.

Tote werden lebendig,
Lebende wirken wie tot, Vampire
und Halbwesen bedrohen
Menschen, ein wahnsinniger Mörder
ist unterwegs. Ein Entsetzensschrei!

Augen in denen sich
Angst spiegelt, das verräterische

Seufzen des Nachtwindes

Romantik des klassischen
Horrorfilms: «Dracula» (1931)
von Tod Browning.

7



in einem Park, der bewohnt sein
könnte von all diesen Geschöpfen

der Dunkelheit. Durch die
Fensterkreuze in einem verlassenen

Backsteinhaus starrt eine
deformierte Gestalt - Nosferatu,
Dracula, Jack the Ripper...

Solchen Bildern gegenüber
der Kinogänger. Seine Situation
ist klar. Vier Wände um ihn
herum. Das Kinobillet ist
bezahlt. Körperliche Gefahr droht
ihm jedenfalls nicht von der
Leinwand. Auf die Angst dort
oben kann ersieh einlassen,
oder er kann sich von ihr kulinarisch

distanzieren. Situationen
äusserster Bedrohung in
vollkommener Sicherheit nachzu-
vollziehen (es ist ja alles nur
Illusion), dabei aber doch zumindest

eine Gänsehaut riskieren -
das ist Kino der Angst, Horrorfilm

und Thriller. Spannende
Horrorfilme handeln deshalb
fast immer davon, wie eine
Situation der Geborgenheit, wie
die des Kinogängers, aufgebrochen

wird. Das sind dann jene
Stellen, an denen man schnell
einmal in die Sitzpolster greift
oder nach der Hand des Begleiters,

der Begleiterin - der
Rückversicherung wegen, dass man
die Situation noch «im Griff» hat.

Inventarisierung des Grauens

Schon im Kino beginnt dann der
zweite Film, derjenige, der sich
im Kopf des Zuschauers
zusammensetzt, und der dauert oft
Tage. Bilderverfolgen uns in

unseren Träumen. Sind sie
deswegen so hartnäckig, weil es
eine Entsprechung zu ihnen in

den Alpträumen unserer Nächte
gab? Niemand möchte ein
Leben voller Angst und Schrecken
leben, ein Leben, das nur aus
Alpträumen besteht. Aber ganz
ohne Angst, ohne die dunkle
Romantik des Schreckens, geht
es wohl auch nicht. Warum
nicht? Ein paar ungelöste
Fragen, ein paar uneingestandene

reale Ängste, Schuld und
Frustration tragen wir alle mit uns
herum. Die suggestive Kraft des
Kinos holt sie nur hervor.
Warum ist gerade das Kino so

eng verbunden mit Angst und
Schrecken?

Siegfried Kracauer versuchte
1940 in seinem Aufsatz «Das
Grauen im Film» in der Basler
National-Zeitung eine Antwort:

«Unter den ersten Filmen, die
je gedreht wurden, befindet sich
der winzige amerikanische
Streifen (The Execution of Mary,
Queen of Scots> aus dem Jahre
1895: die Königin beugt sich
über den Richtblock, und der
Henker schlägt ihr den Kopf ab,
den er dann erhobenen Armes
dem Publikum entgegenhält.
Wie ein paar Meter Zelluloidband

beweisen, wohnt der
Filmkunst von Anfang an jener Hang
zum Grauen inne, von dem
getrieben sie im Verlaufe ihrer
Geschichte immer wieder Ereignisse

veranschaulicht, die
Entsetzenwecken: Eingebungen
des Irrsinns nehmen Gestalt an,
Mordaffairen lösen sich in
endloser Kette ab, Torturen werden
peinlich genau beschrieben,
furchtbar entstellte Gesichter
erscheinen in Grossaufnahme. Es

ist nicht anders, als fühle sich
das Kino dazu berufen, sämtliche

Motive des Grauens zu
inventarisieren. Man hat diesen
Zug des Films als Spekulation
auf die Sensationslust der Massen

abtun zu können geglaubt.
Aber so gewiss derartige
Spekulationen oft mitspielen, so
gewiss rechtfertigt ihr Vorhandensein

keineswegs das ästheti
sehe Verdammungsurteil gegen
die Behandlung der hier
gemeinten Themen im Film. Die
Grenzen einer neuen Kunst werden

nicht durch die bestehenden

ästhetischen Konventionen
festgesetzt, ergeben sich
vielmehr aus den besonderen
Möglichkeiten dieser Kunst. Der
Film strahlt die Erscheinung des
Entsetzlichen an, dem wir sonst

im Dunklen begegnen, macht
das in Wirklichkeit Unvorstellbare

zum Schauobjekt.»
Mit Schock und Montage,

Überraschung und Konflikt der
visuellen Eindrücke kam das
Kino auf die Welt, machte
Furore. Kein Wunder, dass der
Schrecken, das Erschrecken
schnell zum Thema wurde. Die
Überraschungen und Schocks
vergangener Jahrzehnte mögen
heute eher unbeholfen wirken,
an ihrer Wirksamkeit zur Zeit
ihrer Entstehung ändert das
nichts. Die Schocks mögen
drastischer, die Überraschungen
überraschender geworden sein.
Im Kino ist jede plötzliche Wendung

Bewegung, jeder Schnitt
bietet die Chance zu einem
Schock-Erlebnis. Welch leichte
Beute für die Erfinder von
Horroreffekten! Filme sind darüberhinaus

Bilder, keine reinen
Gedanken, keine reine Thesen.
Worte - das schrieb der
Filmtheoretiker Bêla Baläzs 1924 in
«Der sichtbare Mensch» - werden

um so undeutlicher, je
unbegreiflicher, uneindeutiger ihre
Botschaft ist. «Gewiss ist»,
heisst es da weiter, «das=; keine
geschriebene und gesprochene
Dichtung das Gespenstische,
Dämonische und Übernatürliche

so zum Ausdruck bringen
kann, wie der Film Ein Anblick
kann deutlich und verständlich,
obwohl unfassbar, sein. Und
das ist es, was uns die Haare zu

Berge steigen macht.»
An Intensität kann den Film

so leicht kein anderes Medium
übertrumpfen. Die Ungewiss-
heit, Uneindeutigkeit ist es
gerade, die so besonders
eindringlich darstellbar wird. Analog

zu Gefühlen des Zweifels,
der Verunsicherung. Hinzu
kommt: Diese Realität, die der
Film vorgaukelt, ist ohnehin eine
Täuschung. Das scheinbar
«Realistische» ist ebenso nichtreal

wie das «Phantastische». Es

bedarf keiner besonderen
filmischen Anstrengung, das Unaus-

8



sprechliche wahrscheinlich zu

machen, denn im Rahmen eines
Zaubertricks ist alles möglich,

Wandlungen der
Schreckens-Technik

In seiner rund 90jährigen
Geschichte hat das Kino zudem
eine Reihe von Techniken
entwickelt, die ebenfalls der
Darstellung von Angst und Schrek-
ken oder ihrer Nutzung als
Spannungsmomente entgegenkommen,

Das bekannteste
Stichwort heisst «Suspense»,
und wir assoziieren es unmittelbar

mit Alfred Hitchcock. Im
wesentlichen geht es bei
«Suspense» um Angst, die der
Betrachter um Figuren eines
Filmes hat. Er weiss etwas, was
sie nicht wissen, er weiss von
der Bombe unter dem Tisch, die
auf ein bestimmtes Ereignis hin
losgehen wird. Fortan schätzt
derZuschauer jede Aktion, jede
Handlung auf der Grundlage
dieses Vorwissens ein. Jede

überflüssige Verzögerung wird
zur Qual. Jede Annäherung an
eine gefahrvolle Situation, deren
wir gewahr werden, von der die
Filmfiguren aber keine Ahnung
haben, wird zur nervlichen Tortur.

Ganz ohne Schock und
Überraschungsmomente, ohne un-
fassbare, uneindeutige Bilder
und ohne Spannungstechniken,
die mit Angst und Schrecken
arbeiten, kommt kaum ein Film
aus, selbst Komödien bedienen
sich solcher Techniken. Man
stelle sich Filme vor, bei denen
die nächste Bewegung lange
vorher klar, Überraschungen,
Schocks und Vieldeutigkeiten
der Bilder ausgeschlossen wären.

Auf Angst um und mit den
handelnden Figuren wird ein
spannender Film sicher nie
verzichten können und auf die
Überraschung und den Schrek-
ken des Publikums muss erzählen

können, will er nicht in The-
senhaftigkeit erstarren. Ein Film
ist mehr als ein Gedanke -
manchmal auch weniger. Er ist

Ursprünge des Horror-Genres im
deutschen expressionistischen
Film: «Das Cabinett des Dr. Cali-
gari» (1919) von Robert Wiene.

etwas anderes als ein Gedanke:
eine Geschichte, in Bildern und
Tönen erzählt, voller Bezüge
und Assoziationen, aber nie

ganz eindeutig fassbar. Es gibt
immer eine ganze Reihe von
Zugängen zu einem Film, sonst
liesse sich darüber gar nicht
streiten.

Angst und Schrecken im Kino
sind aber nicht so statisch, wie
es auf den ersten Blick zu
vermuten wäre. Die Menschen hatten

einmal Angst vor einer
Lokomotive, die auf sie zuraste,
etwa in Lumières «L'arrivée d'un
train en gare» (1895): vor den
überdimensionalen und
«abgeschnittenen» Gesichtern und
Händen in den Filmen von David

Wark Griffith: vor der Hand,
die nach ihnen griff oder sie
lockte wie in Murnaus «Nosfe-
ratu» (1922): vor dem Riesenaffen

«King Kong» (1933), während

der Film heute ein trick-

9



Subtilität der
angsterzeugenden,
filmischen Mittel:
John Gavin und Janet
Leigh in «Psycho»
von Alfred Hitchcock.

technisch immer noch brillant
gemachtes Melodram vorstellt,
in dem Kong die einzige Figur
ist, mit der wir uns identifizieren
können.

Die sorgfältige dramaturgische

Vorbereitung einer
«Horrorsituation», wie sie Jacques
Tourneur in «Cat People» (1942)
und «I Walked with a Zombie»
(1943) praktizierte, wirkt heute
vielleicht langatmig, weil wir
längst «gelernt» haben, dass bei
bestimmten Lichtverhältnissen
oder bei einer bestimmten Musik

merkwürdige Dinge passieren.

Es gibt so etwas wie eine
kollektive Soziallsation der
Kinogänger. Wie man bei dem
Heraustreten der beiden Protagonisten

auf die Westerntown-
strasse schon weiss, dass es zu
einem «Gun-Fight» kommen
wird, weiss man bei einem
Horrorfilm oder Thriller sehr bald,
was in einer dämmrigen Strasse
geschehen wird. Die Dramaturgie

wird kurzatmiger, kann sie
doch auf bestimmte ästhetische
Übereinkünfte bauen.

Zugleich findet eine gewisse
Abstumpfung gegenüber den

angstevozierenden Mitteln statt.
Ein Film, der sein Publikum
überraschen will, muss über die
Standards seiner Vorgänger
hinausgehen. Obwohl eigentlich
schon das Aufblitzen eines
Messers genügen würde, werden

Trickspezialisten das
aufspritzende Blut und den Blick
auf die herausquellenden
Gedärme ermöglichen. Ein nie

dagewesener Schock muss es
sein - mindestens. Es gibt
Filme, die jetzt - nach 20 Jahren
oder mehr - ganz anders beurteilt

werden als damals,
übrigens nicht nurvon kirchlicher
Seite. Bestes Beispiel ist «Peeping

Tom» von Michael Powell
aus dem Jahre 1959. Damals als
abwegig und peinlich beurteilt,
enthüllt sich heute die
Charakterstudie eines deformierten
Menschen von beachtlicher
Differenziertheit, der man
damals wohl Unrecht getan hat.
Vor 20 Jahren wirkte dieser Film
grob und vordergründig, heute
zurückhaltend und vielschichtig.

Wie werden in 20 Jahren
Filme gesehen, die wir heute
fast keines Blickes würdigen,

weil sie uns so grob und
undifferenziert erscheinen? Was
Angsteffekte und Schreckensvisionen

betrifft, da scheint es
doch sehr schnellebig zuzugehen.

Der plumpe Schreck von
gestern ist vielleicht das grosse
Gefühl von morgen, und die
traumatische Angst von heute
wirkt vielleicht morgen ziemlich
lächerlich. Nein, an den Äusser-
lichkeiten vermögen wir das
Wesen von Angst und Schrek-
ken im Kino nicht zu bestimmen,

zu schnell überrollen uns
daveränderte Konventionen.

Vom romantischen Horror-
zum Ekelfilm

Dennoch: Die klassischen
Horrorfilme berühren mich immer
noch mehr als die meisten neueren

Produkte des Genres. Wie
immer man es auch dreht und
wendet, die Ursprünge des
Genres sind in den deutschen
expressionistischen Filmen zu
suchen. «Das Cabinett des
Dr. Caligari», «Dr. Mabuse, der
Spieler», «Der müde Tod» und

10



ZMl.
«Nosferatu - Eine Symphonie
des Grauens» - mühelos lassen
sich anhand der deutschen
Filmkunst derZehner- und
Zwanzigerjahre die wichtigsten
Elemente des Kinos der Angst
aufweisen. Selbst die Festlegung

von Lichtverhältnissen
und Mimik ist bereits hier
begründet. Es gibt eine Reihe
angelsächsischer Filme, die in dieser

Tradition des deutschen
romantischen Horrorfilms fortfahren

bis hin zur Trivialfilmküche
der «Hammer»-Produktionen in

Grossbritannien.
Angst erzeugen, Schrecken

evozieren, das kann man nur mit
Andeutung und Ahnung, so die
These des klassischen Horrorfilms

etwa auch von Jacques
Tourneur. Unruhe in einer
Schafherde, dunkle Wolken, die
sich vor den Mond schieben,
und kleine unmerkliche
Veränderungen im Alltag sagen mehr
aus über die Angst und den
Schrecken als drastische Spe-
zialeffekte. Diese «Kunst der
Spezialeffekte» beherrscht
heutzutage einen grossen Teil der
Filmproduktion. Während es im
klassischen Horrorfilm oder
auch im Thriller ganz entscheidend

auf die Atmosphäre
ankam, beherrscht jetzt ein fast
dokumentarischer Gestus die
Szenerie.

In Filmen wie «Zombie» oder
«Die Rückkehr der reitenden
Leichen» feiert der naive
Abbildrealismus Triumphe, und die
Atmosphäre des Unbestimmbaren,

Unbestimmten ist dahin. Je
realistischer die abgehackte
Hand mit Adern, Haut und Sehnen,

desto ferner die Angst und
der Schrecken. Angst und
Bedrohung werden nicht mehr
erahnt, sie brechen mit Keule
und Holzhammer herein. Hässli-
che Fratzen werden zu
marmeladebeschmierten Plastilinmasken,

Armstümpfe zu akkurat
gearbeiteten Anatomiemodellen,
und der Schleim glibbert und
die Gedärme wabern. Wo ist da

noch Platz für Atmosphäre und
Stimmung? Kein Wunder, dass
die neuen, derben Horrorfilme
von den Jugendlichen zu
Initiationsriten benutzt werden. Wessen

Magen hält wieviel Ekel
aus?

Ein paar fragwürdige ideologische

Botschaften werden
ganz unversehens mitgeführt.
Manifestiert sich in «Zombie»
von George A. Romero nicht
auch der Hass auf Minderheiten?

Welche dunklen Bedürfnisse

befriedigt das Abknallen
der «Andersartigen» durch
Kopfschuss? Viele zeitgenössische

Horrorfilme sind gar nicht
mehr darauf ausgerichtet, Angst
und Schrecken zu erzeugen. Es

geht oft nur um Ekel und
Würge-Instinkte, etwa wenn der
kannibalistisch veranlagte
Untermensch seine eigenen
Gedärme verzehrt, in schönster
Farbfotografie selbstverständlich,

oder wenn Leichen und
Monster in detailliertem Realismus

verfallen oder verschleimtes

Unbehagen erzeugen. Die
Maskenbildnerei und die
Spezialisten für Spezialeffekte
haben in den letzten Jahren die
Techniken vervollkommnet, die
die naturalistische Darstellung
aller nur erdenklichen schrecklichen

Situationen ermöglichen.
Die Illusion wird dadurch
vielleicht perfekter, aber die Suggestion

lässt nach, denn es gibt
keine Atmosphäre mehr, die zu
allererst Bedrohung und Angst
heraufbeschworen hat. Je
perfekter der Naturalismus in der
Darstellung der Zombies und
Monster, der Morde und des
körperlichen Verfalls wird, um
so unglaubwürdigerwirken
diese Werke, sie verlieren ihre
spezifisch filmische Wirkung.
Wahrscheinlich ist so ein neues
Genre entstanden, das mit
Horrorfilm oder Thriller nicht mehr
allzuviel gemein hat - das Genre
der Ekelfilme.

Diese Ekelfilme sollte man
nicht unterschätzen - beiläufi¬

ger, oft dubioser Botschaften
wegen, die manchmal auch im
Detail stecken. Man sollte sie
aber auch nicht überschätzen.
Oft genug funktionieren sie wie
leicht durchschaubare
Spielzeuge aus dem Scherzartikelgeschäft

- wie jener glibbrige Artikel

namens Slime, der sich
anfühlt wie der Name klingt, den
man aber, ohne Rückstände
oder Folgen zu hinterlassen,
wieder entfernen kann.

Keine fiktive ohne reale
Angst

Die Drastik der Darstellung
sollte aber nicht verhindern, sich
mit dem Kern eines Films
auseinanderzusetzen. Schliesslich
ist die Einschätzung dessen, ob
eine Darstellungsweise
drastisch oder subtil ist. einem
ziemlich starken Wandel
unterworfen. Bei manchen Filmen,
die ich auf den ersten Blick
ablehne, bin ich mir selbst nicht
ganz sicher, ob da nicht eine
möglicherweise elitäre Arroganz
des guten Geschmacks eine
Rolle spielt. Kino ist aber nicht
immer das kultivierte Medium,
zu dem es in unseren Köpfen
und Vorträgen geworden ist.

Ein Zitat, das ich in einem
kleinen Aufsatz von Stephen
King, betitelt «Warum liest man
unheimliche Geschichten?»,
gefunden habe, kann uns eher
weiterbringen. King ist heute
der erfolgreichste Autor
unheimlicher Geschichten in den
USA. Fast alle seine Romane
und viele seiner Kurzgeschichten

sind verfilmt worden, so
dass man manchmal glauben
könnte, es gäbe gar keine anderen

Stofflieferanten mehr in
diesem Genre. Von Stephen King
stammen die Vorlage zu «Carrie»,

«The Shining», «Creep-
show», «Cujo», «Christine» und
zu «The Dead Zone». «Wenn
man unheimliche Geschichten
liest», schreibt King, «glaubt

11



man nicht wirklich, was der Autor

da geschrieben hat. Wir
glauben nicht an Vampire, Wer-
wölfe oder Lastwagen, die
plötzlich von selbst fahren. Die
Schrecken, an deren Realität wir
alle glauben, sind die, überdie
Dostojewski oder Albee schreiben:

Hass, Entfremdung, ungeliebt

alt werden zu müssen, auf
unsicheren Teenagerbeinen in

eine feindliche Erwachsenenwelt

zu stolpern. In unserer realen

Alltagswelt sind wir oft wie
Theatermasken von Tragödie
und Komödie, auf der Aussen-
seite grinsend, nach innen
Grimassen schneidend. Und
irgendwo in uns gibt es eine Art
zentraler Umschaltstelle, einen
Transformator, wo die Drähte
der beiden Masken miteinander
verbunden sind. Diese Stelle ist

es, an der uns die Horrorge-
schichte zu packen bekommt.
Die Werke von Edward Albee,
von Steinbeck, Camus, Faulkner

- sie handeln von Angst und
Tod, manchmal auch von Horror,

aber für gewöhnlich befassen

sich die Autoren der Hochliteratur

auf eine realere, alltäglichere

Weise damit. Ihre Werke
gehören in den Rahmen der
rationalen Welt: es sind Geschichten,

die passieren könnten. Sie

gehören zu der U-Bahnlinie, die
draussen durch die äussere
Welt führt. Es gibt andere Autoren,

deren Werk im Land des
symbolischen Unterbewussten
angesiedelt ist. Sie fahren mit
der Linie, die durch die
Landschaften der Innenwelt führt.
Aber der Horror-Schreiber
befindet sich fast immer an jenem
zentralen Umsteigebahnhof, an
dem sich alle Linien treffen.
Wenn er sein Bestes gibt,
haben wir oft jenes unheimliche
Gefühl, nicht zu wachen, nicht
zu schlafen, wenn die Zeit sich
zur Endlosigkeit zerdehnt, wenn
wir Stimmen hören, aber ihre
Worte nicht verstehen, wenn
derTraum uns real erscheint
und die Realität wie ein Traum.»

Lassen wir einmal dahingestellt,

ob Stephen Kings eigene
Geschichten diesen Ansprüchen

genügen - oder die
Verfilmungen dieser Geschichten.
Der Kerngedanke dieses Zitats
ist, glaube ich, sehr wichtig. Nur
vordergründig beschäftigen sich
Schauergeschichten und
Horrorfilme mit gefährlichen
Halbwesen, lebenden Toten und
psychopathischen Mördern. In

Wahrheit geht es oft um ganz
andere Dinge: um Verletzungen
und Deformationen in der Psyche

eines Menschen, von dem
wirZüge auch an uns selbst
bemerken könnten, wie etwa bei
Alfred Hitchcocks «Psycho» und
Michael Powells «Peeping
Tom». Es geht um die Einsamkeit

des Ausgestossenen hinter
der Vampirfigur. Um verdrängte,
verborgene Wünsche, mit
denen wir unsere Mitmenschen
quälen.

Eines der zentralen Motive
des Horrorfilms ist das der
Schuld. Eine kollektive oder
auch eine individuelle Schuld
steckt hinter den meisten
Erscheinungen des «Überirdischen».

Wie in den peinigenden
Alpträumen des Scrooge in Dik-
kens «Christmas Carol» ist es
eine offene Rechnung, ein nie
eingestandenes Versagen, das
die Nachtmahre hervorbringt. In

«The Body Snatcher» von 1943

transportiert Boris Karloff als
Leichendieb den Körper einer
Frau, und plötzlich erkennt er im
Lichtschein eines Blitzes in dieser

Leiche den Mann, den er
umgebracht hat. In wilder Panik
rast er in einen Abgrund, kommt
dabei um, und wir, die
Zuschauer, sehen,dass es doch
die Leiche einer unbekannten
Frau ist, die er transportiert, und
die dennoch seine Schuld,
seine Angst ans Licht bringt.

Überhaupt rächt sich Schuld
im phantastischen Film ganz
unmittelbar und unerbittlich,
besonders die, die wir nicht so
gerne zugeben. Im Horrorfilm ist

die Schuld etwas, das aus dem
Grabe steigt, sich nicht abweisen

lässt, das Leben des
Protagonisten solange bedrängt, bis
dieser sie offenbahrt und oft
genug daran zerbricht.

Hochgerechnet auf wilde
Ekstasen der Gewalt und bluttrunkene

Leidenschaften finden wir
in Horrorfilmen oft Verletzlichkeit

und die Sehnsucht nach
Liebe und Zuneigung. In Filmen
wie «Duell» von Steven Spielberg

und «Cristine» von John
Carpenter wird die Angst vor
der monströsen Perfektion der
Technik heraufbeschworen.
Nicht mehrVampire und Wesen
zwischen Leben und Tod,
Mensch und Tier bedrohen uns,
sondern Maschinen, deren Motive

wir nicht kennen, aber deren

Physiognomie immer schon
Bedrohung andeutete In der
Projektion auf eine bizarre Vielfalt

angsterregender Wesen ist
der Horror-Film und der Thriller
Aufforderung zur Auseinandersetzung

mit der eigenen Angst,
derjenigen, die wir ins Kino
mitbringen. Vielleicht können
wir mit Hilfe der fiktiven Angst
eines Filmes etwas über
unsere realen Ängste erfahren,
nicht über die vor Dunkelheit
und unbestimmter Bedrohung.
Eher schon über die wahren
Ängste, die vor Einsamkeit,
Alter, Sinnlosigkeit und
Banalität.

Ein Film, der reale Angst und
realen Schrecken erst erzeugt,
den gibt es wohl kaum. Mit der
in der Art klassischer Katharsis
durchlebten Angst eines Films
aber könnte auch Erkenntnis
verbunden sein: Identitätsprobleme

und Angst als Furcht vor
der Berührung mit den wirklichen

Problemen, Verletzungen
und Deformationen anderer
Menschen.

Wenn die Angst am grössten
ist, in einem Film, dann wären
wir vielleicht unserer eigenen
Angst, uns selbst und unseren
Mitmenschen am nächsten

12


	Wenn die Angst am grössten ist...

