
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 38 (1986)

Heft: 7

Artikel: Herausforderung Brutalos

Autor: Loretan, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-931329

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-931329
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


m

s
.SS
"3
»s

TSc3
CO

5
1 CD

II iD

Matthias Loretan

Herausforderung

Brutalos

Zur Gewalt als Unterhaltung

Medien, Politiker, Erzieher,

Eltern äussern sich besorgt über

den Konsum von Gewaltdarstellungen

in den Medien. Welche

Wirkungen haben sie? Warum

zeigen die Medien soviel Brutalität?

Warum wird sie so oft und

gern gesehen? Welche vorbeugenden

oder heilenden Massnahmen

und Strategien wären sinnvoll?

Als vor drei bis vier Jahren in
der Öffentlichkeit Wellen der
Empörung über die Gewalt-Exzesse

auf Video hochschlugen,
wurden Erwartungen an die
Redaktion herangetragen, diese
Zeiterscheinung gerade in einer
ökumenischen Medienzeitschrift

mit einem klaren und
beherzten Wort zu verurteilen und
in den Chor derer einzustimmen,

die sich für Zensur stark
machten. Wir haben damals das
Thema aufgenommen und unter
dem Titel «Video als moderne
Sehschulung» Entwicklungen
und Strukturen des neuen
Mediums aufgezeigt (ZOOM 5/83).
Nach Zensur haben wir nicht
gerufen.

Inzwischen ist die öffentliche

Entrüstung abgeebbt. Die
Medien berichten kaum mehr
darüber, obwohl der Konsum von
Gewaltdarbietungen kaum
zurückgegangen sein dürfte und
die sich verändernden Formen
der Gewaltdarstellung nicht
weniger problematisch sind. Die
Zeit der aufgebrachten Histerie
und Teufelsaustreiberei ist vorbei.

DieZeitzum Nachdenken
ist gekommen. Die folgenden
Texte wollen allerdings keine
Patentrezepte liefern. Sie wollen
zu differenzierten Vorstellungen
und zu begründeten Ansichten
über Medienbrutalität beitragen.

Für vier der im folgenden
veröffentlichten Artikel können wir
auf Beiträge von zwei kirchlichen

Veranstaltungen
zurückgreifen, die mitunter dieses
ZOOM-Dossier inspiriert haben:
die Jahrestagung der katholischen

Filmarbeit in Deutschland
«Werte und Wertwandel am
Beispiel neuerer Kinofilme»
(Wiesbaden, November 85/Lei-
tung: Reinhold Jacobi/Referats-
sammlung zu beziehen bei:
Zentralstelle Medien,
Kaiserstrasse 163, 5300 Bonn) und die
Informationstagung der katholischen

Arbeitsstelle für Radio
und Fernsehen «Die Faust im
Magen. Brutalität auf Video»
(Zürich, März 86/Leitung: Alfons
Croci).

Angst- und Aggressionslust

Aggression ist zuerst einmal
eine positive Kraft im
Menschen, eine legitime Reaktion
auf Versagungen und Ängste,
die es in jede Lebensgeschichte
zu integrieren gilt: sie ist ein
Antrieb für menschliches Flandeln,
wenn es darum geht, Situationen

so einzurichten und zu
verändern, dass darin die eigenen
Bedürfnisse (besser) befriedigt
werden können.

Die Gestaltung der Aggression

ist für die Herausbildung
jeder Persönlichkeit eine ris¬

kante Aufgabe. Erschwerend
kommt hinzu, dass Aggression
vor allem in der Erziehung als
lästige Aufsässigkeit aufgefasst
wird, die abgewürgt gehört. In

der hoch entwickelten Zivilisation

unserer arbeitsteiligen,
funktionalisierten Massengesellschaft

sind Allmachtsträume
in vielerlei Kompromisse
eingebunden, Räume für das Ausleben

der Aggression
eingegrenzt. Zur modernen Gesellschaft

gehören Ängste wie das
Gefühl der Ohnmacht und
Ausweglosigkeit, die Apokalypse-
Stimmung angesichts der
drohenden atomaren oder ökologischen

Zerstörung. Reagieren
Individuen auf diese Formen
struktureller Gewalt mit Aggression,

so wird diese in der Regel
gesellschaftlich bestraft (sehen
wir einmal von demokratisch-
rechtsstaatlichen Konfliktlösungen

ab, die in ihrer historischen
Ausprägung und Kompliziertheit
von vielen durchaus auch als
strukturelle Gewalt empfunden
werden). Also werden auch die
aufkommenden agressiven
Wünsche tabuisiert, so dass
schliesslich zusätzliche Angst
vor der eigenen Aggression
entsteht. Die Folge ist, dass die
verdrängte Aggression ein
abgespaltenes, relativ unkontrolliertes

und destruktives Dasein
führt. Der heutige Mensch trägt
ein hohes Angst- und
Aggressionspotential in sich.

Konzentrieren wir uns bei den
fiktionalen Gewaltdarstellungen
der Medien nicht primär auf ihre
Wirkungen, sondern auf das,
was ihre Nutzer in ihnen
suchen, so erkennen wir in diesem
kommunikativen Vorgang eine
gesellschaftlich zugelassene,
kanalisierte Möglichkeit, sadistische

und masochistische Wünsche

zu befriedigen. Hier liegt
den auch der Akzent unseres
ersten Beitrages. Der deutsche
Filmkritiker Josef Schnelle geht
dabei der Faszination des Thriller-

und Horrorfilms nach. Die

2



wesentliche Chance dieser
Filme sieht er in deren impliziten

Aufforderung zur
Auseinandersetzung mit der eigenen
Angst, mit den Schuldgefühlen
und Frustrationen, die wir ins
Kino mitbringen; denn die
suggestive Kraft des Kinos holt sie
aus uns hervor, bietet ihnen ein
fassbares Objekt an und bindet
sie an dargestellte Personen
und Situationen. Indem die
Filme Angstobjekte anbieten,
machen sie Angst wenigstens
für einen Moment vorstellbar.

In einem historischen Überblick

macht Schnelle deutlich,
wie Bedrohung und Gewalt
immer weniger nur angedeutet
und geahnt, sondern zunehmend

anschaulich und naturalistisch

gezeigt werden In den
brutalen Exzessen der Ekelfilme
bleiben schliesslich keine
Leerstellen mehr für die Projektion
der Ängste, die seelische
Aufmerksamkeit wird fast gänzlich
auf eine instinktive Abwehrbereitschaft

reduziert.

Video-Horror

Kehren wir zurück zum Medium
Video, an dem sich die jüngste
Debatte über Mediengewalt
entzündet hat. Der Berliner
Medienwissenschafter Siegfried
Zielinski zeigt Tendenzen des
Marktes mit bespielten Video-
cassetten auf und arbeitet die
ökonomischen und medienspezifischen

Strukturen dieser
besonderen Spiegelung von
Aggression heraus. Dabei wird unter

anderem deutlich, wie schief
die Debatte über die Video-Brutalität

läuft, denn das verhandelte

Problem ist gar nicht in

erster Linie ein videospezifisches.
Video hat sich nämlich vor allem
als effizienter Verteilkanal für
Spielfilme installiert. Sie
machen über 80 Prozent des Angebots

der ungefähr 6000 in der
Schweiz verfügbaren Titel
bespielter Cassetten aus. Nach
Angaben der Bundesprüfstelle
für jugendgefährdende Schriften

sind die in Deutschland in¬

dizierten Gewaltfilme fast
ausschliesslich ehemalige Kino-
Spielfilme. Das private Pantoffelkino

verschärft das Problem
des Konsums von Mediengewalt

allerdings insofern, als es
diese Angebote allgemeiner
zugänglich macht und damit auch
derZugriff von Kindern und
Jugendlichen zu diesen optischen
Exzessen leichter möglich wird.

Wenn wir schon von Video-
Brutalität und -Fiorror reden,
haben wir eine zweite Relativierung

zur Kenntnis zu nehmen.
Obwohl der effektive Anteil der
Brutalos am Titelangebot oder
am Umsatz schwer auszumachen

ist (weil die Statistiken der
Video- und Filmbranche eine
solche Kategorie gar nicht führen

und die betreffenden Machwerke

unter Genrebezeichnungen
wie Action, Science-Fiction,

Horror oder Kriegsfilm aufführen),

haben wir davon auszugehen,

dass der Anteil der Video-
Exzesse in Form von Brutalitätsund

Pornografie-Orgien nicht
zuletzt der Medienberichterstattung

wegen landläufig gewaltig
überbewertet wird. Insider
schätzen, dass die Pornografie
10 bis 15 Umsatzprozente, die
Brutalos deren 5 bis zehn
ausmachen dürften. Diese Ansicht
wird indirekt auch von Zielinski
bestätigt, der aufzeigen kann,
dass das Zentrum des Marktes
mit bespielten Videocassetten
heute von den aktuellen, nur
wenig zeitverschobenen Hits
des Kinos lebt.

Wirkungen

Heinz Bonfadelli, Mitarbeiteram
Seminar für Publizistikwissenschaft

in Zürich, bietet einen
Überblick über die verschiedenen

Forschungsrichtungen und
ihren Ertrag für die Diskussion
über die Gewalt in den Medien.
Erfasst das Ergebnis der
wissenschaftlichen Diskussion in

der banalen Feststellung
zusammen, dass mediale Gewalt-

3



darstellungen wirken. Ansonsten

wird sein Beitrag zu einem
Plädoyer für die Pluralität von
differenzierten, die individuellen
und gesellschaftlichen Faktoren
miteinbeziehenden Erklärungsversuchen.

Bonfadelli wehrt
sich damit gegen die Abstempelung

einzelner Medien und
ihrer Gewaltdarstellung zu
Sündenböcken: Für den Schrecken
in dieser Welt wird fälschlich
das Bild über sie, nicht aber sie
selbst verantwortlich gemacht.

Von einem ähnlich differenzierten

Erklärungsmodell geht
Christa Bolliger-Karcher aus. Sie
betrachtet die Darstellung von
Brutalität, wie sie vor allem in

Video-Brutalos üblich ist, als
einen abartigen, vom Kommerz
bestimmten Umgang mit dem
an sich natürlichen Bedürfnis
nach Aggressionsgestaltung,
welche allerdings in unserer
durchrationalisierten Gesellschaft

sowie durch den Mangel
an Bezogenheit auf andere

Titelstruktur Video-
Programm-Verzeichnis '86

Genre %

Western/Eastern
Abenteuer 9.6
Florror
Krimi/Thriller 8.6
Action, Krieg
Fantasy/Science Fiction 14.3
Erotik 2.2
Komödie
Unterhaltung/Fleimat 12.1
Klassiker 1.9
Drama/Monumental 3.6
Kinder 5.0
Theater/Kultur 0.5
Musik 5.4
Dokumentation 6.4
Hobby, Sport 8.3
Industrie/Handel/Gewerbe,
EDV 7.0
Lebenshilfe/Religion 3.2
Schule/Bildung
Sprachen, Medizin 9.6
Videokunst 2.3

Quelle: Deutsches Video Institut, März 1986
In der Zusammenstellung der offiziellen
Brancheninstitution sind die indizierten
Filme nicht aufgeführt, ebenso weggelassen

ist die Pornografie.

Menschen heute stark
eingeschränkt ist. Von ihrer Erfahrung
aus der psychotherapeutischen
Praxis weiss sie krass und
anschaulich die schädlichen
Folgen von passiv konsumierten
Gewaltdarstellungen auf die
Entwicklung von gefährdeten
jungen Menschen zu schildern.
Schliesslich zeigt sie Möglichkeiten

des heilenden Eingreifens

auf. (Ihr Beitrag erscheint
zu einem späteren Zeitpunkt.)
Im Gespräch wies Christa Bolliger

darauf hin, dass Jugendliche

mit einer durchschnittlich
gelungenen Entwicklung und in

einer kommunikativen Umgebung

durchaus in der Lage sind,
die schockierende Wirkung von
Brutalos zu verarbeiten. Die
Therapeutin lehnt deshalb die
Zensur solcher Bilder als
Symptombekämpfung ab.

Peter Frei, Mitarbeiter der
Medienberatungsfirma Trimedia
sowie Mitglied der Fachgruppe
Medienpolitik der CVP, diskutiert

politische und rechtliche
Massnahmen zur Eindämmung
der schädlichen Wirkung von
Mediengewalt und schlägt
Regelungen des Jugendschutzes
vor.

Sportlicher Wettkampf mit
dem Grauen

Wer in einem Anflug von
prophetischem Geist drastische
Begriffe wie «Brutalos» verwendet,
der muss sich fragen lassen,
welchen analytischen Aussagewert

sie beanspruchen können.
Wenn wir im folgenden die
Bezeichnung «Brutalos» übernehmen,

so wollen wir damit auf
ein Phänomen aufmerksam
machen, das schwerlich unter die
üblichen Genres wie Action,
Plorror, Thriller, Science-Fiction,
Kriegsfilm und so weiter eingereiht

werden kann. Die Kategorie
«Brutalo» soll nämlich jene

film- und videoästhetische
Entwicklung bezeichnen, die - quer

zu den traditionellen Genres
und meist mit wechselnden und
überfrachteten Anspielungen
auf diese - Gewalt exzessiv
darstellt und diese Szenen in eine
lose und zum Teil nur noch
fadenscheinige Geschichte
einbindet. Die Schreckensbilder
sind in ihrer naturalistischen
Darstellung von einer extremen
Eindringlichkeit, ja gerade von
einer manieristischen Überdeutlichkeit,

welche in einer
Detailauswahl des Ekelhaften Blut,
Schwären, Beulen und sogar
Gedärme auf die aufbrechenden
Wunden türmt. Beispiele für
solche Brutalos sind «Muttertag»,

ein Teil derZombie- und
die meisten Kannibalenfilme
wie «Lebendig gefressen».

Die Addition der Schreckensbilder

macht keinen Sinn. In

diesem zerstückelten und
strukturlosen Universum, in der
Regression auf die Angstlust, kann
Gewalt überall und in jedem
Augenblick hervorbrechen. Auch
Täter und Opfer sind so
konstruiert, dass die Zuschauer sich
nicht mit ihnen identifizieren
können: mit den Tätern nicht,
weil ihre monströse Erscheinung

oder ihre krankhaften
Züge klar demonstriert werden:
mit den Opfern nicht, weil sie
als zufälliges Material derTäter
nur Schemen bleiben und ihnen
keine Biografie zugestanden

4



*3P%üÄfes4mmffy w&mmm

wird, in der sie atmen oder als
menschliche Subjekte die
Sympathie der Zuschauer wecken
können.

Der Plot ist so einfältig, dass
Eingeweihte seinen Unernst
schmunzelnd erkennen und sich

ganz auf den «sportlichen
Wettkampf mit dem Grauen» (vgl,
Roger Willemsen, Gewalt als

Unterhaltung, Merkur 2/85) der
sadistischen Bilder einlassen.
Der Genuss des Zuschauens ist
dabei der einer bestandenen
Mutprobe. Die Zuschauer erproben,

was sie an extremen
Bildern von Brutalität aushalten
können. Dabei geht es
hintergründig um die Erträglichkeit
archaisch gewaltsamer Regungen,

für die der Film eine
Veranschaulichung bietet. Im Gegensatz

aber etwa zum klassischen
Horrorfilm trifft in den Brutalos
die Zustimmung in erster Linie
nicht einzelne Handlungsträger,
sondern nur das Spiel mit der
Gewalt selbst, die Anerkennung
der Faktizität der gewaltsamen
Handlung. DerTäter ist der
Film, der Zuschauer das Opfer,
das schliesslich siegt.

Doch ist der Sieg ein
zwiespältiger. Denn wer als Gewinner

hervorgeht, hat sich als
Zuschauer auf ein Gewaltverhältnis

eingelassen, das er nur
bezwingt, wenn er wie eine
Maschine indifferent und abgehärtet

wird. Er hat es geschafft,
wenn er ohne Zeichen menschlicher

Subjektivität zusehen
kann, wie Zombies das Hirn aus
dem Kopf geschossen oder eine
weibliche Brust tranchiert wird.
Damit sind wir an einem
Endpunkt, wo hinter der naturalistischen

Darstellung von Gewalt
nichts mehr zu phantasieren
und zu projezieren ist. Durch
diese Unterhaltung mit Gewalt
ist nichts mehr fürs Leben zu
lernen. Ihre Gefährlichkeit liegt
deshalb wohl kaum darin, dass
wir die gesehene Brutalität in
die Tat umsetzen. Ihr Zynismus
macht aus, dass das Spiel mit

Gewalt und Angst zum Selbstzweck

verkommt, nichts anderes

will als das Mitmachen.
Diesa>scheinbar moralisch
indifferente Komplizenschaft kennt
nur noch Feiglinge und mehr
oder weniger mutige Voyeure.
Der Seh-Sieg aber muss teuer
erkauft werden: Irritiert oder
lahmgelegt wird jenes andere
(aggressive) Streben, das
Angst, Versagungen und
strukturelle Gewalt im Alltag
wahrnimmt und für deren Veränderung

kämpft. Die Seh-Massage
wird zum Ersatz für andere,
auch kommunikative Formen
der Aggressionsgestaltung. Wir
sehen schliesslich alles so cool,
dass sich die Einsicht verwischt,
dass der Krieg oder das
Explodieren der Bombe etwas Anderes

sind als eine Mutprobe.

Anständige Gewalt und ihr
ideologisches Kleid

Freilich, die Freude am
Abschwellen der Brutalo-Konjunk-
tur ist getrübt, wenn man
beobachtet, wie wenig Tröstliches
nachkommt. Ich denke an
«Rambo II» oder an die harten
Actionfilme wie Carpenters «Die
Klapperschlange» (vgl. das

Ende des Zielinski-Artikels). die
zu den heutigen Kino-, respektive

Videohits gehören. Im
Gegensatz zu den Brutalos besteht
ihre Gefährlichkeit nämlich nicht
in einem ironisch gebrochenen
und zugleich nackten Zelebrieren

der Gewalt. In «Rambo II» ist
Gewalt als Mittel der Konfliktlösung

im Handlungsrahmen
aufgehoben. Der Plot dient über
weite Strecken dazu, sie zu
rechtfertigen. Damit unterläuft
die verschämte Darstellung der
Gewalt den Ekel, erhebt sich zur
Pflicht und entlastet den Genuss
vom schlechten Gewissen.

Das legitimierende Grundmuster

dieser Filme, das die
verdrängte Aggression der
Zuschauer hervorholt und kanalisiert,

ist perfid-faschistoid. Der
Held ist ein in die Zwänge des
modernen Alltages eingebundener

Kleinbürger, der sich
gegen eine Atmosphäre der
Beklemmung zu wehren beginnt
und nach einer dramatischen
Zuspitzung den vermeintlichen
Feind vernichtet: in «Rambo II»

sind es die Kommunisten (und
der Computer), in «Maniac» die
Frauen, in «Klasse 1984» eine
aufsässige Schülerbande, in
«Die Bestien» entlaufene
Psychopathen, in «Zombie - Dawn

5«



of the Dead» Tote als Opfer
einer fortschreitenden
Konsumgesellschaft, die in der Hölle
keinen Platz mehr finden und
zurückkommen, in «Frau mit der
45er Magnum» geile Männer.
Ordnung wird wiederhergestellt,
indem die Bedrohung auf die
sozial Schwachen projeziert
wird und diese ausgelöscht
werden. Die neue Ordnung wird
zwar keineswegs idealisiert, der
Held kann bei seiner Aufräumaktion

auch tragisch umkommen

odervon der Polizei ge-
fasst werden. Eigentümlich
bleibt alles bei der alten
Ordnung - unterbrochen nur von
einem alptraumartigen, kulturindustriell

kanalisierten Wutausbruch.

Welcher Film ist gefährlicher:
«Rambo II» oder «Lebendig
gefressen»? Welcher soll zensuriert

werden? Warum gilt nur der
Film als böse, der die Wunde,
die er beibringt, auch vorzeigt,
harmlos hingegen derjenige,
der nur die Wunde beibringt, sie
aber optisch nicht ausschlachtet?

Statt Abschaffung und Zensur,

müssten wir nicht nach
anderen gesellschaftlichen
Formen der Integration von Gewalt
suchen, die eben auch diese
abgespaltene Art der Destrukti-
vität zurückzuholen vermag?
Und die Kirche als Monopol der
Friedfertigkeit: Hat es einen
Sinn, beleidigt-aggressiv gegen
Personen und Erfahrungen
vorzugehen, die wir mit der
Verkündigung nicht mehr
erreichen? Wäre Kirche nicht der Ort,
wo so etwas wie soziale Trauerarbeit

die unterschlagenen
Dimensionen er-innern könnte?

Josef Schnelle

Wenn die Angst
am grössten
ist...

Zum Thema Angst und
Schrecken im Kino

Zu der Lieblingslektüre sämtlicher

Acht- bis Zwölfjähriger, die
ich kenne, zählt ein Kinderroman

mit dem Titel «Der kleine
Vampir» von Angela Sommer-
Bodenburg. Diese Geschichte
ist so erfolgreich, dass es bei
erheblichen Auflagezahlen
inzwischen fünf Fortsetzungen gibt.
Die Titelfigur ist Rüdiger von
Schlotterstein, ein 150 Jahre
alter Vampir, der aber schon als
Kind zum Vampir wurde und
darum so aussieht wie ein

Zwölfjähriger. Rüdiger schliesst
Freundschaft mit Anton, einem
gleichaltrigen ganz normalen
Grossstadtjungen, der
allerdings ganz besonders gerne
Gruselgeschichten liest. Trotz
blutunterlaufenen Augen, kalk-
weissem Gesicht und natürlich
spitzen Eckzähnen sowie einer
reichlich ungemütlichen
Verwandschaft in der nahegelegenen

Friedhofsgruft ist der kleine
Vampir ein netter, zuverlässiger
Spielkamerad - schliesslich
handelt es sich um eine
Kindergeschichte. Die meiste Spannung

in ihr geht davon aus,
dass Rüdiger und Anton ihre
aus der Art geschlagene
Freundschaft vor ihren jeweiligen

Familien verheimlichen
müssen. Eine recht harmlose
Variation des Vampirthemas
also. Bei allem Zähnefletschen
wird Rüdiger einen Freund
niemals beissen - Freundschaft ist
Freundschaft.

Dennoch ist «Der kleine Vampir»

keine normale Kindergeschichte.

Es geht hier in einer
sehr einfühlsam geschriebenen
Mischung aus Alltagsge¬

schichte und Schauerromantik
um Angst und Schrecken.
Genauso wird sie von den Kindern
verstanden, und das macht
ihren Reiz aus. Die Angst vor der
Dunkelheit zu einem Freund
machen, aber auch deren
Stimmung und Atmosphäre auf sich
wirken lassen, sie geradezu
gemessen, sich in ein Wechselbad
aus Anspannung und humoriger
Entspannung begeben, das sind
die Haltungen der Kinder, die
man beim Vorlesen dieser
Geschichte beobachten kann.
Wenn die Angst am grössten
ist, dann führt die Autorin ihre
Leser wieder zurück in die
sichere Geborgenheit von Antons
Kinderzimmer. Erleichterung
stellt sich ein, aber die Nacken-

V?-//£?

6


	Herausforderung Brutalos

