
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 38 (1986)

Heft: 6

Artikel: "Shoah" : gegen die trügerische Entsorgung der Vergangenheit

Autor: Loretan, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-931328

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-931328
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


mmmmt

lerdings als es vorgesehen war
-, widerfährt auch Don Giulio in

Nanni Morettis hervorragendem
«La messa è finata» (Die Messe
ist aus). Zwar wirkt er jetzt
schon zehn Jahre auf einer kleinen

Insel als Priester, aber ganz
erwachsen ist er nie geworden.
Er hat sich die Bilder seiner
Jugend bewahrt: die heile Welt
seiner Familie in Rom; der
Idealismus seiner Schulkameraden,

die Ordnung eines im
katholischen Glauben wurzelnden
gesellschaftlichen Systems.
Dem allem will er jetzt wieder
begegnen. In Rom soll er eine
Pfarrei übernehmen. Doch das
Rom, das er antrifft, ist nicht
mehr jenes seiner Vorstellungen:

Seine Pfarrei ist eine ziemlich

tote Angelegenheit, die Ehe
seiner Eltern ist im Eimer, die
Schwester will abtreiben lassen,
und die Schulkameraden haben
jeglichen Elan verloren, sind
Spiesser, Antiquare und
Sonderlinge geworden. Und was
das Allerschlimmste ist: Keiner
will die Dienste Don Giulios -
übrigens glänzend gespielt von
Nanni Moretti selber- in
Anspruch nehmen. Er sieht ein,
wird erwachsen und zur
tragikomischen Figur.

Nanni Moretti hat diese einfache

und doch komplexe
Geschichte um zerstörte Illusionen
und verlorene Ideale feinfühlig
in Szene gesetzt. In seinem
Priester, einem reinen Toren vor
dem Elerrn, sieht er einen, der
seine Ideale in eine Welt
hinüberretten will, die keine Ideale
mehr erträgt. Auch das ist eine
Möglichkeit, über unsere Zeit
nachzudenken, und sie hinter-
lässt, bei aller Buntheit und bei
allem Humor, die diesem Film
eigen sind, einen bitteren
Nachgeschmack.

Matthias Loretan

«Shoah» - gegen
die trügerische
Entsorgung der

Vergangenheit

«Shoah» bedeutet im Hebräischen

Abgrund, Vernichtung,

Dunkelheit, grosses Unheil,

Untergang. Diese Vokabel setzt

Claude Lanzmann als Titel über

seine neuneinhalbstündige
epische Dokumentation über die

Vernichtung der europäischen Juden

zur Zeit des Nationalsozialismus.

Mit besessenem Engagement hat

der 60jährige, französische Autor,

selber Jude, daran gearbeitet. In

14 Ländern hat er über drei Jahre

recherchiert, während fünf Jahren

gedreht und sein 350 Stunden

dauerndes Material in vier Jahren

geschnitten. Aus dieser gewaltigen

Anstrengung ist ein

eindrucksvolles und nachwirkendes

Zeugnis einer Erinnerungsarbeit

über System und Praxis der

nazistischen «Endlösung» entstanden.

i.

«In einer Zeit, in der deutschnationale

Beschränktheit und
politische Spekulation auf das
antisemitische Ressentiment sich
bereits wieder ungeniert zu
Wort melden und eine Wende -
auch auf dem Gebiet der
politischen Moral und des menschlichen

Anstandes - durchsetzen
möchten, sind Filme wie
«Shoah» von Claude Lanzmann
nötig. Sie konfrontieren uns mit
der Realität einer Vergangenheit,

die vergessen, verdrängt
und bereits wieder offen
geleugnet wird.»

Diese Sätze schrieb Willy
Brandt an die Internationalen

Filmfestspiele in Berlin, wo
«Shoah» als deutsche Uraufführung

im Forum des Jungen
Films gezeigt wurde. Der
ehemalige antifaschistische
Widerstandskämpfer und spätere
SPD-Bundeskanzler machte damit

auf die unmittelbare Aktualität

dieses Films aufmerksam.
Unbedachte, offen antisemitische

Äusserungen von Politikern

Hessen in der jüngsten Zeit
aufhorchen. So fiel kürzlich dem
CSU-Abgeordneten Hermann
Fellner ein, als es um die
Wiedergutmachung der deutschen
Industrie für jüdische Zwangsarbeit

ging: Die Juden meldeten
sich schnell zu Wort, «wenn
irgendwo in deutschen Kassen
Geld klimpert». Wenig später
schwadroniert der Bürgermeister

von Korschenbroich: Um
seinen Etat auszugleichen,
müsste man «schon einige
reiche Juden erschlagen».

Die zitierten Äusserungen
mögen zwei besonders spektakuläre

Geschmacklosigkeiten
darstellen. Sie sind keine Einzelfälle.

Gunther Hoffmann hat
kürzlich in der «Zeit» (28.2.86)
die Häufung krasser antisemitischer

Missverständnisse während

des letzten Jahres im
Zeitraffer Revue passieren lassen:
Grüne, die mit vorgefertigter
Meinung über die «Opfer der
Opfer», gemeint sind die
Palästinenser, nach Israel reisen.
Peinlichkeiten beim Kanzlerbesuch

in Israel Bitburg, also Kohl
und Reagan auf dem Friedhof,
auf dem auch SS-Angehörige
bestattet sind. Das Auschwitzlügen-Gesetz

und die Gleichung
zwischen dem Judenmord und
der Vertreibung von Deutschen
aus dem Osten. Fassbinder und
Frankfurt.

Hoffmann interpretiert diese
Missverständnisse auf dem
Hintergrund eines neuen Stils im
öffentlichen Diskurs über die
Vergangenheit sowie über die
Juden. Die Sehnsucht nach
Normalität, der Wunsch, ein

11



Land zu werden wie jedes
andere, kurz: der Pragmatismus
des Alltags lassen die Vergangenheit

wegrücken. Sie wird
fortschreitend neutralisiert, auf
verträgliche Dimensionen
zurechtgestutzt und in die nüchterne

Abfolge normaler
Geschichtsereignisse eingereiht.

Helmut Kohl, der gegenwärtige
Kanzler, bietet sich als

Projektionsfigur für eine solche
Vergangenheitsbewältigung
geradezu an. Er wird nicht müde
zu beteuern, bis nach dem
Kriege ein Schulbub gewesen
zu sein. Die «Gnade der späten
Geburt» (Kohl) sowie die
diesbezüglich saubere private
Vergangenheit des Bundeskanzlers
bestätigen all jene, die ohnehin
von diesem Geschichtstrauma
entlastet werden und einen
Schlussstrich ziehen wollen.
Doch die Pose der neuen
Unschuld - für die BRD mag sie
neu sein, für die geistige
Landesverteidigung in unserem
Lande war sie seit jeher ein
«Gütezeichen» - kann politisch
leicht instrumentalisiert werden:
Weil man sich individuell von
Problemen mit der Vergangen-

«Shoah» auf den dritten
Programmen der ARD

Claude Lanzmanns Dokumentation
wird im März von allen dritten

Programmen der ARD - mit
Ausnahme des Bayerischen
Rundfunks - in vierTeilen (Original

mit Untertiteln) gesendet.
Die Südschiene (SWF/SR/SDR)
hat die Ausstrahlung sinnigerweise

in die Karwoche verlegt:
Samstag, 22. März, 21.00 Uhr
Dienstag, 25. März, 21.15 Uhr
Donnerstag, 27. März, 21.35 Uhr
Freitag, 28. März, 20.00 Uhr.
Ein ergänzender Film «Erleben,
nicht erinnern - Claude
Lanzmann und Shoah» von Angela
Wittlich wird auf der in der
Schweiz von den meisten
Haushalten empfangbaren
Südschiene am Sonntag, 23. März,
um 22.30 Uhr gesendet.
Vorspannangaben s.
Kurzbesprechung 86/92

heit frei fühlt, geht einen der
Holocaust wenig an, man hat
nichts zu bereuen. Weil man
kein Antisemit war, ist man
auch nicht intolerant gegenüber
Minderheiten...

Je beharrlicher die einen von
Geschichte reden, umso
drängender kommt für andere die
Vergangenheit wieder zurück.
Dany Diner, Rechtsprofessor
und scharfer Beobachter der
«jüdischen und politischen
Identität in Deutschland»,
resümierte diese Entwicklung in
einer zugespitzten Aussage: Je
mehr man sich von Auschwitz
entfernt, desto näher kommt
man Auschwitz. - Die Darlegung

dieser unangenehmen
Wahrheit dürfte wohl das stärkste

Motiv für Lanzmanns
unnachgiebige Beschäftigung mit
diesem Genozid gewesen sein:
seine Spuren zu sichten und
das Unfassbare, Shoah, für uns
nachgeborene Zeitgenossen
fassbar zu machen.

II.

Lanzmann nähert sich in seinem
Werk dem Phänomen der
Judenvernichtung auf verschiedenen

Ebenen. Vordergründig ist
«Shoah» zuerst einmal ein
Dokument gegen das Vergessen.
Zwölf Jahre lang hat der Journalist

und Filmemacher Augenzeugen

aufgespürt und befragt,
die als Opfer, Täter oder
Zuschauer erlebt und gesehen
haben, was in den Gettos und
Lagern von Sobibor, Chemno,
Treblinka und Auschwitz
geschah. Lanzmann hat dabei
einen Wettlauf mit der Zeit
aufgenommen. Noch bevor Zeugen
wegsterben, frägt er die
Überlebenden aus. Er erspart ihnen
dabei kein Detail und ignoriert
den legitimen Wunsch auch der
entkommenen Opfer nach
Vergessen. Erbarmungslos laufen
Kamera und Tonband weiter,
wenn Zeugen zusammenbrechen

und den Regisseur bitten,
die Geräte abzustellen. Lanz¬

mann weiss sich mit den Opfern
des Holocaust nämlich auf eine

ganz besondere Art solidarisch.
Er weigert sich, in den
Überlebenden bloss Davongekommene

zu erkennen. Indem er
ihnen die Aufgabe zumutet, Zeugnis

von «Shoah» abzulegen,
Leib und Seele zu überwinden,
um sich im Sprechen zu
befreien, spiegelt er sie in einer
diesen Opfern zukommenden
speziellen Würde - selbst wenn
sie als Arbeitsjuden von den
Häschern des Todes noch so
wirkungsvoll in diese morbide
Maschinerie eingespannt wurden

Beharrlich und unerbittlich
geht Lanzmann seinem
Geschäft der Spurensicherung
nach. Scheinbar wider die
Zusicherungen gegenüber den
Tätern, ihre Anonymität zu wahren,
zeichnet der Autor mittels
versteckter Kamera sowie
Übertragungstechnik die Gespräche mit
den ehemaligen Nazis auf und
nennt im Film ihre Namen und
damalige Funktionen. Diese
listige Ungereimtheit nimmt
Lanzmann in Kauf angesichts
der umfassenden Strategie der
Nazis, die Spuren dieses
Völkermordes zu verwischen. Nicht
erst heute versuchen Neofaschi-
sten, das Faktum dieses Genozids

zu bestreiten oder
herunterzuspielen (Auschwitz-Lüge),
bereits damals vertuschten die
Täter die schreckliche
Ungeheuerlichkeit. Da sind zum
einen die Sprachregelungen, mit
denen die Nazis das Massaker
beschönigten und versachlichten

(«Endlösung»): mit denen
sie den Juden in den Lagern
verboten, das Wort «Opfer» zu
benutzen («Sie sagten, das wären

Holzscheite, ein Nichts,
Scheisse»), oder sie zwangen,
die Leichen als «Figuren» zu
bezeichnen. Da ist zum anderen
der im Film eindringlich
beschriebene Waschzwang der
Henker. Nichts scheinen sie
mehr gefürchtet zu haben als
die Unordnung und die Ver-

12



zweiflung der Opfer, welche das
reibungslose Funktionieren der
Todesmaschinerie ins Stocken
gebracht hätte. Alles musste
aufgeräumt und gesäubert,
Spuren des Verschwindens zum
Verschwinden gebracht werden,
damit der nächste Transport
ebenso im Unwissen bleibe. Die
Zynik der Rationalität dieses
Fliessbandes zum Tode wollte
es, dass durch die Auswahl von
Arbeitsjuden die Vernichtung
sogar in Selbstvernichtung
verwandelt wurde.

Und immer wieder zeigt der
Film die berauschend schöne
Gleichgültigkeit der Landschaft.
Ihre Unberührtheit und provinzielle

Abgeschiedenheit haben
die Deutschen genutzt, um unter

Ausschluss der Öffentlichkeit

mit der Endlösung der
Judenfrage ernstzumachen,
Lanzmann vermag den Sinn dieser
täuschenden Idylle spürbar zu
machen, die Kamera fährt über
das Gras, das buchstäblich über
die Leichen von Millionen
Menschen gewachsen ist, «Shoah»
bringt die Spurenbeseitigung
aber auch als Resultat einer
gezielten Zerstörung von verräterischen

Zeichen durch die Nazis
ins Bild, Wir sehen immer wieder

die verfallenen Geleiseanlagen

von Sobibor, die stillgelegte
Einfahrt nach Treblinka, das
gesprengte Krematorium von
Auschwitz, die Bepflanzung
eines Waldstreifens, unter dem
die Reste der vergasten und
verbrannten Juden von Chelm-
no liegen.

Der Vernichtung von Spuren
setzt Lanzmann seine Archäologische

Methode entgegen, um
verschwundene Fährten
wiederzufinden, um Schicht für Schicht
aufzudecken, was es unter dem
Schein des Nichts einmal gab.
Während das Bild die gnadenlose

Jetztzeit der Natur sowie
den in der Spurenvernichtung
dokumentierten Willen zum
Vergessen festhält, ist es die Funktion

der Zeugen, diese un-

13



menschliche Form der Be-
wusstlosigkeit zu stören. So
schreitet Lanzmann mit seinen
Auskunftspersonen das
Gelände ab, um in einer Art topo-
grafischer Besessenheit die
Stätte des Schreckens
auszumessen und zu orten; dann wieder

kombiniert die Montage von
Bild und Wort die beiden
fundamentalen menschlichen
Ausdrucksweisen - zu zeigen und
zu erzählen - zu der für diesen
Film typischen Sensibilität für
das Verhältnis von Wahrheit
und Lüge.

III.

«Shoah» aber ist nicht nur ein
Film, der die Erinnerung an
Vergangenes wachhalten, der
Geschichte rekonstruieren will.
Lanzmann weiss, dass blosse
Aufklärung oder Erinnerung in
Form von Wissen nicht
ausreicht. Die Stärke des Films liegt
deshalb nicht im Zusammentragen

von historischen Erkenntnissen.

Bis zum Überdruss kennen

wir die Dokumentationen
und dokumentarischen Fiktionen,

mit denen vor allem die
bundesdeutschen Fernsehanstalten

diesem Pflichtstoff ge-
rechtzuwerden versuchen. Doch
das Vermögen, sich zu erinnern,
ist nicht eine Frage der Quantität.

Diese gutgemeinten Formen
der Geschichtsverarbeitung
verharmlosen zum einen die Greuel
von Shoah, indem sie so beflissen

aus der FHistorie lernen wollen.

Zum anderen unterschätzen
sie die psychischen Energien
der Verdrängung, welche
sowohl bei Tätern, Opfern sowie
unschuldigen Nachfahren wirksam

sind und eine echte Erinnerung

verunmöglichen.
Shoah ist aber nicht etwas

Abgeschlossenes. Erinnern wir
uns an die Behauptung: Je
mehr man sich von Auschwitz
entfernt, desto näher kommt
man Auschwitz. Dagegen gibt
es nur einen Ausweg. Das
Vermögen, sich an die Todesfabri¬

ken (angesichts der technisch
immer fortgeschritteneren
Vernichtungspotentiale) zu
erinnern, wird zu einer Uberlebensfrage;

Shoah verwandelt die
Vergangenheit zur Gegenwart
und wird zum Prüfstein der
Zukunft. Diese Einsicht macht
auch den Wahrheitsgehalt von
Lanzmanns Werk aus.

Der Film vermittelt diese Idee
als Drama der Vergegenwärtigung

von Shoah, eine
«Vergegenwärtigung des Gegenwärtigen

mit den Spuren von Spuren»

(PeterW.Jansen).
Lanzmanns Werk ist wohl am ehesten

mit dem psychoanalytischen

Prozess derTrauerarbeit
zu vergleichen. Das Filmerlebnis
lässt ahnen, wie notwendig es
wäre, das traumatische Wider-
fahrnis nicht zu verdrängen, es
in seinen schrecklichen Dimensionen

auszuhalten und ins Flerz
hineinzunehmen sich zu
erinnern).

Allerdings macht der Film
auch hinlänglich klar, wie weit
wir von der gesellschaftlich
noch zu leistenden Trauerarbeit
entfernt sind. Da gibt es die
abwehrenden, in ihrer Erinnerung
völlig flachen, aber technische
Details sachlich referierenden
Funktionäre. Häufig klingen
aber auch die Stimmen der
polnischen Bauern gleichgültig
oder gar ein wenig hämisch.
Ärgerlich ist ihre selbstbewusst
vorgetragene Unbelehrbarkeit,
in der auch christlich begründete

antisemitische Vorurteile
wieder aufleben.

Lanzmann ist ein hervorragender

Interviewer. Er fragt die
Leute nicht aus, er unterhält sich
mit ihnen. Mitunter stellt er
seine Fragen ganz offen und
überlässt es seinen Gesprächspartnern,

welche Aspekte sie

aufgreifen wollen. Dann wieder
will er Einzelheiten wissen,
scheinbar nebensächliche,
technische Details, die bei seinen
Auskunftspersonen Assoziationen

auslösen. Durch diese hüp¬

fende Fragetechnik und
Lanzmanns freundliche, nie moralisch

urteilende Art gelingt es,
bewusst aufrechterhaltene
Kontrollschwellen abzubauen und
Erinnerungen zuzulassen.

Dass diese Erinnerungsarbeit
im Film dokumentiert ist,
versteht sich von der Konzeption
des Films her. In jedem
Gespräch wiederholt sich nämlich
das Drama der Vergegenwärtigung

von Shoah. Aus diesem
Grunde ist das Gespräch als
Prozess, der vielfach im Verhältnis

Eins zu Eins abgebildet wird,
wichtig. Diese Art der Wiedergabe

von Gesprächssituationen
unterscheidet sich von den
gängigen Interviews in Fernsehreportagen,

die in der Regel auf
die wesentlichen Informationen
hin geschnitten sind. Lanzmann
aber kennt keine Theorie von
Shoah und kann deshalb nicht
sagen, was wesentlich oder
unwichtig ist. Die Versuche, die
Vernichtung der Juden historisch,

sozial- und religionsgeschichtlich

oder gar psychologisch

zu erklären, lehnt er ab,
weil jede Begründung auch
dazu neigt, eine Sache als erledigt

abzulegen.
Der konsequente Versuch

freilich, Shoah mit aestheti-
schen Mitteln zu vergegenwärtigen,

wirft Fragen der historischen

Gewichtung auf: Es ist
das Verdienst des Films, den
Antisemitismus in der
polnischen Bevölkerung herausgearbeitet

zu haben. Aber sind die
Polen nur Profiteure der
umgebrachten Juden, waren es nur
verschwiegene Voyeure der
Todesfabriken? Gab es keinen
einzigen Polen, der sich mit den
Juden solidarisierte und sie vor
dem Zugriff der Pläscher
schützte? Es ist das Verdienst
des Films, christliche Wurzeln
des Antisemitismus und ihre
Wirksamkeit bis zum heutigen
Tage aufgezeigt zu haben. Aber
warum verschweigt der Film,
wie viele gerade polnische Chri-

14



vsifw MÜS

Die Ner bei Chelmno,
wo Simon Srebnik,
im Nachen stehend,
für die deutschen
Besatzer Soldatenlieder
singen musste.

sten wegen ihres Glaubens in
den Konzentrationslagern der
Nazis umgebracht wurden? Und
wenn der Film mit Angaben von
Ursachen des Flolocaust sonst
eher zurückhaltend ist,
überschätzt er nicht die Rolle des
christlich motivierten Antisemitismus?

Ist der nicht gerade
aufgeklärte Katholizismus der
polnischen Dorfbevölkerung von
Chelmno nichteine harmlose
ideologische Variante angesichts

der heutigen
Vernichtungspotentiale und unserer
Unfähigkeit zur Solidarität mit
den künftigen Opfern? Und
schliesslich: Warum zieht
Lanzmann die Grenze zwischen Opfer

und Täter, Juden und anderen

so scharf? Flaben die Täter
seither nur verdrängt, war keiner
der Reue fähig?

Die aufgeworfenen Fragen
sind keine grundsätzlichen
Bedenken gegen den Film, sie
machen bloss auf Einseitigkeiten
aufmerksam, die mit der von
Lanzmann gewählten Methode
der Erinnerungsarbeit gegeben
sind. Die Fragen sind hier einzig
aus dem Grunde aufgelistet, damit

die Betrachter des Filmes

sich nicht bei ihnen aufhalten
und dabei das Wesentliche
verpassen.

Dass Lanzmann sich so
entschieden auf die Seite der Opfer
schlägt, hat seinen guten Grund.
Denn Shoah muss und kann
wohl in erster Priorität nur von
den Opfern erinnert und
bezeugt werden. Deshalb räumt
der Autor ihrer Stimme den
grössten Platz ein. Neben den
Gesprächen bietet ihnen
Lanzmann auch andere Formen der
Vergegenwärtigung an. Simon
Srebnik, einen der beiden
Überlebenden von Chelmno, begleitet

er an die Stätten des Unheils
zurück und konfrontiert ihn vor
Ort mit seiner Erinnerung.
Andere lässt er durch Gesten oder
szenische Anordnungen
Erfahrungen darstellen und Emotionen

neu durchleben. In Jerusalem

lässt Lanzmann den Friseur
Abraham Bomba vorführen, wie
er damals im Vorraum der
Gaskammer von Treblinka ahnungslosen

Frauen und Kindern, die
wenige Minuten später sterben
sollten, die Flaare abschnitt. Der
Mann, der - wollte er damals
überleben - nicht anders han¬

deln konnte, beginnt in seiner
Erzählung zu stocken, er kann
nicht mehr sprechen und weint.
Doch die Tränen gehören zur
Wahrheit der Erinnerungsarbeit.
Sie sind wie die Landschaften,
die Stimmen und die Gesichter
Verkörperungen, gegenwärtige
Re-Inkarnationen von Shoah.

IV.

Wie filmt man den Tod? Wie
den Völkermord?

Lanzmann hätte auf
Archivmaterial zurückgreifen können.
Doch er hat diese theoretische
Möglichkeit ausgeschlagen.
Zum einen, weil es wegen dem
ausdrücklichen Verbot der
Deutschen nur ganz wenige
Archivaufnahmen der
Vernichtungslager gibt. Zum anderen,
weil die historischen Aufnahmen

in Lanzmanns Dokumentation

über das Vermögen, Shoah
zu vergegenwärtigen, ein ab-
stossender Fremdkörper gewesen

wären. Durch ihren
demonstrativen Realismus sowie durch
ihre Aura des historischen
Dokumentes entrücken sie das
Gezeigte als etwas Spektakuläres
in die Geschichte.

15



Lanzmanns Skepsis gegenüber

der Darstellbarkeit des
Holocaust geht aber noch tiefer.
Schliesslich hätte er die
Möglichkeit gehabt, in die Fiktion
auszuweichen, die Bilder des
Schreckens nachzuinszenieren.
Doch er hat auf die direkte
ästhetische Darstellung der
Barbarei verzichtet. Wie vom altte-
stamentlichen Gebot inspiriert,
will er sich keine direkten Abbilder

dieses das menschliche
Fassungsvermögen übersteigenden

Leidens schaffen. 1979
schrieb Lanzmann in einem
Essay über die amerikanische
Fernsehserie «Holocaust»: «Der
Holocaust ist insofern beispiellos,

als er einen Flammenkreis
um sich herum errichtet; eine
Schranke, die nicht überschritten

werden kann, weil ein
bestimmtes absolutes Entsetzen
nicht vermittelt werden kann.
Wer vorgibt, diese Linie zu
überschreiten, macht sich eines
schweren Vergehens schuldig.»
Entweder banalisiert man das
Unvorstellbare in einem trügerischen

Abbild, über das man
dann glaubt, Macht gewonnen
zu haben (vgl. das Strohfeuer
der US-Aufklärung). Oder aber
dann gewinnen die «ontologi-
sche Obszönität von
Filmaufnahmen des Todes und ihre
potentielle zwanghafte Wiederholung»

(André Bazin) eine
zerstörerische, menschenverachtende
Eigengesetzlichkeit.

Der Mord an sechs Millionen
Juden, das ist nicht darstellbar,
ja kaum vorstellbar. Jenseits
des Schockes hört das Zählen
auf. Den Mord an einem
Menschen, vielleicht an zwei können
wir noch beweinen und
bereuen. Um zehn Ermordete
«meinen» zu können, ist das
menschliche Fassungsvermögen

von Mitgefühl und Reue
schon überfordert. Beim Gedanken

an den Holocaust streikt die
Seele. Ein «Prometheisches
Gefälle» (Günther Anders: Die
Antiquiertheit des Menschen) tut

sich auf zwischen dem, was wir
wissen und herstellen können,
und dem, was wir vorstellen
und fühlen. Das nicht Vorstell
bare der statistischen Zahl wird
deutlich bei jener Gattin des
Nazilehrers in Chelmno, die sich
nicht mehr erinnern kann, ob es
40000 oder 400000 Juden waren,

die hier umgebracht wurden;

das einzige, woran sie sich
erinnert, ist die Zahl vier.

Lanzmann hat einen überzeugenden

Ausweg aus der
Unmöglichkeit, Shoah darzustellen,

gefunden Er geht seinen
Gegenstand nicht frontal an.
Stattdessen kreist sein Film um
die Vernichtung wie um einen
blinden Fleck, einen durch sein
Nicht-gegenwärtig-Sein
definierten Punkt im Unendlichen.
Lanzmann verfolgt Spuren, geht
Spuren von ausgelöschten Spuren

nach, vermag Orte zum
Sprechen zu bringen, sie mit
Stimmen wiederzuerwecken
und jenseits aller Worte das
Unsägliche durch Gesichter
auszudrücken. Die verschiedenen
Vergegenwärtigungen von
Shoah bindet der Autor in eine
poröse Struktur mit vielen inneren

Entsprechungen und
Anspielungen ein. So vermag etwa
das immer wiederkehrende
Bildmotiv mit den fahrenden
Güterzügen einen Eindruck zu
erwecken von dem unendlichen
Strom der Menschen, die in die
Gaskammern geschickt wurden.
Die unkonventionelle Länge des
Films wird zu einer Metapher für
die Unfassbarkeit von Shoah,
Lanzmanns ästhetische Radikalität

steht für die Intensität der
Trauerarbeit, die notwendig ist,

um sich der Sinn-Iosigkeit dieses

Leidens auszusetzen. Mit
seiner grossen Kraft der Imagination

vermag der Film die
Gegenwärtigkeit von Shoah
anschaulich zu machen und durch
seine Dramaturgie eine neue
Art der emotionalen und geistigen

Erinnerung bei seinen
Adressaten zu evozieren.

Franz Ulrich

The Lightship
(Das Leuchtschiff)

USA 1985. Regie: Jerzy
Skolimowski
(Vorspannangaben s.

Kurzbesprechung 86/68)

Die Reaktionen und Verhaltensweisen

von Menschen zu schildern,

die auf engstem Raum
zusammen gedrängt sind und unter

einer inneren oder äusseren
Bedrohung stehen, ist ein in
Drama und Film recht häufig
behandeltes Thema. Erinnert sei

an Filme wie John Hustons «Key
Largo» (1948), John Fords
«Stagecoach» (1939) oder William

Wylers «The Desperate
Hours» (1955). In den genannten

wie auch in vielen andern
Fällen geraten Menschen
verschiedenster Herkunft in eine
Extremsituation unter deren
physischem und psychischem
Druck die Masken und Fassaden

fallen und der wahre
Charakter zum Vorschein kommt.

Dieses Thema des
Eingeschlossenseins auf engstem
Raum und die sich daraus
ergebenden Konflikte und Entwicklungen

hat der in den Westen
emigrierte Pole Jerzy Skolimowski

bereits in «Moonlighting»
(1982) aufgegriffen, um Ausbeu-
tungs- und Manipulationsmechanismen

sarkastisch
darzustellen: Im Dezember 1981 kommen

vier polnische Handwerker
nach London, um das einem
Parteifunktionär gehörende

16


	"Shoah" : gegen die trügerische Entsorgung der Vergangenheit

