
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 38 (1986)

Heft: 6

Artikel: Nachdenken über Vergangenheit und Gegenwart

Autor: Jaeggi, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-931327

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-931327
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MMMMMMMMMS

Urs Jaeggi

Nachdenken
über

Vergangenheit
und Gegenwart

Vor eilfertigen Urteilen über die

Qualität der 36. Internationalen

Filmfestspiele Berlin ist dringend

zu warnen. Gewiss: Manche

Filme im Wettbewerb, aber auch

im Forum blieben im Dunstkreis

des Mediokren und stellten Fragen

nach der Tauglichkeit der

angewandten Selektionskriterien.

Zu genereller Verärgerung aber

besteht kein Anlass. Aus der

Fülle des Angebotes konnte - wer

immer es wollte - eine Auswahl

treffen, die einen tiefen Eindruck

und Nachdenklichkeit hinterliess.

Die Reflexion vieler Filmschaffender

über das Zerstörerische im

Menschen und die Ungerechtigkeit

in der Welt ist ein Zeichen

dafür, dass das Medium Film es

allen gegenwärtigen Unzulänglichkeiten

zum Trotz und über die

unsägliche Niveaunivellierung

einer zunehmend nur noch nach

kommerziellen Gesichtspunkten

ausgerichteten Kommunikationsindustrie

hinaus seinen Rang als

Seismograph für die Befindlichkeit

der Gesellschaft bewahren

will. Das gibt Anlass zu Hoffnung.

Auffallend war, wie viele Filme
an der diesjährigen Berlinale
sich mit der Aufarbeitung jüngster

Geschichte, aber auch
politischer und gesellschaftlicher
Ereignisse der Gegenwart
auseinandersetzten. Der Krieg und
seine Folgen, der Widerstand
gegen herrschende ausbeuterische

Gesellschaftsformen, der
Terrorismus und der Umgang
mit ihm bildeten eigentliche
Themenschwerpunkte. Zweifellos

im Mittelpunkt stand dabei
die fast zehnstündige
Dokumentation «Shoah» des Franzosen

Claude Lanzmann, die
demnächst in den dritten Programmen

der ARD zu sehen ist und
die in dieser Nummer eine
ausführliche Würdigung erfährt.

Perfekt organisierte
Todesmaschinerie

Lanzmanns Bericht über die
Judenvernichtung während der
Nazi-Herrschaft in Deutschland
beschreitet ungewöhnliche
Wege: Der Autor verzichtet
gänzlich auf eine Verwendung
des bestehenden Filmmaterials
aus den Konzentrationslagern,
wie es uns aus zahlreichen
Filmen und Dokumentationen
bekannt ist. Dieser Verzicht
geschieht aus dem Bewusstsein
heraus, dass die sich zu Bergen
häufenden privaten Effekten
vergaster Juden, die ausgemergelten

Gestalten der Häftlinge,
das Verscharren Tausender von
Leichen in riesigen Massengräbern

und die industriemässigen
Verbrennungsöfen von
Auschwitz als Bilder zwar Grauen
und Entsetzen auslösen, aber
weder das Ausmass des
Holocausts noch seine Auswirkung
auf das Individuum fassbar zu
machen vermögen.

Lanzmann sucht die Orte des
unfassbaren Geschehens auf,
wie sie sich heute präsentieren:
Auschwitz, den Bahnhof von
Treblinka, von wo aus Züge zur

berüchtigten Rampe geschoben
wurden, das polnische Städtchen

Chelmno, wo die Juden
auf dem Transport zu den
Massengräbern in eigens
konstruierten Vergasungswagen
getötet wurden. Und er lässt
Menschen sprechen: Zeugen
des Genozids, Überlebende,
stumme Beobachter der unfassbaren

Ereignisse, die schweigen
mussten, um selber überleben
zu können, solche, die das
Glück hatten, selber keine
Juden zu sein, aber auch die
Schergen des Todes. Da fehlt
nicht der Mann, der in Chelmno

- damals ein Jüngling noch -
seiner schönen Stimme wegen
lange Zeit überlebte und, als er
schliesslich doch noch getötet
werden sollte, den Genick-
schuss überstand. Da fehlen
auch nicht die erschütternden
Berichte der polnischen
Lokomotivführer, die im Bewusstsein,

was mit ihrem «Ladegut»,
so die zynische Bezeichnung in
den geheimen Führerberichten,
geschehen wird, ihren Dienst
nur unter Alkoholeinfluss versehen

konnten.
«Shoah» - der Filmtitel basiert

auf einem hebräischen Wort,
das für Verwüstung, Untergang,
Verderben steht - gewinnt seine
Kraft aus der Beharrlichkeit und
Hartnäckigkeit, mit der Claude
Lanzmann vorgeht. Berührt es
vorerst fast peinlich, wie der Autor

auch dann auf den Gesichtern

bleibt, wenn diese sich im
Schmerz der Erinnerung und
nicht selten unter Tränen der
Kamera verweigern wollen, so
gewinnen die Eindringlichkeit
der Befragung und der Mut,
innere Emotionalität sprechen zu
lassen, immer stärker den Sinn
des Zeugnishaften. Das Unfass-
bare wird fassbar, und dazu
gehört die Erkenntnis, dass die
Judenvernichtung nicht einfach
ein entsetzlicher, dem Hirn
eines Wahnsinnigen entsprungener

Betriebsunfall, sondern ein
minutiös vorbereitetes, rational

2



Die Preise von Berlin

Internationale Jury
Goldener Bär: «Stammheim» von
Reinhard Hauff (BRD)
Silberner Bär (Speziaipreis der
Jury): «La messa e finita» von
Nanni Moretti (Italien)
Silberner Bär (für die beste
Regie): Georgi Schengeiaja
(UdSSR) für «Die Reise eines
jungen Komponisten»
Silberner Bär (für seine harmonische

Komposition): «Yari no
gonza» (Der Lanzenkämpfer) von
Masahiro Shinoda (Japan)
Silberner Bär (beste Darstellerin):

Charlotte Vaiandrey in

«Rouge baiser» von Véra
Belmont (Frankreich) und Marcelia
Cartaxo in «A hora da estrela»
(Sternstunde) von Suzana Ama-
ral (Brasilien)
Silberner Bär (bester Darsteller):
«Tuncel Kurtiz (Türkei) in «Hiuh
hagdi» (Das Lächeln des Lämmchens)

von Shimon Dotan
(Israel)

Silberner Bär (für seine bildliche
Gestaltung: «Caravaggio» von
Derek Jarman (Grossbritannien)
Lobende Erwähnung: «Paso Do-
bie» von Dan Pita (Rumänien)

Jury der Internationalen Katholischen

Filmorganisation für Kino
und audiovisuelle Medien
(OCIC)

Im Wettbewerb: «A hora da
estrela»
im Internationalen Forum des
Jungen Films: «Um adeus porto-
gues» von Joäo Botelho (Portugal)

Besondere Empfehlung:
«Shoah» von Claude Lanzmann
(Frankreich)

Internationale Evangelische Jury
(INTERFILM)

Wettbewerb: «Un complicato in-
trigo di donne, vicoli e delitti»
(Comorra) von Lina Wertmüller
(Italien)

Forum: «La historia ofieial» von
Luis Puenzo (Argentinien)
One World Filmpreis: «Hijos de
la guerra fria» (Kinder des Kalten
Krieges) von Gonzalo Justiniano
(Chile/Frankreich)

Jury der Internationalen Filmkri-
tik (FlPRESCI)

Wettbewerb: «Stammheim»
Forum: «Shoah», «Kobjeta z pro-
wincji» (Die Frau aus der
Provinz) von Andrzej Baränski
(Polen), «Tong nien wang shi»
(Geschichte einer vergangenen
Kindheit) von Hou Xiao Xien
(Taiwan)
Hommage für das Gesamtwerk
des verstorbenen ungarischen
Regisseurs Gabor Body

geplantes, auf äusserste
Effizienz ausgerichtetes Räderwerk
des Todes war: ein logistisches
Grossunternehmen sozusagen,
an dessen Funktionieren unzählige

Dienststellen und «Experten»

kaltblutig beteiligt waren.
Mit der Legende vom unwissenden

oder doch erst (zu) spät die

grausame Wirklichkeit
erkennenden deutschen Volk räumt
Lanzmanns Dokumentation, die
in jeden Geschichtsunterricht
obligatorisch eingebaut werden
müsste, gründlich auf. In dieser
Hinsicht bekommt der Film
zusätzlich historische Bedeutung.
Die Erschütterung, die er auslöst,

beruht indessen darauf,
dass in ihm Menschen,
Landschaften und Gegenstände zu

Zeugen einer unwiderruflichen
und schrecklichen Untat werden,

deren Wunden auch die
Zeit nicht zu heilen vermag.

Widerstand im Getto

In die Reihe der Filme, die sich
mit dem Thema der Judenver¬

nichtung befassen, gehört der
ebenfalls im Internationalen
Forum des Jungen Films gezeigte
Dokumentarfilm «Partisans of
Vilna» (Partisanen von Wilna)
von Josh Waletzky. Im Gegensatz

zu Lanzmann beschreibt
der Autor den aus der Verzweiflung

heraus geborenen Widerstand

jugendlicher Juden gegen
die Nazis in den Wäldern der
Umgebung von Wilna unter
Verwendung historischen Doku-
mentarmaterials. Dass der
Kampf jüdischer Partisanen
nicht nur den Hitler-Schergen,
sondern auch der Gleichgültigkeit

der polnischen Bevölkerung
gegenüber den Greueltaten an
Juden galt und dass die Juden
im Widerstand überdies um
Anerkennung bei den polnischen
Partisanen ringen mussten,
erweitert dieses bedrückende
Dokument um eine weitere, bisher
zu Unrecht oft verschwiegene
Dimension des Leidens. Wenn
«Partisans of Vilna» letztlich
auch konventionell gemacht ist,

so kommt diesem Film als
Geschichtsschreibung und als ein

Dokument des unermesslichen
Leidensweges des jüdischen
Volkes doch erstrangige Bedeutung

zu. Dies umso mehr, als er
deutlich macht, dass jüdischer
Widerstand gegen den Völkermord

nicht allein im Warschauer
Getto stattfand, sondern sich

auch in anderen Teilen des Landes

in nicht weniger heldenhafter
Form und vermutlich unter

noch schwierigeren Verhältnissen

formiert hat.
Filme wie «We Were So

Beloved» (Wir waren so beliebt)
von Manfred Kirchheimer über
die Juden im New Yorker Bezirk
Washington Heights, «Ein Nazi-
prozess» und «Vernichtung
durch Arbeit» von Lea Rosh
sowie das kanadische Werk «Dark
Lullabies»\/on Irene Lilienheim
und Angelico und Jack Neidick,
das sich mit den Auswirkungen
des Holocausts auf die
Nachkriegsgeneration befasst, bildeten

eine sinnvolle thematische
Ergänzung zum Thema.

Eine weitere beachtliche Zahl
von Filmen, nun allerdings
zumeist fiktiver Art, thematisierte

3



v. -

' ' ' «-•>

die Machtübernahme der
Nationalsozialisten mit dem Zweiten
Weltkrieg als Folge oder befass-
te sich mit den Auswirkungen
dieser Ereignisse auf Individuum

und Gesellschaft. Nicht
immer geschah dies in überzeugender

Weise. Es zeigte sich
einmal mehr, wie gross die
Gefahr ist, dass die unmittelbare
Vorkriegszeit zur reinen
Milieuschilderung verkommt. Ihr nur
bedingt auszuweichen
vermochte etwa Ingemo Engström
mit «Fluchtin den Norden». Der
Film schildert die Flucht einer
jungen Frau vor den Nazis nach
Finnland. Auf ihrer Reise bis
zum Nordkap und gleichzeitig
auch in ihr Inneres zu den
Gefühlen und Widersprüchlichkeiten

ihrer Liebe verliert Johanna

- präzise und ausdrucksstark
dargestellt von Katharina Thalbach

- langsam aber sicher das
Verhältnis zu ihrem Auftrag als
kommunistische Widerstandskämpferin

und zur Partei. Die
Flucht nach Finnland wird nicht
nur zur Flucht vor den Nazis,
sondern in einem gewissen
Sinne auch vor der politischen
Realität, welche die Protagonistin

allerdings immerwieder
einholt und sie schliesslich zu
einer Entscheidung zwingt.

Die Regisseurin ihrerseits verliert

sich in der komplexen
Gefühlswelt Johannas und - was
schlimmer ist - in den Verlok-
kungen einer Milieuschilderung,
die in einer detailbesessenen,
artifiziell wirkenden Ausstattung
ihren Ausdruck findet und bald
einmal das Wesentliche unter
einer Orgie von Meissner
Porzellan und anderer erlesener
Gegenstände und Kostümen
verschüttet. Gibt es in «Flucht in
den Norden» immerhin noch
Ansatzpunkte zur Reflexion über
die Auswirkungen des
Weltbrandes auf ein individuelles
Schicksal, so hat es die Italienerin

Liliana Cavani in «Inferno
Berlinese» (Leidenschaften) fertig

gebracht, auch noch die

kleinsten Elemente einer
gesellschaftspolitischen Relation
zwischen ihren Protagonisten und
der unmittelbar bevorstehenden
Katastrophe zu eliminieren. Die
unsäglich schwachsinnig
konstruierte Geschichte einer blau-
blütigen Arierin, die in die
Fänge der lesbischen Tochter
des japanischen Botschafters in

Berlin gerät und auch noch
ihren in der Partei hochgestellten
Gatten in die Affäre hineinreisst,
gerät zu einer albernen
Kostümschwarte zwischen feudalen
Salons und Puff und zwischen
blankgeputzten Oldtimern und
zerwühlten Laken. Das Milieu
im.Vorkriegs-Berlin verkommt
zur reinen Staffage, und mit
Fortdauer des Films stellt sich
immer dringlicher die Frage, wie
die Nazi-Bonzen neben ihrer
intensiven Beschäftigung in den
Bereichen unterhalb der Gürtellinie

überhaupt noch Zeit gefunden

haben, einen Krieg anzuzetteln.

Der unbequeme Pastor

Wesentlich ehrlicher als das
üble Machwerk von Liliana
Cavani erscheint mir da doch der
ungarische Film zum Thema. In

«Elsö kétszaz évem» (Meine
ersten 200 Jahre) beschreibt
Gyula Maar die Rückkehr Palis

aus den Vereinigten Staaten
nach Budapest in den dreissiger
Jahren, wo er die Blindheit seiner

Landsleute gegenüber den
Machtansprüchen Hitlers erkennen

muss. Schon tragen die
Juden den gelben Stern, und
nahezu alles ist ihnen verboten.
Pali reagiert auf diese
Vorkommnisse auf seine eigene
Weise und mit einer eigenen
Überlebensstrategie. Wenn
Maars Werk dennoch nicht zu

überzeugen vermag, dann liegt
es an jenem dem ungarischen
Filmschaffen der Gegenwart
eigenen Ästhetizismus, der mehr
verwischt als klärt, und dem un¬

erträglichen Studio-Synchronton,
der den Dialogen eine

künstliche Eintönigkeit verleiht.
«Das Haus am Fluss» des

DDR-Regisseurs Roland Gräf
zeigt, wie sich die Wirren des
Krieges auf das Leben einer
einfachen Fischerfamilie auswirken
und zu einer eigentlichen
Zerstörung einer festgefügten
Lebensgemeinschaft führen. Fern

jeder Schwarzweiss-Malerei
und geradlinig stellt Gräf dar,
wie sich ein ideologischer Bruch

quer durch die Familie zieht, wie
naive Gläubigkeit an ein neues
Deutschland unter Hitler einerseits

und die Einsicht einer
kommenden Katastrophe, die
mit dem Russland-Feldzug
eingeleitet wird, andererseits zu
Spannungen führt. Noch wird
versucht - vor allem durch die
Mutter, welche die Familie
zusammenhält - zu überspielen,
was die Familie zu trennen
droht, aber die Ereignisse an
der Kriegs- und an der Heimatfront

holen die Menschen am
Fluss ein. Die Katastrophe ist
unabwendbar. Schade, dass die
Inszenierung dieser interessanten

Geschichte recht holprig ist
und das Papier des Dramaturgen

vernehmlich raschelt.
Nicht die Spielfilme, sondern

die Dokumentarfilme leisten zur
Zeit wesentliche Beiträge zur
Aufarbeitung jüngster
Geschichte. Diese Feststellung
wird bestärkt durch den in der
deutschen Reihe gezeigten Film
«Martin Niemöller: Was würde
Jesus dazu sagen?» der beiden
reputierten Dokumentarfilmautoren

Hannes Karnick und Wolfgang

Richter (BRD). Kurz vor
dem Tode des U-Boot-Kommandanten

im Ersten Weltkrieg,
des Pastors und KZ-Häftlings in

Sachsenhausen, des Gründers
der «Bekennenden Kirche», des
Kämpfers für Abrüstung und
Exponenten der Friedensbewegung

haben sie zusammen mit
dem inzwischen ebenfalls
verstorbenen Niemöller-Biografen

4



Dietmar Schmidt Gespräche in

seiner Wohnung aufgezeichnet.
Angereichert mit Foto- und
Filmdokumenten werden sie
mehr als eine Niemöller-Biogra-
fie: Der Film, überaus klug
geschnitten und montiert, wird
vielmehr zu einem Dokument
deutscher, aber auch internationaler

Geschichte vom Ersten
Weltkrieg bis in die Gegenwart.
Im Mittelpunkt steht ein Mann,
der die Frage «Was würde
Jesus dazu sagen?» zur Maxime
seines Denkens und Handelns
gemacht hat. Das hat ihm,
zumal in den Jahren, als er das
Amt eines Präsidenten des Oe-
kumenischen Rates der Kirchen
innehatte, nicht nur Freundschaft

eingetragen. Er, der sich
schon in der Periode des Kalten
Krieges für Abrüstung einsetzte
und später den Abzug der US-
Truppen aus Vietnam als Bedingung

für den Frieden bezeichnete,

wurde als einer ver¬

schrieen, der mit den Roten
gemeinsame Sache mache.
«Niemöller soll drüben bleiben»,
titelten die Zeitungen, als er sich
im Osten aufhielt und um offene
Gespräche bemühte. Kanzler
Adenauer behauptete, er
versündige sich am deutschen
Volk, und Herbert Wehner
beschimpfte ihn als «politischen
Niemand».

Den Anfechtungen, denen er
ausgesetzt war, hielt Niemöller
aus der Freiheit des Evangeliums

heraus stand. Der Film

vermag das in einer überzeugenden

Weise darzulegen, ohne
die Widersprüche, die der
Persönlichkeit Niemöllers auch
innewohnen, zu verschweigen.
Aber dass diese Widersprüche
geradezu Triebfedern zur
Überprüfung seines Handelns waren
und ihn immer wieder fragen
liessen, «Was würde Jesus dazu
sagen?», wird ebenfalls deutlich.

Die Frage, die dem Film

Martin Niemöiler (links) und
Dietmar Schmidt bei
den Dreharbeiten zu
«Was würde Jesus dazu sagen?».

den Titel gibt, hat nicht rhetorischen

Charakter. Sie steht als
ein Massstab menschlichen
Denkens und Handelns, als ein
Bekenntnis für eine humane
Gesellschaft. In Niemöllers Leben
hat sie unbequemen prophetischen

Charakter erhalten. Wir
alle sollten sie zumindest wieder

in unsere Überlegungen zur
Zeit einbeziehen. Dazu regt der
Film in einer überaus spannenden

Weise an.

Ein politischer Goldener Bär

«Martin Niemöller: Was würde
Jesus dazu sagen?» schlägt
eine Brücke von der jüngsten
Vergangenheit in die Gegenwart:

einer Gegenwart, die

5



Die Hauptangeklagten im Prozess
gegen die Baader-Meinhof-
Gruppe. Von links:
Andreas Baader (Ulrich Tukur),
Gudrun Ensslin (Sabine Wegner),
Jan-Carl Raspe (Hans Kremer) und
Ulrike Meinhof (Therese Affolter).
Aus «Stammheim»
von Reinhard Hauff.

durch politische und ideologische,

aber auch durch soziale
Polarisierungsprozesse
gekennzeichnet ist. Das Schlagwort
«Wende» steht ebenso dafür
wie das immer grössere Gefälle
zwischen Herrschenden und
Unterdrückten, Reichen und
Armen, Norden und Süden. Die
Polarisierung provozieren
Widerstände und Verzweiflungstaten,

im Extremfall den Terrorismus.

Für den wahnwitzigen
Versuch, ein etabliertes
Gesellschaftssystem mit den Mitteln
der Gewalt, der Zerstörung und
des kaltblütigen Mordes zu
verändern, mag die Bildung der
Terroristengruppe Rote Armee
Fraktion (RAF) in der Bundesrepublik

als ein ebenso schreckliches

wie exemplarisches Sinnbild

gelten. Hervorgegangen
aus der Studentenbewegung

der sechziger Jahre und
verzweifelt über die Unmöglichkeit,
politische Veränderungen auf
demokratischem, rechtsstaatlichem

Wege herbeizuführen, hat
sich eine Terroristengruppe
herangebildet, die aus dem konspirativen

Untergrund heraus mit
Bombenanschlägen, Geiselnahmen

und brutalen, als Hinrichtungen

bezeichneten Morden
ihre politischen Ziele durchzusetzen

versuchen. Der Rechtsstaat

kann und darf eine solche
Terrorherrschaft, die sich auf
nackte Gewalt und blindwütigen
Fanatismus stützt, nicht akzeptieren.

Der Film «Stammheim» von
Reinhard Hauff befasst sich
nicht mit den historischen Wurzeln,

die zur Bildung der RAF

geführt haben. Er konzentriert
sich auf den berühmt-berüchtigten

Stammheimer Prozess, der
gegen vier Exponenten dieser
Terroristengruppe - Andreas
Baader, Gudrun Ensslin, Jan
Carl Raspe und Ulrike Meinhof
- geführt wurde und schliesslich
nach dem angeblichen Selbstmord

der Angeklagten abgebro¬

chen werden musste. Hauff
stützt sich dabei auf die von
Stefan Aust zusammengestellten

Dokumente. Jede Äusserung

des Gerichts, der
Staatsanwaltschaft, der Angeklagten und
ihrer Verteidiger ist authentisch,
aufgrund von Prozessakten,
Notizen und Briefen belegbar.
Natürlich sah sich Hauff gezwungen

zu komprimieren,
zusammenzufassen. Dennoch ist es
ihm in bestürzender Weise
gelungen, die Stimmung der
192 Prozesstage zu vermitteln.
Dem Zuschauer wird im Verlauf
des Filmes bewusst, dass es in

den Verhandlungen weniger
darum ging. Recht zu sprechen,
als im Staatsauftrag ein
exemplarisches Urteil über die Baa-
der-Meinhof-Gruppe zu fällen.
Statt objektiv nach der Wahrheit
zu suchen, gerieten die
Verhandlungen mehr und mehrzu
einem Schauprozess, in dem
zweifelhafte Mittel der Manipulation

einen immer grösseren
Stellenwert einnahmen. Dass
den Angeklagten jede politische
Motivation zu ihrem verwerflichen

Handeln abgesprochen

6



wurde, gehörte ebenso dazu
wie der Versuch, Zeugen zu
bestechen. Dass der Rechtsstaat
sich selber aufgibt, wenn er
versucht, seine legitimen Interessen

mit unrechtmässigen Mitteln

durchzusetzen, ist denn
auch die Hauptaussage dieses
Films, der seine stärksten
Augenblicke dann hat, wenn er
aufdeckt, wie Staatsanwaltschaft

und Gericht systematisch
auf die psychische und physische

Zerstörung der Terroristen
hinarbeitet und sich damit
derselben, allerdings subtiler
angewandten Methoden schuldig
machen wie die Angeklagten,
über die sie zu Gericht sitzen.

«Stammheim» - unterkühlt,
aber dennoch sehr publikumswirksam

inszeniert und hervorragend

gespielt - ist ein politischer

Interventionsfilm. Der
Satz, wonach die Bundesrepublik

nach dem Prozess nie mehr
dieselbe sein werde wie vorher
- er fällt im Verlauf der Verhandlungen

-, trifft zu. Dass dieser
Film im Wettbewerb gezeigt
wurde, ist die eine mutige Tat.
Die andere ist die Auszeichnung
dieses ebenso unerbittlichen
wie wichtigen Werkes mit dem
Goldenen Bären. Sie ist gegen
den Willen der Jury-Präsidentin
Gina Lollobrigida und mehrerer
anderer Mitglieder zustande
gekommen. In einem reichlich naiven

persönlichen Bekenntnis
hat sich der italienische Altstar
gegen ein Filmschaffen, das
zum Vehikel politischer Aussagen

wird, geäussert und damit
ein eigentümliches Verhältnis
zum Film bewiesen. Dieser ist —

wo immer er Kraft und Verbindlichkeit

entwickelt - stets Reflexion

zur Zeit, in der er entsteht;
auch dann, wenn das nicht
explizit zum Ausdruck kommt. Die
Krise des heutigen Filmschaffens

besteht nicht zuletzt darin,
dass es sich unter dem Druck
kommerzieller Überlegungen,
zur politischen Unverbindlich-
keit hin entwickelt.

Zwischen die Fronten geraten

Sucht Reinhard Hauff in
«Stammheim» mit klaren Fronten

- hier die Kläger, da die
Angeklagten (deren Taten er
indessen in keiner Phase
entschuldigt oder gar verherrlicht) -
und einer Art Opfer-Täter-Sym-
metrie den Zuschauer zum
Nachdenken zu provozieren,
weisen andere Regisseure
gerade auf die Komplexität
gesellschaftlicher und politischer
Konflikte hin, die es den davon
betroffenen Menschen nicht
immer leicht machen, eindeutig
Partei und Stellung zu beziehen.
Sie geraten, gerade weil sie
Menschlichkeit über die Ratio
der Anliegen stellen, eben
zwischen die Fronten. Dies passiert
nicht nur den Bauern in der
österreichischen Provinz in

Wolfram Paulus «Heidenlöcher»,

die während des Zweiten
Weltkriegs Kriegsgefangene als
Arbeitskräfte anstelle der zur
Wehrmacht eingezogenen
Söhne zugeteilt erhalten und in

diesen Menschen und Leidende
erkennen und zudem einen der
Ihren als Deserteur unter sich
wissen, sondern auch dem
israelischen Arzt, der mit seiner
Truppe in die von seinem Land
besetzte Westbank abkommandiert

wird. In «Hiuh Hagdi» (Das
Lächeln des Lämmchens) von
Shimon Dotan verwischen sich
die Fronten des Sechstage-Krie-
ges durch die Annäherung von
Menschen aus den beiden
Lagern. Der Arzt erkennt im Original

eines jordanischen Dorfes
einen feinnen/igen und weisen
Menschen und gewinnt auch
dessen Zuneigung. Die beiden
werden Opfer ihrer Menschlichkeit.

Die Strategien des Krieges
erlauben die versöhnliche
Begegnung nicht, gestatten nicht
die menschliche Annäherung
trotz verschiedenen politischen
Standpunkten. Die Sturheit der
Systeme wird zwar entlarvt,
erfährt aber keine Aufhebung.

Wenn Shimon Dotan seine
Geschichte auch in den Bereich
des Legendenhaften führt, so
verwischt er damit doch nicht
die Kritik an der Arroganz einer
Denkweise, die das Prinzip der
militärischen Strategie über das
der menschlichen Vernunft und
Einsicht stellt.

Genau um dieses Thema
kreist im wahrsten Sinn des
Wortes auch Miklos Janesos in

französischer Produktion
entstandener Film «L'aube»
(Morgengrauen). Hier wird der
jüdische Widerstandskämpfer
Elisha mit derTatsache konfrontiert,

dass er dazu ausersehen
ist, einen Offizier der britischen
Besatzungsarmee in Palästina,
der als Geisel gehalten wird,
nach Ablauf eines Ultimatums
im Morgengrauen zu erschies-
sen. Elisha erkennt in der
Konfrontation mit seinem Opfer
einen Menschen, der letztlich
unschuldig und rein zufällig in die
missliche Lage geraten ist, als
Pfand für politische und
strategische Forderungen zu dienen.
Als er ihm bei Sonnenaufgang
den Todesschuss gibt, weiss
Elisha, dass er auch sich den
Tod gegeben hat. Er ist für den
Rest seines Lebens innerlich
zerstört. Janeso hat diese
Geschichte, den Stil seiner früheren

Werke konsequent
weiterverfolgend, aufs äusserste
stilisiert in eine Art choreografi-
schen Reigen gekleidet.
Protagonisten und Kamera sind in

einer ständigen Bewegung,
umkreisen sich dauernd. Die ganze
Inszenierung ist auf ein
bestimmtes ästhetisches Prinzip
ausgerichtet. Die Perfektion der
Form indessen verschüttet die
Absicht. Die eigentliche Thematik,

der Konflikt des
Widerstandskämpfers, der angesichts
seines Opfers zwischen die
Fronten gerät und seine Stellung

neu überprüfen muss, fällt
dem von Janeso angewandten
Prinzip der Ästhetik zum Opfer.
Anders ausgedrückt: Der Film

7



verliert durch seine Form jede
Glaubwürdigkeit, verkommt zum
Ballett. Eine eigentliche
Auseinandersetzung mit der Problematik

des Tötens, wie sie wohl
ursprünglich beabsichtigt war,
kann gar nicht mehr stattfinden.
Der Film verliert sich in einer
Welt der Künstlichkeit.

Um das Leben betrogen

Es gibt in dieser Welt Situationen,

in denen Widerstand gar
nicht mehr möglich ist, weil
Unterdrückung und Menschenverachtung

einen Grad erreicht
haben, der Hoffnung schlechthin
ausschliesst. Und Hoffnung -
nichts anderes - ist schliesslich
die Wurzel jeden Aktes der
Selbstbefreiung. «Damul» (Tod
durch den Strang) des Inders
Prakash Jha führt uns mitten
hinein in eine Situation solcher
Hoffnungslosigkeit. Im
indischen Gliedstaat Bihar, 37 Jahre
nach Erlangung der Unabhängigkeit,

spielt der Film. Die
Menschen, die im Mittelpunkt
stehen, merken allerdings von
Selbständigkeit und neuen
Rechten nichts. Die Harijans,
die Unberührbaren, sind
unterdrückt wie zuvor. Das Land, auf
dem sie arbeiten, gehört den
Landlords, ihr Schicksal ist die
Ausbeutung. Die Hoffnung,
dass sich schliesslich doch
einer auf ihre Seite schlägt, der
Macht hat, erweist sich als
trügerisch, benutzt doch dieser die
Ärmsten unter den Armen nur,
um seine eigenen Interessen
wahrzunehmen. Sonst hat er mit
ihnen nichts im Sinn.

Praksh Jha zeigt die Ausweglosigkeit

der Harijans mit einer
Konsequenz, die erschreckt und
nahezu unerträglich wird. Und
man reagiert umso betroffener,
weil im Zentrum seines Films
ein Familienvater steht, der das
Opfer nicht nur brutalster
Ausbeutung, sondern auch noch
eines gemeinen Intrigenspiels

wird, indem ihm ein Mord in die
Schuhe geschoben wird, den er
gar nicht begangen hat. Für den
Landarbeiter, der keine
Möglichkeit hat, sich zur Wehr zu
setzen, bedeutet dies derTod,
für seine Familie bitterstes
Elend. Jhas Film ist von brutaler
Konsequenz. Da wird nichts
beschönigt, nichts verniedlicht.
Die Kritik am System der
Kasten, das in Indien zwar offiziell
aufgehoben ist, aber nach wie
vor weiterfunktioniert und die
Unberührten bis zum heutigen
Tag mit unvorstellbarer Härte
trifft, ist von einer Schonungslosigkeit,

die frappiert. Nicht minder

erfährt die Korruption, in die
Landlords, Politiker und Polizei
verstrickt sind, eine Entlarvung
als ein mafiaähnliches Netz, unter

dem jeder Widerstand und
jede Selbsthilfeaktion der Aus¬

gebeuteten brutal zu Boden
gedrückt wird. Da werden
Menschen buchstäblich um ihr
Leben betrogen.

Es hat sich auch in Berlin
wiederum gezeigt, dass den Filmen
aus Asien und Lateinamerika -
afrikanische fehlten leider
sowohl im offiziellen wie auch im

Forumsprogramm - eine besondere

Kraft eigen ist. Weitere
Beispiele sollen dies bekräftigen:

Der wie «Damul» im
Internationalen Forum des Jungen
Films gezeigte «Hijos de ta

guerra fria» (Kinder des Kalten
Krieges) von Gonzalo Justiniano
ist vordergründig die
Geschichte eines kleinen chilenischen

Beamten, der aufgrund
einer Weissagung zum Glücksritter

wird. Wie Aguirre in Werner

Herzogs Film «Aguirre, der
Zorn Gottes» treibt er seinem

8



Dorado entgegen: zwar nicht
auf dem reissenden Strom
durch den Urwald, wohl aber in

einem alten Chevrolet auf den
Strassen Chiles. (Der Vergleich
zu Aguirre ist übrigens naheliegend,

verwendet der für die Musik

verantwortliche Jorge Arria-
gada ganz bewusst Motive der
Popol Vuh aus Herzogs Film.)
Aber das Glück liegt auch für
ihn ferne. Über der Firma, zu deren

Chef er berufen wird, bevor
der Direktor auf Nimmerwiedersehen

auf einer «Geschäftsreise»

verschwindet, kreist
längstens der Pleitegeier. Und auf
seiner Fahrt zu jenem utopischen

Ort des Glücks verlassen
ihn seine Frau und seine
Freunde. Seine Reise nach El

Dorado endet schliesslich in
einer öden, steppenartigen
Landschaft.

Justinianos Film, sein Spiel-
filmdebut übrigens, ist freilich
mehr als die blosse Schilderung
einer Glücksritter-Geschichte.
Der Regisseur beobachtet -
mitunter ganz beiläufig, dann
aber auch wieder sehr direkt -
die chilenische Gegenwart mit
der steten Präsenz Pinochets.
Die Beobachtung gerinnt zur
unverhohlenen Kritik. So wie der
Held ist auch der Staat, in dem
er lebt, am Ende. Und wenn es
auch gefährlich wäre, im
kleinbürgerlichen Glücksritter einen
Vertreter jener Mittelschicht zu
sehen, welche die Militärdiktatur

weiterhin stützt, weil sie zu
profitieren hofft, eine Art Figur
mit katalysatorischer Wirkung
ist er dennoch. Justiniano
erweist sich mit Fortdauer des
Films als Meister einer recht
herben und prägnanten, aber
stets künstlerisch überhöhten
Systemkritik. Es verwundert so
nicht, dass sein Film unter
äusserst schwierigen Bedingungen
produziert werden musste.

Sowohl um ihr Glück als auch
um ihr Leben betrogen wird die
19jährige Macabéa in «A hora
da estrela» (Sternstunde) von
Suzana Amaral (Brasilien). Wie
Tausende andere Landsleute ist
sie aus dem Norden nach Säo
Paulo gezogen, um in der
Grossstadt ihr Glück zu versuchen.

Auch ihr, der nichts gelingen

will, die von allen ausgenutzt

und ausgelacht wird, ver-
heisst eine Wahrsagerin das

grosse Glück. Ihre Sternstunde
naht schneller als sie ahnt. Noch
ganz beduselt von der grossen
Verheissung, läuft sie auf die
Strasse und direkt vor einen
eleganten Wagen mit einem grossen

Stern auf der Kühlerhaube
Dem Erstlingswerk von

Suzana Amaral haftet nichts
Zynisches an, auch wenn die

Aus «Damul»
(Tod durch den Strang)
von Prakash Jha.

knappe Zusammenfassung des
Inhalts dies nahelegt. Dazu geht
die Autorin mit ihrer Protagonistin

zu sorgsam um, liebt sie sie
zu sehr. Der Film ist vielmehr
eine herbe Auseinandersetzung
mit jener Völkerwanderung vom
Land in die grossen Städte, wie
sie fast jedes Entwicklungsland
kennt. DerTraum vom grossen
Glück und die Hoffnung auf die
Sternstunde erweisen sich
meistens als trügerisch. Und die
meisten, die dem Lockruf der
Stadt folgen, sind nicht anders
als Macabéa: schüchtern,
unerfahren und mit den Anforderungen,

die das Leben in der Stadt
stellt, unvertraut. Das prädestiniert

sie dazu, Opfer der
Ausbeutung zu werden oder im
Lärm der Grossstädte schlicht
unterzugehen. Kaum jemals
zuvor ist dies überzeugender
dargestellt worden als in der
Geschichte der betrogenen Macabéa.

Vom Verhältnis der Eltern zu
ihren Kindern

Die Art und Weise, wie eine
Gesellschaft mit ihren Kindern
umgeht, lässt etwelche
Rückschlüsse über ihren Zustand zu.
So ist es wohl kein Zufall, dass
in einer Zeit, in welcher der Film
vermehrt als Mittel zur Reflexion
sozialer Zustände eingesetzt
wird, Filme mit Kinderschicksalen

eine nicht unbedeutende
Rolle spielen. Zur langen Reihe
der Filme, die an der Berlinale
diesbezüglich zu sehen waren,
muss der südkoreanische
Wettbewerbsbeitrag «Gilsodom» von
Im Kwon-Taek im weitesten
Sinne auch gerechnet werden.
Um nach dem Koreakrieg ver-
misste Eltern, Söhne und Töchter

geht es und um eine Aktion
des Fernsehens auch, das
auseinandergerissene Familien
wieder zusammenführen will.
Rührende Szenen spielen sich
ab und werden live übertragen.

9



erregen das Mitgefühl des Volkes.

Der Film handelt davon,
dass die Wirklichkeit nicht
immer so rosig aussieht, wie es in
der TV-Berichterstattung zum
Ausdruck kommt. Die Frau und
der Mann, die sich nach langen
Jahren derTrennung wiederfinden

und nun nach dem
verschollenen, unehelichen Sohn
suchen, treffen nicht den glücklichen

Menschen, der sich freut,
endlich Vater und Mutter in die
Arme schliessen zu können,
sondern einen heruntergekommenen

Tunichtgut und Säufer.
Im Kwon-Taek hat einen bitteren,

unbequemen Film geschaffen,

der unmissverständlich darauf

hinweist, dass sich Wunden,
die der Krieg geschlagen hat,
nicht so einfach heilen lassen -
zumal wenn sie Kindern beigefügt

wurden.
Aber es braucht beileibe

keinen Krieg, um Kinder seelisch
zu verletzen. Sussie beispielsweise

ist ein Kind der schwedischen

Wohlstands- und
Wohlfahrtsgesellschaft und dennoch
tief verwundet. Viele ihrer
15 Jahre hat sie in Heimen
zugebracht, weil ihre Mutter eine
Trinkerin ist. Jetzt soll sie von
einer netten Familie mit zwei
reizenden Kindern adoptiert werden.

Sussie verweigert die
Liebe ihrer Pflegeeltern und
stürzt die Familie mit ihrem
widerspenstigen Verhalten
beinahe in den Abgrund. Kaj Pol-
laks «Aelska mej!» (Liebe mich!)
beginnt nicht zuletzt deshalb
überzeugend, weil der Regisseur

in Anna Lindén eine
Schauspielerin gefunden hat,
welche die innere Zerstörung
der Sussie geradezu gespenstisch

darzustellen vermag.
Aber er überdreht den Film mit
endlosen Wiederholungen und
unwahrscheinlichen Schauergeschichten

bis zur Unglaubwür-
digkeit.

Genau dieser Gefahr ist der
Brite Colin Gregg in «Lamb»
(Lamm) subtil ausgewichen, ob-

schon das Ende - der Mord
eines Priesters an einem
Heimzögling - sie geradezu
heraufbeschwor. Gregg beschreibt die
Geschichte eines etwa zehnjährigen

Jungen, der in einem von
katholischen Priestern geführten
Erziehungsheim unter die Räder
gerät. Ein Heimleiter, der die
Situation des Buben und deren
Unerträglichkeit wahrnimmt,
flüchtet schliesslich mit ihm
nach London und bereitet ihm
einige schöne Tage. Aber das
Glück ist von kurzer Dauer. Die
beiden werden von der Polizei
gesucht. Sie fahren zurück. Den
Jungen wieder ins Heim zu
stecken, bringt der Priester nicht
übers Herz. Er schreitet zum
Äussersten.

Colin Gregg gestaltet das
schwierige Thema mit grossem
Einfühlungsvermögen, einem
leisen, der Situation angepass-
ten Humor und einer formalen
Brillanz, die immer wieder
überrascht. Es liegt an dieser
Souveränität im Umgang mit der
ebenso komplexen wie gefährlichen

Geschichte, dass diese nie
ins Sentimentale, aber auch nie
ins Phantastische oder gar
Unwirkliche kippt. Souveränität
heisst in diesem Falle auch
Engagement, Einsatz aller möglichen

Mittel, um ein glaubhaftes
Bild dieser zerstörten Kindheit
zu entwerfen, heisst hinwegzuschauen

über gewisse
Ungereimtheiten der Geschichte, um
umso fester Partei zu ergreifen
für diesen Jungen, der in einer
Welt wie der unseren ohne
Chance ist, weil ihm das vorenthalten

wird, was wir alle
brauchen: Liebe.

Engagement, Liebe für die
Kinder: Das ist ein grosses
Thema, und es lässt sich auf die
verschiedenartigsten Weisen
darstellen. So beispielsweise,
wie Lina Wertmüller es in «Un

coplicato intrigo di donne, vicoli
e delitti» (Comorra) tut. Sie
schickt, einem wirklichen Ereignis

folgend, die neapolitani¬

schen Mütter jugendlicher
Drogenopfer auf die Jagd nach
Mafiosi, die nicht davor
zurückschrecken, selbst Kindern harten

Stoff anzubieten. Der Film
ist weit davon entfernt, geglückt
zu sein. Dazu ist er zu spekulativ
inszeniert, zu wenig differenziert
angelegt, vor allem wenn es um
die Frage geht, wie weit Selbstjustiz

in einem solchen Falle zu

legitimieren ist. Aber der Film
kann dennoch als ein Aufschrei
gegen das Unrecht empfunden
werden, das Kindern angetan
wird.

Mir persönlich ist ein Film wie
«Tong nien wang shi»
(Geschichten einer fernen Kindheit)
von Hou Xiao Xien (Taiwan)
wesentlich lieber. Nach «Dongdong

de Jiaqi» (Ein Sommer bei
Grossvater) beschreibt der
begabte Regisseur erneut Episoden

einer Kindheit - seiner
Kindheit? Da ist nichts Spekulatives

drin, wird aber auch keine
heile Welt beschrieben. Da wird
einfach die Frage gestellt, unter
welchen Umständen und
Gegebenheiten man gross geworden
ist und was für eine Entwicklung
zum Erwachsenwerden von
besonderer Bedeutung ist. Hou
Xiao Xien hat dafür ein besonderes

Flair. Das soziale und
politische Umfeld tritt in den
Erinnerungen an eine ferne Jugend
ebenso hervor wie das
Aufgehobensein im Schosse der
Familie oder die tiefen Einschnitte,
die derTod eines Familienmitgliedes

bewirkt. Sich an die
Kindheit zu erinnern, das
bedeutet nicht nur, sich auf seine
eigenen Wurzeln zu besinnen,
sondern auch, Verständnis und
Liebe aufzubringen für jene, die
jetzt Kind sind.

Zerstörte Illusionen

Ähnliches wie Ah-ha, der in

«Geschichten einer fernen Kindheit»

Abschied nehmen muss
von seinerJugend-anders al-

10



mmmmt

lerdings als es vorgesehen war
-, widerfährt auch Don Giulio in

Nanni Morettis hervorragendem
«La messa è finata» (Die Messe
ist aus). Zwar wirkt er jetzt
schon zehn Jahre auf einer kleinen

Insel als Priester, aber ganz
erwachsen ist er nie geworden.
Er hat sich die Bilder seiner
Jugend bewahrt: die heile Welt
seiner Familie in Rom; der
Idealismus seiner Schulkameraden,

die Ordnung eines im
katholischen Glauben wurzelnden
gesellschaftlichen Systems.
Dem allem will er jetzt wieder
begegnen. In Rom soll er eine
Pfarrei übernehmen. Doch das
Rom, das er antrifft, ist nicht
mehr jenes seiner Vorstellungen:

Seine Pfarrei ist eine ziemlich

tote Angelegenheit, die Ehe
seiner Eltern ist im Eimer, die
Schwester will abtreiben lassen,
und die Schulkameraden haben
jeglichen Elan verloren, sind
Spiesser, Antiquare und
Sonderlinge geworden. Und was
das Allerschlimmste ist: Keiner
will die Dienste Don Giulios -
übrigens glänzend gespielt von
Nanni Moretti selber- in
Anspruch nehmen. Er sieht ein,
wird erwachsen und zur
tragikomischen Figur.

Nanni Moretti hat diese einfache

und doch komplexe
Geschichte um zerstörte Illusionen
und verlorene Ideale feinfühlig
in Szene gesetzt. In seinem
Priester, einem reinen Toren vor
dem Elerrn, sieht er einen, der
seine Ideale in eine Welt
hinüberretten will, die keine Ideale
mehr erträgt. Auch das ist eine
Möglichkeit, über unsere Zeit
nachzudenken, und sie hinter-
lässt, bei aller Buntheit und bei
allem Humor, die diesem Film
eigen sind, einen bitteren
Nachgeschmack.

Matthias Loretan

«Shoah» - gegen
die trügerische
Entsorgung der

Vergangenheit

«Shoah» bedeutet im Hebräischen

Abgrund, Vernichtung,

Dunkelheit, grosses Unheil,

Untergang. Diese Vokabel setzt

Claude Lanzmann als Titel über

seine neuneinhalbstündige
epische Dokumentation über die

Vernichtung der europäischen Juden

zur Zeit des Nationalsozialismus.

Mit besessenem Engagement hat

der 60jährige, französische Autor,

selber Jude, daran gearbeitet. In

14 Ländern hat er über drei Jahre

recherchiert, während fünf Jahren

gedreht und sein 350 Stunden

dauerndes Material in vier Jahren

geschnitten. Aus dieser gewaltigen

Anstrengung ist ein

eindrucksvolles und nachwirkendes

Zeugnis einer Erinnerungsarbeit

über System und Praxis der

nazistischen «Endlösung» entstanden.

i.

«In einer Zeit, in der deutschnationale

Beschränktheit und
politische Spekulation auf das
antisemitische Ressentiment sich
bereits wieder ungeniert zu
Wort melden und eine Wende -
auch auf dem Gebiet der
politischen Moral und des menschlichen

Anstandes - durchsetzen
möchten, sind Filme wie
«Shoah» von Claude Lanzmann
nötig. Sie konfrontieren uns mit
der Realität einer Vergangenheit,

die vergessen, verdrängt
und bereits wieder offen
geleugnet wird.»

Diese Sätze schrieb Willy
Brandt an die Internationalen

Filmfestspiele in Berlin, wo
«Shoah» als deutsche Uraufführung

im Forum des Jungen
Films gezeigt wurde. Der
ehemalige antifaschistische
Widerstandskämpfer und spätere
SPD-Bundeskanzler machte damit

auf die unmittelbare Aktualität

dieses Films aufmerksam.
Unbedachte, offen antisemitische

Äusserungen von Politikern

Hessen in der jüngsten Zeit
aufhorchen. So fiel kürzlich dem
CSU-Abgeordneten Hermann
Fellner ein, als es um die
Wiedergutmachung der deutschen
Industrie für jüdische Zwangsarbeit

ging: Die Juden meldeten
sich schnell zu Wort, «wenn
irgendwo in deutschen Kassen
Geld klimpert». Wenig später
schwadroniert der Bürgermeister

von Korschenbroich: Um
seinen Etat auszugleichen,
müsste man «schon einige
reiche Juden erschlagen».

Die zitierten Äusserungen
mögen zwei besonders spektakuläre

Geschmacklosigkeiten
darstellen. Sie sind keine Einzelfälle.

Gunther Hoffmann hat
kürzlich in der «Zeit» (28.2.86)
die Häufung krasser antisemitischer

Missverständnisse während

des letzten Jahres im
Zeitraffer Revue passieren lassen:
Grüne, die mit vorgefertigter
Meinung über die «Opfer der
Opfer», gemeint sind die
Palästinenser, nach Israel reisen.
Peinlichkeiten beim Kanzlerbesuch

in Israel Bitburg, also Kohl
und Reagan auf dem Friedhof,
auf dem auch SS-Angehörige
bestattet sind. Das Auschwitzlügen-Gesetz

und die Gleichung
zwischen dem Judenmord und
der Vertreibung von Deutschen
aus dem Osten. Fassbinder und
Frankfurt.

Hoffmann interpretiert diese
Missverständnisse auf dem
Hintergrund eines neuen Stils im
öffentlichen Diskurs über die
Vergangenheit sowie über die
Juden. Die Sehnsucht nach
Normalität, der Wunsch, ein

11


	Nachdenken über Vergangenheit und Gegenwart

