Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift fir Film
Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 38 (1986)
Heft: 5
Rubrik: Filme aus der Dritten Welt

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aussagen zufolge, «tief beein-
druckty. «FUr mich das Uberzeu-
gendste (Zukunfts-)Bild eines
alternativen, bruderlichen Zu-
sammenlebens, wie ich ihm in
meiner bisherigen palitischen

Tatigkeit noch nie begegnet bin.

In den Linkskreisen, in denen
ich verkehrtey, fahrt sie fort, «re-
dete man vorwiegend von
Strukturen und Strukturrefor-
men, vielfach sogar sehr autori-
tar und abstrakt. Das war ent-
tauschend! Was fehlte, war die
Dimension einer menschlichen
Ethik, die jede Politik zu ergan-
zen hat.» —«In der Befreiungs-
theologiey, davon ist sie fest
uberzeugt, «gibt es verheis-
sungsvolle Anséatze zu dieser
neuen Synthese von Ethik, Poli-
tik und Spiritualitat. Der Mensch
lebt ja tatsédchlich (icht vom
Brot alleiny!»

Uberzeugt hat Susan Getino,
Soziologin und Medienschaf-
fende, aber vor allem das ge-
lebte Beispiel, die Praxis dieses
ganzheitlichen Wirklichkeitsbe-
zuges einer Basisgemeinde, wo
Menschen verschiedener sozia-
ler Schichten offenbar fahig
sind, ihre Erfahrungen, auch die
tieferen, miteinander zu teilen.
Deshalb hat sie sich engagiert.
Mit ihrer Person, aber auch mit
ihrem fachlichen Konnen. Dar-
aus ist vorderhand eine zweitel-
lige Videoproduktion von
110 Minuten entstanden mit
dem hintergrindigen Titel «La
palabra y el silencioy. «La pa-
labray spielt in letzter Hinsicht
auf das Wort an, das nach
christlicher Grunduberzeugung
Mensch geworden ist, eine
Glaubensaussage, die zu den
tragenden Fundamenten der
Befreiungstheologie gehort.
«Silencio» hat mit dem Leiden
vieler Basisbewegungen an der
Kirche zu tun. Es verweist einer-
seits auf das (befristete) «Buss-
schweigeny, das von «Romy
(und zuvor vom erzkonservati-
ven Kardinal von Rio de Janeiro)
Uber Leonardo Boff verhangt

8

worden ist. Es erinnert aber zu-
gleich auch an den Pastoralbe-
such des gegenwartigen Pap-
stes in Nicaragua. Dort hat er,
wie aus den Videobildern zu
wiederholten Malen Uberdeut-
lich zu erkennen ist, seine unru-
higen (sandinistischen) Zuhorer
mit der Aufforderung «Silencio»
zu beruhigen versucht.

Lokale Beschwichtigung oder
universales Programm, «Gegen-
stimmeny» zum Schweigen zu
bringen? «Viele unserer Leute
haben Muhey, figt Susan Ge-
tino vieldeutig und sachlich
hinzu. Und dann folgt der ein-
drickliche Wunsch: « Wir muss-
ten mit dem Papst sprechen
konnen wie mit unseren Prie-
stern. Der Aufbau und das Ein-
tben einer (Kultur des Andern
oder einer «Kultur der Toleranzy,
als Alternative zum herrschen-
den Egoismus und zum fast al-
les beherrschenden Konsum,
machen das mehr denn je erfor-
derlichly &

«La iglesia de los pobres»

«Wir mochten die verschieden-
artigen Befreiungsprozesse in
unserem Kontinent oder in unse-
rer Region (marxistischer, sozial-
demokratischer, nationalisti-
scher oder christlicher Pragung)
mit einer Serie filmisch zur Dar-
stellung bringen. Dabeil haben
wir festgestellt, dass die wichtig-
ste und Uberzeugendste Arbeit
an der Basis von christlichen
Gruppen geleistet wird. Deshalb
werden wir den Teil Uber die Kir-
che «La Iglesia de los pobres)
(Die Kirche der Armen) zuerst in
Angriff nehmen. Der Kurzfilm
«Caminos de liberacion (Wege
der Befreiung. erhaltlich im
SELECTA-Verleih, Freiburg) war
sozusagen der (Vorspann; dazu.»
Fernando Espinosa
(Gruppe Chaski, Peru)

Josef Stutzer
Emitai

(Gott des Donners)

Senegal 1971, Regie:
Ousmane Sembene
(Vorspannangaben

s. Kurzbesprechung 86/49)

Ousmane Sembene ist einer der
wichtigsten Autoren des
schwarzafrikanischen Films und
zugleich einer seiner Begrinder,
obwohl er erst mit 40 Jahren be-
gonnen hat, Filme zu drehen.
1923 im Suden Senegals als
Sohn eines Fischers geboren,
war er zuerst selber Fischer,
dann Schlosser und Maurer. Er
meldete sich freiwillig als Soldat
zur franzdsischen Kolonialar-
mee. 1948 geht er nach Frank-
reich, arbeitet in einer Autofa-
brik, dann mehrere Jahre als
Hafenarbeiter und aktiver Ge-
werkschafter in Marseille. Er be-
ginnt zu schreiben. Fasziniert
vom Medium Film und Uber-
zeugt, mit diesem Kommunika-
tionsmittel eher die Massen zu
erreichen, geht er 1961 nach
Moskau an die Filmhochschule
und studiert unter Donskoj und
Sergej Gerasimow.

Nach Senegal zuriickgekehrt,
dreht er seinen ersten Kurzfilm
«Borom Sarrety (1963), fur den
er mehrere Auszeichnungen er-
halt. Nach einem weiteren Kurz-
film, «Niaye» (1964), dreht er
1966 mit «La noire de .. » den er-
sten langeren Spielfilm Afrikas
tberhaupt. Darin erzahlt er die
Geschichte eines schwarzen



Dienstmadchens, das von fran-
zosischen Entwicklungshelfern
nach Europa mitgenommen
wird. Allein in einer thr fremden
und feindlichen Umgebung. be-
geht sie Selbstmord. Internatio-
nal bekannt geworden ist Sem-
bene mit dem 1968 entstande-
nen «Mandabi» (Die Postanwei-
sung, ZOOM 24/75). Ein Ar-
beitsloser verliert sich im Ge-
stripp der senegalesischen Bu-
rokratie beim Versuch, eine
Postanweisung seines Neffen,
der in Paris lebt, einzuldsen.
Doch die Konfrontation mit der
Korruption 1&st in thm und an-
dern einen Bewusstseinspro-
zess aus; sie erkennen ihre
Lage und beginnen sich zu
wehren.

Nach einigen Kurzfilmen lasst
Sembene sich mit dem 1971
entstandenen «Emitaiy in
zweierlei Hinsicht auf ein Expe-
riment ein. Bis jetzt hat er sich
mit der stadtischen Gesellschaft
filmisch auseinandergesetzt;
nun geht er das erstemal aufs
Land. Gleichzeitig nimmt er ein
historisches Thema, ein Ereignis
aus der neueren Kolonialge-
schichte auf. Gegen Ende des
Zweiten Weltkrieges wehren
sich die Bewohner eines sene-
galesischen Dorfes gegen die
massive Erhohung der Reisab-
gaben; Frankreich steht im
Krieg und braucht dringend
mehr Nahrungsmittel. Ange-
fuhrt wird dieser Widerstand
von einer Frau. Sembene geht
es nun nichtum eine mehr oder
weniger wahrheitsgetreue Re-
konstruktion dieses Ereignisses.
Vielmehr baut er diese histori-
sche Anekdote zu einer parabel-
artigen Geschichte tber Tradi-
tion und Moderne, tuber Wider-
stand, Resignation und Passivi-
tat aus. Im Zentrum steht dabei
die Auseinandersetzung um die
Funktion und die Bedeutung der
(animistischen) Religion. Exem-
plarisch werden am Beispiel der
Maéanner und Frauen zwei ver-
schiedene Haltungen gegen-

Uber der religiosen und allge-
meinen kulturellen Tradition de-
monstriert.

Die Manner ziehen sich ange-
sichts der drohenden Gefahr der
anrtckenden Soldaten, die
junge Manner zum Militar pres-
sen und den Reis beschlagnah-
men wollen, in den «Heiligen
Wald» zurlick, um zu beraten.
Die Fetische mussen befragt,
die Gotter besanftigt werden;
nichts kann ohne ihr Einver-
standnis unternommen werden.
Nur einer, Dijmeko, der Chef
des Dorfes, wehrt sich ange-
sichts der Dringlichkeit gegen
die Rituale. Die Gotter haben bis
jetzt geschwiegen, die Men-
schen missen ihre Angelegen-
heiten selbst in die Hand neh-
men. Er zieht in den ungleichen
Kampf gegen die Soldaten und
bleibt todlich verletzt liegen.

In einer eindrucklichen, fanta-
stischen Szene kommt es spater
im «Heiligen Wald» zu einem
Zwiegesprach zwischen
Dijmeko und den Gottern. In
violettes Licht getaucht, tritt
Emitai, der Gott des Donners,
eine wilde, tanzende Stroh-
puppe, auf und ruft Dijmeko zu,
er sei gerecht bestraft worden
fur seinen Frevel an den Feti-
schen. Dijmeko richtet sich auf
und rebelliert: «Wir haben uns
korrekt verhalten, auch der Reis
ist heilig und muss geschutzt
werden. lhr Gétter habt uns im
Stich gelassen, ihr schweigt und
helft uns nicht.» Dann bricht er
tot zusammen.

Dieses «Gottesurteil» besta-
tigt die Altesten in ihrer Haltung.
Es gilt, die Gotter zu besanfti-
gen, sie mit Opfern gutig zu
stimmen. Der religiose Glaube
lasst die Manner resignieren,
die Situation als von den Got-
tern gewollt akzeptieren.

Anders die Frauen. Fur sie ist
der Reis «heilig». Sie schutzen
ihn und bringen ihn in ein Ver-
steck. Selber schwach und
wehrlos, werden sie von den
Soldaten als Geiseln auf den

Dorfplatz getrieben, aber keine
verrat das Versteck des Reises.
In bedrohlichem Schweigen sit-
zen sie da, schitzen die Mutter
mit ihren Kindern vor der Sonne,
teilen sich das sparliche Was-
ser. Sie singen und finden darin
Kraft, eine Kraft, die die Solda-
ten verunsichert. Sie fligen sich
zwar den Gewehrlaufen, aber
lassen sich damit nicht ihren
Stolz und ihre Wurde, die unter
anderem auch in ihrem Gesang
liegt, nehmen. Fur sie sind Tra-
dition, die gemeinsamen Ge-
sange, die gemeinsame Ar-
beitsquelle ihres Selbstvertrau-
ens, ihrer Identitat.

Der Schluss des Filmes zielt
nochmals auf eine Darstellung
dieser beiden Haltungen. Die
Manner werden vom Komman-
dantder Truppe in ihrem Be-
grabnisritual fir Dijmeko unter-
brochen und gezwungen, die
Leiche liegen zu lassen, bis der
Reis gefunden ist. Wieder wer-
den die Gotter befragt, wieder
schweigen sie. Resigniert brin-
gen die Manner den Reis. Die
Frauen schauen stumm zu. Da
wird von einem Soldaten ein
Knabe, der den Frauen Wasser
bringen wollte, erschossen. Die
Frauen durchbrechen den Kreis
der Soldaten, tragen den Kna-
ben zur Begrébnisstatte. Sie set-
zen mit Gesang und Tanz das
Begrabnisritual fort, wahrend
die Ménner, von den Soldaten
bewacht, in langer Kolonne den
Reis Richtung Stadt schleppen.
Der Gesang der Frauen wird im-
mer kraftiger, die Manner
schrecken auf, erwachen und
weigern sich, den Reis weiter zu
transportieren. Die Soldaten er-
schiessen sie.

Die hier versuchte Aufschlis-
selung mag etwas didaktisch
erscheinen. Das didaktische
Moment ist aber auch ein zen-
trales Anliegen von Sembene.
Er versteht Kino als «Abend-
schule Afrikasy, als Mittel der
Bewusstseinsbildung, des Fort-
schritts. «Was mich interessiert,

9



! S s

ist, in meinen Filmen die Pro-
bleme zu behandeln, die sich
meinem Volk stellen. Was ich
will, ist, Film wie ein Mittel der
politischen Aktion zu benutzen,
ohne dabei andererseits in ei-
nen Agitationsstil zu verfallen:
Der Film muss didaktische Zige
besitzen und doch ein volk-
stimliches Schauspiel bleiben »
Volkstimlich zu bleiben, ist
Sembene in «Emitai» sehr woh!
gelungen. Ausdruck dafur ist
der langsame, «afrikanischey, ja
«bauerliche» Rhythmus des
Films. Erstirritiert, dann immer
starker fasziniert folgt man als
europaischer Zuschauer der ge-
machlichen Kamerabewegung
Uber die Reisflachen, durch das
Dorf; lasst sich ein auf die lan-
gen Palaver; beschaut die ruhi-
gen, intensiven Aufnahmen ein-
zelner Gesichter oder Men-
schengruppen. Im Rhythmus
besinnt sich OQusmane Sem-
bene auf die orale Tradition, auf
das bauerliche Zeitmass und
bekraftigt auch im Formalen
seine zentrale Aussage: Es gilt,
sich den eigenen Traditionen zu
stellen, aber nicht darin resigna-
tiv sich einzukapseln, sondern
sie so zu leben, dass man aus
ihnen Kraft gewinnt, um frei und
unabhéngig zu handeln. H

Goundo Guissé (Ba-
trou) und Fousseyni
Sissoko (Bah).

10

R
Bruno Jaeggi
Finyé

(Der Wind)

Mali 1982. Regie: Souleymane
Cissé (Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 86/84)

Mit «Baaray (ZOOM 1/80) stieg
Souleymane Cissé 1978 aus der
damals beherrschenden The-
matik des schwarzafrikanischen
Kinos — dem Konflikt zwischen
Stadt und Land, Tradition und
Moderne — aus. Er begann dort,
wo Mahama J. Traorés «Garga
m’'Bosse» 1974 aufgehort hatte:
in der sozialen Auseinanderset-
zung in der Stadt. «Finyé» setzt
nun mitten in diesem explosiven
Feld menschlicher, kultureller
und gesellschaftspolitischer Wi-
derspriche ein. Wie in seinem
«Den Musoy (1975) und in
«Baaray hat die aussere Autori-
tat von Staat und/oder Familie
mit der Tradition gebrochen:
Sie spielt sich mit Willkur auf,
weil sie im Grunde schwach ist,

keine Probleme mehr [0sen
kann. Die Macht legitimiert sich
allein dadurch, dass sie existiert.
Ilhre Repression ist die perfekte
Kopie weissen Herrschergeba-
rens. Und vor diesem Hinter-
grund stellt «Finye», mit dem
Blick auf die Jugend und an-
hand stadtischer Realitaten, die
Frage nach dem Verhaltnis zwi-
schen altem Erbe, bewegter Ge-
genwart und erneuernder Zu-
kunft: als Schliusselwerk des
schwarzafrikanischen Kinos —
und als einer seiner kinstleri-
schen Hohepunkte.

Der Titel des Films ist mit
«Der Wind weckt die Gedanken
der Menscheny zu Ubersetzen
und wird in den alten Ideogram-
men der Bambara geschrieben.
Dies weist, wie Cissé verdeut-
licht, dem Geschehen den Weg:
«lch verwende diese ldeo-
gramme, um mich an die Stu-
denten zu richten: Sie sollen
sich wiederfinden, in dieser
Richtung mit ihren Recherchen
weitergehen. Denn wenn ein
Mensch seine |dentitat verliert,
verliert er alles. Oft sagt man,



Der Wind weckt die Gedanken der Menschen

die Afrikaner hatten keine ei-
gene Schrift. Es ist nun an den
Afrikanern, zu forschen und zu
entdecken, was tatsachlich exi-
stierte. Wir gehen immer an
dem vorbei, was uns eigen ist,
weil man uns einem anderen Ho-
rizont zulenkt, der uns nicht ent-
spricht, und deshalb fallen wir
immer wieder in den Graben.»

In diesem Geschehen gewin-
nen alle Figuren ohne jeden
Druck allegorische Bedeutung:
so Batrou (Goundo Guissé), die
Tochter des Militar-Gouverneurs
Sangaré, und Bah (Fousseyni
Sissoko), die sich trotz des Arg-
wohns der Familien-Autoritat
uber die soziale Kluft hinweg
lieben; so Bahs Grossvater Kan-
saye (lsmaila Sarr), ein alter tra-
ditioneller Dorfchef, der einst
uber die Einhaltung der Riten
und des Ahnenkults wachte,
jetzt auf alle Amter verzichtet
und nur seine Ruhe, seinen
Frieden will; so auch Sangaré
(Bella Moussa Keita), der im
Kampf gegen eine Studentenre-
volte selbst Batrou verhaften
lasst. Wahrend sich die Kon-
frontation zwischen Vater und
Tochter verscharft, gewinnt Kan-
saye neues Vertrauen in seinen
inzwischen deportierten Enkel.
In seinen magischen Zauber-
kleidern, dem Bubu, verlangt er
bei Sangaré seinen Enkel zu-
rick, nachdem ihm die be-
schworenen Ahnen nicht wei-
terhelfen konnten. Und am
Schluss solidarisiert sich der
Alte, den man vom Tode Bahs
informiert hat, mit den Studen-
ten in Aufruhr.

Diese geschmeidig und intel-
ligent ausbalancierte Konstella-
tion erlaubt es Cissé, Macht pri-
vat und politisch zu analysieren,
den gesamtafrikanischen Film,
ja die grundlegende Auseinan-
dersetzung eines ganzen Konti-
nents entscheidend voranzutrei-
ben: das Verhaltnis zwischen ei-
ner scheinbar modernen Ge-
genwart, die bloss den Kolonia-
lismus verlangert, und einer ur-
spriinglichen Vergangenheit,
die Widerstand leistet und zu-
gleich den Schulterschluss mit
der Jugend erwirkt.

Freilich hat sich dabei das
Gewicht der alten Magie und
Vorstellungen gewandelt. Die
neuen Herren haben die Gotter
getotet, den Geist der Ahnen
zerstort: Sie selbst sind die Da-
monen, und gegen sie vermag
die Kraft der Vorfahren nicht
mehr anzukommen. Die Ahnen
geben Kansaye daher nur den
einen Rat: nach seiner eigenen
Initiative zu handeln. Wenig
spater verbrennt er seinen
Bubu: «Weil er erkannt hat, dass
alles, was dieser an mystischen
Kraften verleiht, nur ihm alleine
nutzt. Er lehnt sich gegen die-
sen sinnlosen Egoismus auf.»
Denn schliesslich geht es weni-
ger um ihn, der ohnehin bald
sterben wird, als um Bah: Die
junge Generation allein «kann
die alten Werte in die Zukunft
tragen. Andrerseits lasse ich
den Alten bewusst nicht ster-
ben: Das heisst, dass die Tradi-
tion weiterlebt. Doch sie 6ffnet
sich dem, was hier und jetzt ge-
schieht. Kansaye muss sich

neuen Welten zuwenden, die
ihn retten konnen: der Jugend.
Denn schliesslich macht man ja
alles dafur, dass es ein Morgen
gibt.»

Damit fordert «Finyé» den
entschlossenen Schritt Afrikas
in die eigene Zukunft: mit der
Wirde und Kraft der urspringli-
chen ldentitat, mit den Erfahrun-
gen der Gegenwart und dem
Potential der Jugend. Daher
folgt der Film dem Satz: «Im Le-
ben des Menschen gibt es im-
mer einen Augenblick, wo man
anhalten muss, um zu sehen,
was getan worden ist und was
zu tun bleibt » Dazu Cissé:
«Wenn der Mensch sich mit sei-
ner Zeit nicht weiterbewegt,
wird er von der Zeit eingewik-
kelt, und er kann nie mehr aus
ihr heraustreten. Er wird tGber-
rollt, von der Zeit vertilgt. Wah-
rend Jahrtausenden hat der afri-
kanische Mensch seine Kultur,
seine Tradition geschaffen und
vorangetrieben. Unsere Auf-
gabe besteht darin, sie der Ge-
genwart anzupassen. Dies ist
unser Problem. Es gibt nichts
anderes, und darin liegt prak-
tisch das Programm meines
Films. Es soll nicht geschehen,
dass sich die Jugend auffressen
lasst von einem System, das
uns die Geschichte aufgedrangt
hat und das unfahig ist, unsere
Probleme zu losen.»

Die Hoffnung auf eine zukunf-
tige Gesellschaft, die sich, wie
Cissé betont, der Wissenschaft
offnen muss und die dem ein-
zelnen seine Reinheit und
Wirde wiedergibt, formuliert
«Finye» auch symbolisch. «Auf
diese Reinheit verweist das
Wasser: Das Kind, das noch so
rein ist wie das Wasser, aus
dem es steigt, scheint uns et-
was vermitteln zu wollen. Wir
erwarten viel von ihm. Doch
was bereitet man fur dieses
Kind vor? Hier liegt die Haupt-
frage, und deshalb habe ich den
Film mit diesem Kind beendet.
Ein anderes Symbol ist die Kale-

11



basse. Durch sie teilen sich die
Menschen von Generation zu
Generation mit. Im Film wird sie
in den Fluss geworfen, sie treibt
davon, einem anderen Horizont
entgegen, um die ldeen und
Gedanken der Menschen zu
verbreiten.»

Mit diesen nahtlos eingeflg-
ten Symbolen verbinden sich
scheinbar kleine, genau gese-
hene Details: soziale Gegen-
satze, Widerspriche und Span-
nungen, Formen des Miss-
trauens und verschiedener Kon-
fliktlosungen, Kontraste in Licht,
Dekor, Ambiance und Kommu-
nikation oder auch einzelne Bil-
der wie jenes, das Kansaye mit
seiner Giesskanne zwischen
Hochspannungsleitungen zeigt.
Noch zwingender als in «Baara»
schafft Cissé ein Mosaik, in dem
jeder einzelne Stein mit einem
Ganzen zu tun hat, das erst im
Entstehen begriffen ist, im Kopf
des Zuschauers vollendet wer-
den muss.

«Finyey ist Ausdruck eines
ganzheitlichen Denkens und ei-
ner Auseinandersetzung, die
den afrikanischen Rahmen mit
seltener Exaktheit wiedergeben
und zugleich sprengen, ins Uni-
verselle vorstossen. Dabei er-
weist sich Cissé als Autor, der
Kopf und Herz voll zusammen-
bringt, skeptisch die Gegenwart
durchforstet und eine Vision
skizziert, die weit Uber ideologi-
sches Gerangel hinausgeht,
ohne Metaphysik, zwingend in
der Bildkraft, Realismus und
Poesie, Sinnlichkeit und Allego-
rie in beispielhafter Weise ver-
bindend. Gerade durch die Ein-
heit von Gefuhltem und Ge-
dachtem schafft «Finye» die
Kraft, die vom Ganzen ausgeht
und das Ganze wagt.

Cissés Uberzeugung, dass
eine Gesellschaft, die den ein-
zelnen notigt, korrumpiert und
manipuliert, keine Zukunft hat,
und seine Absicht, das Be-
wusstsein (auch) der Intellektu-
ellen zu wecken, die «bei uns

12

verkleidete Européder sind und
noch nicht in die Tiefe der Pro-
bleme vorgedrungen sindy,
spiegelt sich auch in den pra-
genden Figuren des Films. «Das
Gesicht ist fur mich von grosster
Wichtigkeit. Das hat wahr-
scheinlich mit meiner eigenen
Kultur zu tun — denn ich bin ein
sehr besessener Mensch! Wenn
ich zum Beispiel eine Maske
betrachte, durchdringt mich das
in einer Art und Weise — ich ver-
mag dies gar nicht zu beschrei-
ben. Ich verbringe Monate da-
mit, meine Schauspieler(innen)
zu suchen. Ich wahle sie nach
der plastischen Wirkung aus,
die ein wenig den Masken ent-
spricht, die vor uns sind und
von denen man glaubt, sie seien
lebendig. Mit dem einfachen
Bild eines Gesichts mochte ich
darstellen, was ich im Herzen
trage.» — (Die Zitate stammen
aus Interviews und Pressekon-
ferenzen, die ich 1982 in Cannes
und 1983 in Ouagadougou mit
dem Tonband aufgenommen
habe.) B

Bruno Jaeggi

Le médecin de
Gafire

Niger/Mali 1983.

Regie: Moustapha Diop
(Vorspannangaben

s. Kurzbesprechung 86/54)

Ein exemplarischer Fall: Zusam-
men mit seiner Frau und voller
Widerwillen begibt sich ein in
Frankreich ausgebildeter
schwarzer Arzt, Karounga Logo,
in den Busch, um dort, dem
Auftrag der Behorden folgend,
praktische Erfahrungen zu sam-
meln. Mit dem Paar dringt ein
Stick fremder Moderne in ein

noch voll traditionsgebundenes
Afrika ein: mit weissen Mode-
zeitschriften und Musik von Ra-
dio France Internationale, mit
Whisky und mit Wein fur den
Abendtisch. Auf den bourgeoi-
sen Luxus der Stadt wollen

die beiden «Zivilisierteny nicht
ganz verzichten.

Karounga verweigert den al-
ten Werten und ihren Symbolen
den Respekt. Er lebt wie ein
Weisser. Wortwaortlich geht er
gegen die alten Brauche vor,
lehnt er rituelle Geschenke der
Einheimischen von Gafiré ab.
Von der tberlieferten Heilkunde
akzeptiert er allenfalls das Wis-
sen von den Pflanzen; der Rest
Ist Scharlatanerie.

Die Alten des Dorfes sind
beunruhigt. Sie haben schon
Mihe genug, den Jungen den
Khi zu erklaren, eine mythisch-
animistische Gottheit, und sie
davon zu liberzeugen, dass ein
toter Vater in Gestalt eines Bau-
mes leben und sehen kann. Sie
werfen dem Arzt vor, das, was
wahrend vieler Epochen ge-
schaffen worden ist, auf einmal
Zu zerstoren.

Karounga nabelt sich vom
Volk ab, well er sein Prestige
durch Distanz wahren will. «Das
Ist seine Art, sich einen Mythos
zu schaffen, einen modernen
Mythos, im Gegensatz zu den
Naturheilern, die dafur ganz an-
dere Methoden kennen. Denn
auch die modernen, europai-
schen Arzte <machen Kinoy,
durch ihr Gehabe: damit die
Kranken an die heilsame Uber-
legenheit glaubeny (Moustapha
Diop).

Ein solcher Naturheiler ist
Ouba de Balba: Er wird zur
grossen Herausforderung Ka-
roungas, der seinem Logos ver-
traut. Daher will er den «Hexen-
Doktory entlarven. Doch aus
dem vermeintlichen Triumph
wird eine bittere Niederlage: Ka-
rounga, der seinen Gegenspie-
ler demystifizieren will, erliegt
selbst der Suggestivkraft Ou-



bas. Gedemiitigt zieht er davon.
Noch versucht er sich einzure-
den, einer Tauschung erlegen
zu sein.

Diese eine Schlusselszene
des Films hat sowohl in Afrika
wie auch in Europa flr Verwir-
rung gesorgt, vereinigt doch
Quba in sich einerseits den Hei-
ler und andrerseits den Zaube-
rer, den magisch-mystischen
Medizinmann. Diop diskutierte
sein Drehbuch mit «Wénd K{-
uni»-Autor Gaston Kabore (Bur-
kina Faso) und Mamadou Kaba
(Mali), den Vertretern jener L&n-
der, die seine Co-Produktion
mittrugen. («Le médecin de Ga-
fire» wurde in Burkina Faso ge-
dreht, weil es dort dank der
neugegrindeten «Filmfabriky
Cinafric samtliches Produktions-
material gab.) Erst diese Diskus-
sionen haben das «irrationale»
Moment Qubas eingebracht:
Weil dieses, so wurde argumen-
tiert, in diesen Landern tagtag-
lich als das Normalste auf der
Welt praktiziert wirde, und zwar
mit Erfolg. «Zudem ist es», so
Diop, «Karoungas eigener Blick,
durch den wir Ouba so sehen,
als ginge es nicht mit rechten
Dingen zu. Gleichzeitig spielt
Ouba seine wirksamen sugge-
stiven Krafte selbstsicher aus, in
seinem eigenen (Territorium»y.

Jedenfalls ist Karounga tief
verunsichert: Wozu hatte er
denn so lange studieren mus-
sen, wenn der «ungebildete»
Ouba mehrvermag als er! Und
bald geht er zum traditionellen
Heiler, um sich in dessen Wis-
sen initiieren zu lassen. Es ist
dies eine lange Schule, in der
viele Prifungen innere Krafte
mobilisieren und starken sollen.
Er lernt die ganzheitliche Sicht
auf Welt und Wissen; Ouba halt
ihn dazu an, nicht immer zu fra-
gen und verstehen zu wollen,
sondemn zuerst einmal zu lernen,
vorwartszugehen, sich anzu-
strengen: «Fur jede Handlung,
fur jeden Zustand gibt es zehn-
tausend Erklarungen. Warum

sich immer auf eine einzige be-
schranken?y»

Nun will aber Karounga Ou-
bas Wissen schriftlich festhal-
ten, damit es allen dient und
nicht verlorengeht; im Gegen-
satz dazu fordert Quba, dass
seine Heilkunst geheim bleibe
und nicht ausformuliert werde,
denn sonst wurde sie ihre Wir-
kung verlieren. Als dann der
Arzt dabei ertappt wird, wie er
dennoch seine Initiations-Erfah-
rungen niederschreibt, vergiftet
QOuba ihn und sich selbst.

Diese Geschichte wird in ei-
ner einzigen Rickblende er-
zahlt. Offen bleibt dabel, ob
Quba und, vor allem, Karounga
wirklich sterben. Ruhig im Duk-
tus, bestimmt und geschmeidig
in der Argumentation, oft auch
tastend und nicht bis zum letz-
ten Detail ohne Fehl und Tadel,
verwebt Moustapha Diop zu-
dem verschiedene parallele
Handlungs- und Verhaltens-
strange. So erweitern Sequen-
zen in Regierungskreisen den
unmittelbaren Konflikt: Sie sol-
len, meint Diop, «ein Seitenhieb
auf die schwerfallige Burokratie
sein, die eine echte Entwicklung
hemmt oder abblockty, und zu-
gleich haben sie auf jene Reali-
tat etwa in Mali, Senegal und
(heute auch) in Burkina Faso zu
verweisen, wo die traditionelle
Heilkunst aufgewertet wird und
wo ein «modernery Arzt seine
Patienten dem «Medizinmanny
zuweisen kann, erfullt dieser
doch auch eine soziale und psy-
chologische Aufgabe.

Auch Amza, Karoungas Ge-
hilfe, bringt Neues ein in den
Film. Er ist es, der am Anfang
ungléubig vor dem KhT steht
und hart: «Es braucht Zeit, um
verstehen zu konnen. Zeit und
Geduld.» Doch seine Liebes-
und Lebensplane drangen; er,
der zwei Welten verbindet,
glaubt nicht an die Moglichkeit
einer harmonischen Koexistenz.
Er sucht die Losung schliesslich
in der Utopie, im Traum.

Am augenfalligsten ist
schliesslich die Entwicklung von
Karoungas Frau, die sich bald
threr auf Exotik-Look getrimm-
ten Aufmachung entledigt, fur
Ouba und die Traditionen ein-
steht. Selbst aus dem Radio
dringen nun plotzlich afrikani-
sche Téne. Und dadurch wird
die Geschichte des Films exem-
plarisch: «Von allem Anfang an
ging es mir darum, die eigentli-
che Handlung auszuweiten zur
Auseinandersetzung mit einer
ganzen, introvertierten Kultur.
Das heisst, ich wollte zeigen,
wie sich das Alte dem Neuen
verschliesst, um sich selbst zu
verteidigen.»

In der ersten Drehbuchfas-
sung freilich gebart Karoungas
Frau ihr Kind. Dieses findet
dann, in einer symbolischen Se-
quenz, Aufzeichnungen seines
Vaters, die es unter seiner
Wiege versteckt: So sollte die
Zukunft gesichert werden, das
Ergebnis der historischen Be-
gegnung zwischen Ouba und
Karounga. Schliesslich hat Diop
aber einen anderen Schluss ge-
dreht, und auch dieser Schluss
hat vielerorts irritiert. «lch wollte
die Frage offenlassen, ob Ka-
rounga geheilt wird und, wenn
ja, ob durch traditionelle oder
moderne Mittel. Auch der Tod
Oubas ist nicht ganz sicher.»

Dennoch liegt die Interpreta-
tion nahe, dass beide Arzte ster-
ben und am Schluss, der zu-
gleich am Anfang (auch des
Films!) steht, durch eine Wie-
dergeburt in Gestalt Karoungas
verkorpert werden. Das Dorf,
das zuvor noch vor der «Verbin-
dung zwischen Feuer und Was-
ser» gewarnt hat, begegnet die-
ser Wiederauferstehung mit Re-
spekt und mit dem vielleicht
zentralen Satz: «Jetzt hat der
Schuler (Karounga) den Lehrer
(Ouba) Ubertroffen.»

So wird denn «Le medecin de
Gafiréy exemplarisch auch fur
die zukunftsweisende Synthese
zwischen Neuzeit und Uberlie-

13



ferung, Moderne und Tradition
im heutigen Afrika: fir jene wis-
senschaftliche Offnung, die
auch von anderen afrikanischen
Cineasten in vollem Respekt fur
die eigene Kultur verlangt wird.
Diese Synthese, diese Offnung
kann bei Diop nur Karounga er-
wirken. «Ouba hat nicht die
Maoglichkeit, die moderne Medi-
zin zu assimilieren, ganz abge-
sehen davon, dass er nicht le-
sen kann. Der moderne Arzt da-
gegen hat die Mittel, sich in
sein eigenes Erbe initileren zu
lassen.»

Die Zitate stammen aus Inter-
views, die ich 1983 in Quaga-
dougou und 1985 in Mannheim
mit dem 1945 in Benin gebore-
nen und in Niger domizilierten
Moustapha Diop gefiihrt habe.
Diop hat sich nach einem offen-
sichtlich verfriihten Deblt,
«Synapse» (1969-74), in Paris
(vier Jahre) und am Fernsehen
Nigers (drei Jahre) ausgebildet.
«Le médecin de Gafiré» ist sein
erster Langspielfilm: er wurde
1986 mit dem Grossen Preis von
Mannheim flr den besten
«Dritte Welt»-Beitrag ausge-
zeichnet. Dieses Jahr will Diop
einen «wesentlich politischeren
Filmy» drehen, «Mamy Watay, er-
neut in Afrika und in der Spra-
che der Bambara. B

14

Robert Richter

Orinoko — Nuevo
Mundo

Venezuela 1984.

Regie: Diego Risquez.
(Vorspannangaben

s. Kurzbesprechung 86/55)

Schon in der formalen Ausge-
staltung zeigt sich die experi-
mentelle Eigenwilligkeit von
«QOrinoko — Nuevo Mundoy, der
zu den originellsten Filmen der
Gegenwart zu zahlen ist. Ge-
dreht auf Super-8 und aufgebla-
sen auf 3b mm, verzichtet Ris-
quez’ Film zudem vollig auf die
verbale Sprache und schafft da-
mit einen traumahnlichen Bil-
derreigen.

Im Zentrum steht der Fluss
Orinoko, der als Zeuge verschie-
dener historischer und mytholo-
gischer Ereignisse das Leben
der prakolumbianischen Urein-
wohner geformt und spater den
europdaischen Eindringlingen
die Eroberung erleichtert hat.
Risquez lasst die Historie und
die Mythologie in stark stilisier-
ten, ins Irreale verzerrten Table-
aus vorbeiziehen. Thematisiert
sind Mythologie und Historie
nicht als isolierte Bereiche wis-
senschaftlicher Beschaftigung,
sondern in ihrer gegenseitigen
Wechselbeziehung, in ihrer Ab-
hangigkeit zueinander.

Im ersten Teil des Films zeigt
Diego Risquez eine Dorfge-
meinschaft von Ureinwohnern
irgendwo am Oberlauf des Ori-
noko. Mit einer einfuhlsamen,
sehr beweglichen Kamera be-
obachtet er das Alltagsleben
dieser Menschen, zeigt ihre Le-
benskultur von der taglichen
Nahrungsbeschaffung bis hin zu
sozialen und religiosen Ritualen.
Deutlich wird in diesen Bildern,
die sich betont dokumentarisch
und authentisch geben, die har-
monische Abhangigkeit dieser

A

Ureinwohner von der Natur und
vom Orinoko.

Im Drogenrausch sieht der
Schamane Yanomani die An-
kunft Kolumbus' voraus. Die In-
halation von Yopo bewegt den
Schamanen zu Schmerzens-
schreien, die zum zweiten Teil
des Films Uberleiten. Diese
Uberleitung ist typisch fur die
Dramaturgie von Risquez’ Film.
Wahrend die Schmerzens-
schreie des Schamanen zu ho-
ren sind, wechselt das Bild auf
einen indianischen Jager mit
Pfeil und Bogen. Das Bild ver-
folgt den fliegenden Pfeil und
wechselt auf ein schmerzhaft
starres Bild von Kolumbus
(siehe Abbildung), der vor ei-
nem gemalten Meer posiert. Als
Hutaufsatz dient ein Miniatur-
schiff, das zugleich auf dem ge-
malten Meer fahrt.

Der zweite Teil des Films
zeigt die europdischen Eindring-
liche von Kolumbus tber einen
katholischen Missionar bis zu
den wissenschaftlichen For-
schern Alexander von Humboldt
und Aimé Bomplant. Daneben
tauchen auch englische Piraten
unter Sir Walter Raleighs Fih-
rung und der spanische Herr-
scher Antonio Berréo auf. Der
Tropenwald wird durchquert,
zerzaust und seiner Eigenstan-
digkeit beraubt. Dem plotzli-
chen Bruch entsprechend, an-
dert der filmische Stil. Die har-
monisch dynamischen Bilderfol-
gen machen fixen, grafisch vor-
gepragten Bildern Platz.

Fliessend wechselt der Film
schliesslich zum dritten Tell
uber, der die Synthese, die ge-
waltsam erzwungene Synthese
zwischen europdischer und préa-
kolumbianischer Kultur und My-
thologie zu Bildern formt. Die
stellvertretenden Figuren der
europaischen Kultur und Gesell-
schaft mitsamt ihrer Mythologie
und lkonografie wird vom im-
mensen Raum des tropischen
Waldes aufgesogen und mit
den vitaleren Mythologien der




Ureinwohner konfrontiert. Zwar

unterliegen die Ureinwohner

der physischen Kraft der Euro-
paer, die psychische |dentitat

aber vermischt sich mit der

Sinnlichkeit der neuen Welt. Die
Protagonisten der europdaischen
Invasion verlieren sich im Dik-

kicht, werden selbst zu mytholo-

gischen Figuren.

Zu dieser zwingenden, orga-
nisch sich entwickelnden Syn-

these nicht fahig ist die Reli-

gion, das Christentum, das sich
begreiflicherweise nicht mit den
heidnischen Religionen vermi-

schen kann. Es bleibt beim

Schlagen und Geschlagenwer-

den.

Bei der Beschreibung der drei
Entwicklungsstufen des Films

mag der Eindruck entstehen,

frontation der beiden Welten
und Teil der nachfolgenden
Synthese ist. Thematisiert ist die
gewaltsame Unterdrickung in
den Zeichen der Bilder. Der un-
erbittliche Kampf zwischen den
Vatern zweier diametraler Kul-
turkreise wird erst durch die
Umsetzung der Bilder im Kopf
des Zuschauers ersichtlich.

Das Aussergewdhnliche an
«Orinoko» ist seine kompro-
misslos experimentelle Form,
die jeglichen analytischen oder
ethnografischen Ansatz ablehnt.
Das ethnologisch beobach-
tende Vorgehen und die histori-
sche Recherche nach Fakten,
die irgendeine These belegen
sollen, ersetzt Diego Risquez
durch einen sinnlichen Bilder-

einander und mit den Gerau-
schen. Verbale Sprache gibt es
in «Orinokoy nicht. Sie ware nur
hinderlich, ware hilfloses Vehi-
kel. «Orinokoy ist als Traum kon-
zipiert, und Traume Uberwinden
die Schwere des Verstands, der
verbalen Analyse. Ganz von al-
leine ergibt sich da die Parallele
zwischen Traum und Mytholo-
gie.

Um so kraftiger und vitaler die
Bilder, die Diego Risquez bietet.
Hochstilisierte, symbolbeladene
und fixe Tableaus stehen ruhe-
losen, mit Handkamera aufge-
nommenen Stimmungsbildern
gegenuber. Allen gemeinsam
ist die Kraft des Dargestellten,
der exzessive Drang nach Ver-
bildlichung, der sich in der Kolo-
rierung weiterzieht und an die
Vitalitat der tropischen Atmo-
sphare, ihrer Bewohner und
temperamentvollen Kultur an-
knlpft.

Alles will Bild werden, alles
soll visuell und sinnlich spirbar
werden. Sogar die hitzige, vom
tropischen Klima aufgestachelte
Erotik fehlt nicht.

In der Vermittlung dieser At-
mosphare ist Risquez ausseror-
dentliche Nahe gelungen. Das
liegt neben dem eigenwilligen
Konzept der Erzahlstruktur, die
den Elementen der Handlung
unmittelbaren Zugang zur for-
malen Umsetzung zugesteht,
ebenso an der filmtechnischen
Arbeitsweise. Gedreht auf Su-
per-8 und aufgeblasen auf
3b-mm-Material, setzt Risquez
das ruhelos vibrierende Farb-
korn des groben Super-8 als im-

«Orinoko — Nuevo Mundo» ver-
schliesse sich der Gewalt, die
die Européer den Ureinwohnern
angetan haben. Dies ist keines-
wegs der Fall. Fur Diego Ris-
quez ist die gewaltsame Inva-
sion der Europaer, die Unter-
drickung der dortigen Kultur
und Lebensform nicht losgelo-
ster Ausgangspunkt seines In-
teresses, sondern eine histori-
sche Tatsache, die Teil der Kon-

reigen, der mittels wuchernder
Poesie Geschichte und Mytho-
logie ineinanderfliessen lasst
und einander gegenuberstellt.
Damit erreicht Risquez eine
Ebene der historischen Betrach-
tung, die den Kulturwandel Uber
eine grossere Zeitspanne hin-
weg sichtbar macht.

Risquez vertraut in seinem
Film vollig auf die Wirkung der
Bilder, ihrer Konfrontation unter-

pressionistisches Gestaltungs-
mittel ein, das die Hitze, Leben-
digkeit und Feuchtigkeit des
Orinoko-Gebiets in den Film
einbringt. Zudem gelingt es Ris-
guez, mit dem Blow-up auf

35 mm die Kdrnung des Super-8
in Scharfe und Farbintensitat
wesentlich zu steigern. B

16



	Filme aus der Dritten Welt

