
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 38 (1986)

Heft: 5

Rubrik: Filme aus der Dritten Welt

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aussagen zufolge, «tief
beeindruckt», «Für mich das überzeugendste

(Zukunfts-)Bild eines
alternativen, brüderlichen
Zusammenlebens, wie ich ihm in
meiner bisherigen politischen
Tätigkeit noch nie begegnet bin.
In den Linkskreisen, in denen
ich verkehrte», fährt sie fort,
«redete man vorwiegend von
Strukturen und Strukturreformen,

vielfach sogar sehr autoritär

und abstrakt. Das war
enttäuschend! Was fehlte, war die
Dimension einer menschlichen
Ethik, die jede Politik zu ergänzen

hat.» - «In der Befreiungstheologie»,

davon ist sie fest
überzeugt, «gibt es verheis-
sungsvolle Ansätze zu dieser
neuen Synthese von Ethik, Politik

und Spiritualität. Der Mensch
lebt ja tatsächlich (nicht vom
Brot allein)!»

Überzeugt hat Susan Getino,
Soziologin und Medienschaffende,

aber vor allem das
gelebte Beispiel, die Praxis dieses
ganzheitlichen Wi rkl ichkeitsbe-
zuges einer Basisgemeinde, wo
Menschen verschiedener sozialer

Schichten offenbar fähig
sind, ihre Erfahrungen, auch die
tieferen, miteinander zu teilen.
Deshalb hat sie sich engagiert.
Mit ihrer Person, aber auch mit
ihrem fachlichen Können. Daraus

ist vorderhand eine zweiteilige

Videoproduktion von
110 Minuten entstanden mit
dem hintergründigen Titel «La

palabra y el silencio». «La
palabra» spielt in letzter Hinsicht
auf das Wort an, das nach
christlicher Grundüberzeugung
Mensch geworden ist, eine
Glaubensaussage, die zu den
tragenden Fundamenten der
Befreiungstheologie gehört.
«Silencio» hat mit dem Leiden
vieler Basisbewegungen an der
Kirche zu tun. Es verweist einerseits

auf das (befristete)
«Bussschweigen», das von «Rom»
(und zuvor vom erzkonservativen

Kardinal von Rio de Janeiro)
über Leonardo Boff verhängt

worden ist. Es erinnert aber
zugleich auch an den Pastoralbesuch

des gegenwärtigen Papstes

in Nicaragua. Dort hat er,
wie aus den Videobildern zu
wiederholten Malen überdeutlich

zu erkennen ist, seine
unruhigen (sandinistischen) Zuhörer
mit der Aufforderung «Silencio»
zu beruhigen versucht.

Lokale Beschwichtigung oder
universales Programm,
«Gegenstimmen» zum Schweigen zu

bringen? «Viele unserer Leute
haben Mühe», fügt Susan
Getino vieldeutig und sachlich
hinzu. Und dann folgt der
eindrückliche Wunsch: «Wir müss-
ten mit dem Papst sprechen
können wie mit unseren
Priestern. Der Aufbau und das
Einüben einer (Kultur des Andern)
oder einer (Kultur der Toleranz),
als Alternative zum herrschenden

Egoismus und zum fast
alles beherrschenden Konsum,
machen das mehr denn je
erforderlich!»

«La iglesia de los pobres»
«Wir möchten die verschiedenartigen

Befreiungsprozesse in
unserem Kontinent oder in unserer

Region (marxistischer,
sozialdemokratischer, nationalistischer

oder christlicher Prägung)
mit einer Serie filmisch zur
Darstellung bringen. Dabei haben
wir festgestellt, dass die wichtigste

und überzeugendste Arbeit
an der Basis von christlichen
Gruppen geleistet wird. Deshalb
werden wir den Teil über die
Kirche <La Iglesia de los pobres)
(Die Kirche der Armen) zuerst in
Angriff nehmen. Der Kurzfilm
(Caminos de Iiberaciôn> (Wege
der Befreiung, erhältlich im
SELECTA-Verleih, Freiburg) war
sozusagen der (Vorspann) dazu.»

Fernando Espinosa
(Gruppe Chaski, Peru)

Josef Stutzer

Emitaï

(Gott des Donners)

Senegal 1971. Regie:
Ousmane Sembene
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 86/49)

Ousmane Sembene ist einer der
wichtigsten Autoren des
schwarzafrikanischen Films und
zugleich einer seiner Begründer,
obwohl er erst mit 40 Jahren
begonnen hat. Filme zu drehen.
1923 im Süden Senegals als
Sohn eines Fischers geboren,
war er zuerst selber Fischer,
dann Schlosser und Maurer. Er

meldete sich freiwillig als Soldat
zur französischen Kolonialarmee.

1948 geht er nach Frankreich,

arbeitet in einer Autofa-
brik, dann mehrere Jahre als
Hafenarbeiter und aktiver
Gewerkschafter in Marseille. Er

beginnt zu schreiben. Fasziniert
vom Medium Film und
überzeugt, mit diesem Kommunikationsmittel

eher die Massen zu
erreichen, geht er 1961 nach
Moskau an die Filmhochschule
und studiert unter Donskoj und
Sergej Gerasimow.

Nach Senegal zurückgekehrt,
dreht er seinen ersten Kurzfilm
«Borom Sarret» (1963), für den
er mehrere Auszeichnungen
erhält. Nach einem weiteren Kurzfilm,

«Niaye» (1964), dreht er
1966 mit «La noire de ...» den
ersten längeren Spielfilm Afrikas
überhaupt. Darin erzählt er die
Geschichte eines schwarzen

8



Dienstmädchens, das von
französischen Entwicklungshelfern
nach Europa mitgenommen
wird. Allein in einer ihr fremden
und feindlichen Umgebung,
begeht sie Selbstmord. International

bekannt geworden ist Sem-
bene mit dem 1968 entstandenen

«Mandabi» (Die Postanweisung,

ZOOM 24/75). Ein
Arbeitsloser verliert sich im
Gestrüpp der senegalesischen
Bürokratie beim Versuch, eine
Postanweisung seines Neffen,
der in Paris lebt, einzulösen.
Doch die Konfrontation mit der
Korruption löst in ihm und
andern einen Bewusstseinspro-
zess aus; sie erkennen ihre
Lage und beginnen sich zu
wehren.

Nach einigen Kurzfilmen lässt
Sembene sich mit dem 1971

entstandenen «Emitai» in

zweierlei Hinsicht auf ein
Experiment ein. Bis jetzt hat er sich
mit der städtischen Gesellschaft
filmisch auseinandergesetzt;
nun geht er das erstemal aufs
Land. Gleichzeitig nimmt er ein
historisches Thema, ein Ereignis
aus der neueren Kolonialgeschichte

auf. Gegen Ende des
Zweiten Weltkrieges wehren
sich die Bewohnereines
senegalesischen Dorfes gegen die
massive Erhöhung der Reisabgaben;

Frankreich steht im
Krieg und braucht dringend
mehr Nahrungsmittel. Angeführt

wird dieser Widerstand
von einer Frau. Sembene geht
es nun nicht um eine mehr oder
weniger wahrheitsgetreue
Rekonstruktion dieses Ereignisses.
Vielmehr baut er diese historische

Anekdote zu einer parabelartigen

Geschichte über Tradition

und Moderne, über Widerstand,

Resignation und Passivität

aus. Im Zentrum steht dabei
die Auseinandersetzung um die
Funktion und die Bedeutung der
(animistischen) Religion.
Exemplarisch werden am Beispiel der
Männer und Frauen zwei
verschiedene Haltungen gegen¬

über der religiösen und
allgemeinen kulturellen Tradition
demonstriert.

Die Männer ziehen sich angesichts

der drohenden Gefahr der
anrückenden Soldaten, die
junge Männer zum Militär pressen

und den Reis beschlagnahmen

wollen, in den «Heiligen
Wald» zurück, um zu beraten.
Die Fetische müssen befragt,
die Götter besänftigt werden;
nichts kann ohne ihr
Einverständnis unternommen werden.
Nur einer, Dijmeko, der Chef
des Dorfes, wehrt sich angesichts

der Dringlichkeit gegen
die Rituale. Die Götter haben bis
jetzt geschwiegen, die
Menschen müssen ihre Angelegenheiten

selbst in die Hand
nehmen. Erzieht in den ungleichen
Kampf gegen die Soldaten und
bleibt tödlich verletzt liegen.

In einer eindrücklichen,
fantastischen Szene kommt es später
im «Heiligen Wald» zu einem
Zwiegespräch zwischen
Dijmeko und den Göttern. In

violettes Licht getaucht, tritt
Emitaï, der Gott des Donners,
eine wilde, tanzende
Strohpuppe, auf und ruft Dijmeko zu,
er sei gerecht bestraft worden
für seinen Frevel an den
Fetischen. Dijmeko richtet sich auf
und rebelliert: «Wir haben uns
korrekt verhalten, auch der Reis
ist heilig und muss geschützt
werden. Ihr Götter habt uns im
Stich gelassen, ihr schweigt und
helft uns nicht.» Dann bricht er
tot zusammen.

Dieses «Gottesurteil» bestätigt

die Ältesten in ihrer Haltung.
Es gilt, die Götter zu besänftigen,

sie mit Opfern gütig zu
stimmen. Der religiöse Glaube
lässt die Männer resignieren,
die Situation als von den Göttern

gewollt akzeptieren.
Anders die Frauen. Für sie ist

der Reis «heilig». Sie schützen
ihn und bringen ihn in ein
Versteck. Selber schwach und
wehrlos, werden sie von den
Soldaten als Geiseln auf den

Dorfplatz getrieben, aber keine
verrät das Versteck des Reises.
In bedrohlichem Schweigen
sitzen sie da, schützen die Mütter
mit ihren Kindern vor der Sonne,
teilen sich das spärliche Wasser.

Sie singen und finden darin
Kraft, eine Kraft, die die Soldaten

verunsichert. Sie fügen sich
zwar den Gewehrläufen, aber
lassen sich damit nicht ihren
Stolz und ihre Würde, die unter
anderem auch in ihrem Gesang
liegt, nehmen. Für sie sind
Tradition, die gemeinsamen
Gesänge, die gemeinsame
Arbeitsquelle ihres Selbstvertrauens,

ihrer Identität.
Der Schluss des Filmes zielt

nochmals auf eine Darstellung
dieser beiden Haltungen. Die
Männer werden vom Kommandant

derTruppe in ihrem
Begräbnisritual für Dijmeko
unterbrochen und gezwungen, die
Leiche liegen zu lassen, bis der
Reis gefunden ist. Wieder werden

die Götter befragt, wieder
schweigen sie. Resigniert bringen

die Männer den Reis. Die
Frauen schauen stumm zu. Da
wird von einem Soldaten ein
Knabe, der den Frauen Wasser
bringen wollte, erschossen. Die
Frauen durchbrechen den Kreis
der Soldaten, tragen den Knaben

zur Begräbnisstätte. Sie setzen

mit Gesang und Tanz das
Begräbnisritual fort, während
die Männer, von den Soldaten
bewacht, in langer Kolonne den
Reis Richtung Stadt schleppen.
Der Gesang der Frauen wird
immer kräftiger, die Männer
schrecken auf, erwachen und
weigern sich, den Reis weiter zu
transportieren. Die Soldaten er-
schiessen sie.

Die hier versuchte Aufschlüsselung

mag etwas didaktisch
erscheinen. Das didaktische
Moment ist aber auch ein
zentrales Anliegen von Sembene.
Er versteht Kino als «Abendschule

Afrikas», als Mittel der
Bewusstseinsbildung, des
Fortschritts. «Was mich interessiert,

9



ist, in meinen Filmen die
Probleme zu behandeln, die sich
meinem Volk stellen. Was ich
will, ist, Film wie ein Mittel der
politischen Aktion zu benutzen,
ohne dabei andererseits in
einen Agitationsstil zu verfallen:
Der Film muss didaktische Züge
besitzen und doch ein
volkstümliches Schauspiel bleiben.»

Volkstümlich zu bleiben, ist
Sembene in «Emitai» sehr wohl
gelungen. Ausdruck dafür ist
der langsame, «afrikanische», ja
«bäuerliche» Rhythmus des
Films. Erst irritiert, dann immer
stärker fasziniert folgt man als
europäischer Zuschauer der
gemächlichen Kamerabewegung
über die Reisflächen, durch das
Dorf: lässt sich ein auf die langen

Palaver; beschaut die ruhigen,

intensiven Aufnahmen
einzelner Gesichter oder
Menschengruppen. Im Rhythmus
besinnt sich Ousmane Sembene

auf die orale Tradition, auf
das bäuerliche Zeitmass und
bekräftigtauch im Formalen
seine zentrale Aussage: Es gilt,
sich den eigenen Traditionen zu
stellen, aber nicht darin resigna-
tiv sich einzukapseln, sondern
sie so zu leben, dass man aus
ihnen Kraft gewinnt, um frei und
unabhängig zu handeln.

Bruno Jaeggi

Finyè
(Der Wind)

Mali 1982. Regie: Souleymane
Cissé (Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 86/84)

Mit «Baara» (ZOOM 1/80) stieg
Souleymane Cissé 1978 aus der
damals beherrschenden
Thematik des schwarzafrikanischen
Kinos-dem Konflikt zwischen
Stadt und Land, Tradition und
Moderne - aus. Er begann dort,
wo Mahama J.Traorés «Garga
m'Bosse» 1974 aufgehört hatte:
in der sozialen Auseinandersetzung

in der Stadt. «Finyè» setzt
nun mitten in diesem explosiven
Feld menschlicher, kultureller
und gesellschaftspolitischer
Widersprüche ein. Wie in seinem
«Den Muso» (1975) und in

«Baara» hat die äussere Autorität

von Staat und/oder Familie
mit der Tradition gebrochen:
Sie spielt sich mit Willkür auf,
weil sie im Grunde schwach ist,

keine Probleme mehr lösen
kann. Die Macht legitimiert sich
allein dadurch, dass sie existiert
Ihre Repression ist die perfekte
Kopie weissen Herrschergebarens.

Und vor diesem Hintergrund

stellt «Finyè», mit dem
Blick auf die Jugend und
anhand städtischer Realitäten, die
Frage nach dem Verhältnis
zwischen altem Erbe, bewegter
Gegenwart und erneuernder
Zukunft: als Schlüsselwerk des
schwarzafrikanischen Kinosund

als einer seiner künstlerischen

Höhepunkte.
Der Titel des Films ist mit

«Der Wind weckt die Gedanken
der Menschen» zu übersetzen
und wird in den alten Ideogrammen

der Bambara geschrieben.
Dies weist, wie Cissé verdeutlicht,

dem Geschehen den Weg
«Ich verwende diese
Ideogramme, um mich an die
Studenten zu richten: Sie sollen
sich wiederfinden, in dieser
Richtung mit ihren Recherchen
weitergehen. Denn wenn ein
Mensch seine Identität verliert,
verliert er alles. Oft sagt man,

mm
Goundo Guissé (Ba-
trou) und Fousseyni
Sissoko (Bah). «fillifi

IjMBBi

10



Der Wind weckt die Gedanken der Menschen

die Afrikaner hätten keine
eigene Schrift. Es ist nun an den
Afrikanern, zu forschen und zu
entdecken, was tatsächlich
existierte. Wir gehen immer an
dem vorbei, was uns eigen ist,
weil man uns einem anderen
Horizont zulenkt, der uns nicht
entspricht, und deshalb fallen wir
immer wieder in den Graben.»

In diesem Geschehen gewinnen

alle Figuren ohne jeden
Druck allegorische Bedeutung:
so Batrou (Goundo Guissé), die
Tochter des Militär-Gouverneurs
Sangaré, und Bah (Fousseyni
Sissoko), die sich trotz des
Argwohns der Familien-Autorität
über die soziale Kluft hinweg
lieben; so Bahs Grossvater Kan-
saye (Ismaïla Sarr), ein alter
traditioneller Dorfchef, der einst
über die Einhaltung der Riten
und des Ahnenkults wachte,
jetzt auf alle Ämter verzichtet
und nurseine Ruhe, seinen
Frieden will; so auch Sangaré
(Bella Moussa Keita), der im
Kampf gegen eine Studentenrevolte

selbst Batrou verhaften
lässt. Während sich die
Konfrontation zwischen Vater und
Tochter verschärft, gewinnt Kan-

saye neues Vertrauen in seinen
inzwischen deportierten Enkel.
In seinen magischen
Zauberkleidern, dem Bubu, verlangt er
bei Sangaré seinen Enkel
zurück, nachdem ihm die
beschworenen Ahnen nicht
weiterhelfen konnten. Und am
Schluss solidarisiert sich der
Alte, den man vom Tode Bahs
informiert hat, mit den Studenten

in Aufruhr.

Diese geschmeidig und
intelligent ausbalancierte Konstellation

erlaubt es Cissé, Macht privat

und politisch zu analysieren,
den gesamtafrikanischen Film,
ja die grundlegende
Auseinandersetzung eines ganzen Kontinents

entscheidend voranzutreiben:

das Verhältnis zwischen
einer scheinbar modernen
Gegenwart. die bloss den Kolonialismus

verlängert, und einer
ursprünglichen Vergangenheit,
die Widerstand leistet und
zugleich den Schulterschluss mit
der Jugend erwirkt.

Freilich hat sich dabei das
Gewicht der alten Magie und
Vorstellungen gewandelt. Die
neuen Herren haben die Götter
getötet, den Geist der Ahnen
zerstört: Sie selbst sind die
Dämonen, und gegen sie vermag
die Kraft der Vorfahren nicht
mehr anzukommen. Die Ahnen
geben Kansaye daher nur den
einen Rat: nach seiner eigenen
Initiative zu handeln. Wenig
später verbrennt er seinen
Bubu: «Weil er erkannt hat, dass
alles, was dieser an mystischen
Kräften verleiht, nur ihm alleine
nützt. Er lehnt sich gegen diesen

sinnlosen Egoismus auf.»
Denn schliesslich geht es weniger

um ihn, der ohnehin bald
sterben wird, als um Bah: Die
junge Generation allein «kann
die alten Werte in die Zukunft
tragen. Andrerseits lasse ich
den Alten bewusst nicht sterben:

Das heisst, dass die Tradition

weiterlebt. Doch sie öffnet
sich dem, was hier und jetzt
geschieht. Kansaye muss sich

neuen Welten zuwenden, die
ihn retten können: der Jugend.
Denn schliesslich macht man ja
alles dafür, dass es ein Morgen
gibt.»

Damit fordert «Finyè» den
entschlossenen Schritt Afrikas
in die eigene Zukunft: mit der
Würde und Kraft der ursprünglichen

Identität, mit den Erfahrungen

der Gegenwart und dem
Potential der Jugend. Daher
folgt der Film dem Satz: «Im
Leben des Menschen gibt es
immer einen Augenblick, wo man
anhalten muss, um zu sehen,
was getan worden ist und was
zu tun bleibt.» Dazu Cissé:
«Wenn der Mensch sich mit
seinerzeit nicht weiterbewegt,
wird er von der Zeit eingewik-
kelt, und er kann nie mehr aus
ihr heraustreten. Er wird überrollt,

von der Zeit vertilgt. Während

Jahrtausenden hat der
afrikanische Mensch seine Kultur,
seine Tradition geschaffen und
vorangetrieben. Unsere
Aufgabe besteht darin, sie der
Gegenwart anzupassen. Dies ist
unser Problem. Es gibt nichts
anderes, und darin liegt praktisch

das Programm meines
Films. Es soll nicht geschehen,
dass sich die Jugend auffressen
lässt von einem System, das
uns die Geschichte aufgedrängt
hat und das unfähig ist, unsere
Probleme zu lösen.»

Die Hoffnung auf eine zukünftige

Gesellschaft, die sich, wie
Cissé betont, der Wissenschaft
öffnen muss und die dem
einzelnen seine Reinheit und
Würde wiedergibt, formuliert
«Finyè» auch symbolisch. «Auf
diese Reinheit verweist das
Wasser: Das Kind, das noch so
rein ist wie das Wasser, aus
dem es steigt, scheint uns
etwas vermitteln zu wollen. Wir
erwarten viel von ihm. Doch
was bereitet man für dieses
Kind vor? Hier liegt die Hauptfrage,

und deshalb habe ich den
Film mit diesem Kind beendet.
Ein anderes Symbol ist die Kale-

11



..V=

basse. Durch sie teilen sich die
Menschen von Generation zu
Generation mit. Im Film wird sie
in den Fluss geworfen, sie treibt
davon, einem anderen Horizont
entgegen, um die Ideen und
Gedanken der Menschen zu
verbreiten.»

Mit diesen nahtlos eingefügten

Symbolen verbinden sich
scheinbar kleine, genau gesehene

Details: soziale Gegensätze,

Widersprüche und
Spannungen, Formen des
Misstrauens und verschiedener
Konfliktlösungen, Kontraste in Licht,
Dekor, Ambiance und Kommunikation

oder auch einzelne
Bilder wie jenes, das Kansaye mit
seiner Giesskanne zwischen
Hochspannungsleitungen zeigt.
Noch zwingender als in «Baara»
schafft Cissé ein Mosaik, in dem
jeder einzelne Stein mit einem
Ganzen zu tun hat, das erst im
Entstehen begriffen ist, im Kopf
des Zuschauers vollendet werden

muss.
«Finyè» ist Ausdruck eines

ganzheitlichen Denkens und
einer Auseinandersetzung, die
den afrikanischen Rahmen mit
seltener Exaktheit wiedergeben
und zugleich sprengen, ins
Universelle vorstossen. Dabei
erweist sich Cissé als Autor, der
Kopf und Herz voll zusammenbringt,

skeptisch die Gegenwart
durchforstet und eine Vision
skizziert, die weit über ideologisches

Gerangel hinausgeht,
ohne Metaphysik, zwingend in

der Bildkraft, Realismus und
Poesie, Sinnlichkeit und Allegorie

in beispielhafter Weise
verbindend. Gerade durch die Einheit

von Gefühltem und
Gedachtem schafft «Finyè» die
Kraft, die vom Ganzen ausgeht
und das Ganze wagt.

Cissés Überzeugung, dass
eine Gesellschaft, die den
einzelnen nötigt, korrumpiert und
manipuliert, keine Zukunft hat,
und seine Absicht, das Be-
wusstsein (auch) der Intellektuellen

zu wecken, die «bei uns

verkleidete Europäer sind und
noch nicht in die Tiefe der
Probleme vorgedrungen sind»,
spiegelt sich auch in den
prägenden Figuren des Films. «Das
Gesicht ist für mich von grösster
Wichtigkeit. Das hat
wahrscheinlich mit meiner eigenen
Kultur zu tun - denn ich bin ein
sehr besessener Mensch! Wenn
ich zum Beispiel eine Maske
betrachte, durchdringt mich das
in einer Art und Weise - ich
vermag dies gar nicht zu beschreiben.

Ich verbringe Monate
damit, meine Schauspieler(innen)
zu suchen. Ich wähle sie nach
der plastischen Wirkung aus,
die ein wenig den Masken
entspricht, die vor uns sind und
von denen man glaubt, sie seien
lebendig. Mit dem einfachen
Bild eines Gesichts möchte ich
darstellen, was ich im Herzen
trage.» - (Die Zitate stammen
aus Interviews und Pressekonferenzen,

die ich 1982 in Cannes
und 1983 in Ouagadougou mit
dem Tonband aufgenommen
habe.)

Bruno Jaeggi

Le médecin de

Gafiré

Niger/Mali 1983.

Regie: Moustapha Diop
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 86/54)

Ein exemplarischer Fall: Zusammen

mit seiner Frau und voller
Widerwillen begibt sich ein in

Frankreich ausgebildeter
schwarzer Arzt, Karounga Logo,
in den Busch, um dort, dem
Auftrag der Behörden folgend,
praktische Erfahrungen zu
sammeln. Mit dem Paar dringt ein
Stück fremder Moderne in ein

noch voll traditionsgebundenes
Afrika ein: mit weissen
Modezeitschriften und Musik von Radio

France Internationale, mit
Whisky und mit Wein für den
Abendtisch. Auf den bourgeoi-
sen Luxus der Stadt wollen
die beiden «Zivilisierten» nicht
ganz verzichten.

Karounga verweigert den
alten Werten und ihren Symbolen
den Respekt. Er lebt wie ein
Weisser. Wortwörtlich geht er
gegen die alten Bräuche vor,
lehnt er rituelle Geschenke der
Einheimischen von Gafiré ab.
Von der überlieferten Heilkunde
akzeptiert er allenfalls das Wissen

von den Pflanzen; der Rest
ist Scharlatanerie.

Die Alten des Dorfes sind
beunruhigt. Sie haben schon
Mühe genug, den Jungen den
Khî zu erklären, eine mythisch-
animistische Gottheit, und sie
davon zu überzeugen, dass ein
toter Vater in Gestalt eines Baumes

leben und sehen kann. Sie
werfen dem Arzt vor, das, was
während vieler Epochen
geschaffen worden ist, auf einmal
zu zerstören.

Karounga nabelt sich vom
Volk ab, weil er sein Prestige
durch Distanz wahren will. «Das
ist seine Art, sich einen Mythos
zu schaffen, einen modernen
Mythos, im Gegensatz zu den
Naturheilern, die dafür ganz
andere Methoden kennen. Denn
auch die modernen, europäischen

Ärzte (machen Kino>,
durch ihr Gehabe: damit die
Kranken an die heilsame
Überlegenheit glauben» (Moustapha
Diop).

Ein solcher Naturheiler ist
Ouba de Balba: Er wird zur
grossen Herausforderung Ka-

roungas, der seinem Logos
vertraut. Daher will er den «Hexen-
Doktor» entlarven. Doch aus
dem vermeintlichen Triumph
wird eine bittere Niederlage:
Karounga, der seinen Gegenspieler

demystifizieren will, erliegt
selbst der Suggestivkraft Ou-

12



bas. Gedemütigt zieht er davon.
Noch versucht er sich einzureden,

einer Täuschung erlegen
zu sein.

Diese eine Schlüsselszene
des Films hat sowohl in Afrika
wie auch in Europa für Verwirrung

gesorgt, vereinigt doch
Ouba in sich einerseits den Heiler

und andrerseits den Zauberer,

den magisch-mystischen
Medizinmann. Diop diskutierte
sein Drehbuch mit «Wênd Kû-
uni»-Autor Gaston Kabore (Burkina

Faso) und Mamadou Kaba
(Mali), den Vertretern jener Länder,

die seine Co-Produktion
mittrugen. («Le médecin de Ga-
firé» wurde in Burkina Faso
gedreht, weil es dort dank der
neugegründeten «Filmfabrik»
Cinafric sämtliches Produktionsmaterial

gab.) Erst diese Diskussionen

haben das «irrationale»
Moment Oubas eingebracht:
Weil dieses, so wurde argumentiert,

in diesen Ländern tagtäglich

als das Normalste auf der
Welt praktiziert würde, und zwar
mit Erfolg. «Zudem ist es», so
Diop, «Karoungas eigener Blick,
durch den wir Ouba so sehen,
als ginge es nicht mit rechten
Dingen zu. Gleichzeitig spielt
Ouba seine wirksamen suggestiven

Kräfte selbstsicher aus, in
seinem eigenen (Territorium)».

Jedenfalls ist Karounga tief
verunsichert: Wozu hätte er
denn so lange studieren müssen,

wenn der «ungebildete»
Ouba mehr vermag als er! Und
bald geht er zum traditionellen
Heiler, um sich in dessen Wissen

initiieren zu lassen. Es ist
dies eine lange Schule, in der
viele Prüfungen innere Kräfte
mobilisieren und stärken sollen.
Er lernt die ganzheitliche Sicht
auf Welt und Wissen: Ouba hält
ihn dazu an, nicht immerzu
fragen und verstehen zu wollen,
sondern zuerst einmal zu lernen,
vorwärtszugehen, sich
anzustrengen: «Für jede Handlung,
für jeden Zustand gibt es
zehntausend Erklärungen. Warum

sich immer auf eine einzige
beschränken?»

Nun will aber Karounga Oubas

Wissen schriftlich festhalten,

damit es allen dient und
nicht verlorengeht: im Gegensatz

dazu fordert Ouba, dass
seine Heilkunst geheim bleibe
und nicht ausformuliert werde,
denn sonst würde sie ihre
Wirkung verlieren. Als dann der
Arzt dabei ertappt wird, wie er
dennoch seine Initiations-Erfahrungen

niederschreibt, vergiftet
Ouba ihn und sich selbst.

Diese Geschichte wird in
einer einzigen Rückblende
erzählt. Offen bleibt dabei, ob
Ouba und, vor allem, Karounga
wirklich sterben. Ruhig im Duktus,

bestimmt und geschmeidig
in der Argumentation, oft auch
tastend und nicht bis zum letzten

Detail ohne Fehl und Tadel,
verwebt Moustapha Diop
zudem verschiedene parallele
Handlungs- und Verhaltensstränge.

So erweitern Sequenzen

in Regierungskreisen den
unmittelbaren Konflikt: Sie sollen,

meint Diop, «ein Seitenhieb
auf die schwerfällige Bürokratie
sein, die eine echte Entwicklung
hemmt oder abblockt», und
zugleich haben sie auf jene Realität

etwa in Mali, Senegal und
(heute auch) in Burkina Faso zu
verweisen, wo die traditionelle
Heilkunst aufgewertet wird und
wo ein «moderner» Arzt seine
Patienten dem «Medizinmann»
zuweisen kann, erfüllt dieser
doch auch eine soziale und
psychologische Aufgabe.

Auch Amza, Karoungas
Gehilfe, bringt Neues ein in den
Film. Er ist es, der am Anfang
ungläubig vor dem Khî steht
und hört: «Es braucht Zeit, um
verstehen zu können. Zeit und
Geduld.» Doch seine Liebesund

Lebenspläne drängen: er,
der zwei Welten verbindet,
glaubt nicht an die Möglichkeit
einer harmonischen Koexistenz.
Er sucht die Lösung schliesslich
in der Utopie, im Traum.

Am augenfälligsten ist
schliesslich die Entwicklung von
Karoungas Frau, die sich bald
ihrer auf Exotik-Look getrimmten

Aufmachung entledigt, für
Ouba und die Traditionen
einsteht. Selbst aus dem Radio
dringen nun plötzlich afrikanische

Töne. Und dadurch wird
die Geschichte des Films
exemplarisch: «Von allem Anfang an
ging es mir darum, die eigentliche

Handlung auszuweiten zur
Auseinandersetzung mit einer
ganzen, introvertierten Kultur.
Das heisst, ich wollte zeigen,
wie sich das Alte dem Neuen
verschliesst, um sich selbst zu
verteidigen.»

In der ersten Drehbuchfassung

freilich gebärt Karoungas
Frau ihr Kind. Dieses findet
dann, in einer symbolischen
Sequenz, Aufzeichnungen seines
Vaters, die es unter seiner
Wiege versteckt: So sollte die
Zukunft gesichert werden, das
Ergebnis der historischen
Begegnung zwischen Ouba und
Karounga. Schliesslich hat Diop
aber einen anderen Schluss
gedreht, und auch dieser Schluss
hat vielerorts irritiert. «Ich wollte
die Frage offenlassen, ob
Karounga geheilt wird und, wenn
ja, ob durch traditionelle oder
moderne Mittel. Auch der Tod
Oubas ist nicht ganz sicher.»

Dennoch liegt die Interpretation

nahe, dass beide Ärzte sterben

und am Schluss, der
zugleich am Anfang (auch des
Films!) steht, durch eine
Wiedergeburt in Gestalt Karoungas
verkörpert werden. Das Dorf,
das zuvor noch vor der «Verbindung

zwischen Feuer und Wasser»

gewarnt hat, begegnet dieser

Wiederauferstehung mit
Respekt und mit dem vielleicht
zentralen Satz: «Jetzt hat der
Schüler (Karounga) den Lehrer
(Ouba) übertroffen.»

So wird denn «Le médecin de
Gafiré» exemplarisch auch für
die zukunftsweisende Synthese
zwischen Neuzeit und Überlie-

13



ferung, Moderne und Tradition
im heutigen Afrika: für jene
wissenschaftliche Öffnung, die
auch von anderen afrikanischen
Cineasten in vollem Respekt für
die eigene Kultur verlangt wird.
Diese Synthese, diese Öffnung
kann bei Diop nur Karounga
erwirken. «Ouba hat nicht die
Möglichkeit, die moderne Medizin

zu assimilieren, ganz
abgesehen davon, dass er nicht
lesen kann. Der moderne Arzt
dagegen hat die Mittel, sich in
sein eigenes Erbe initiieren zu
lassen.»

Die Zitate stammen aus
Interviews, die ich 1983 in
Ouagadougou und 1985 in Mannheim
mit dem 1945 in Benin geborenen

und in Niger domizilierten
Moustapha Diop geführt habe.
Diop hat sich nach einem
offensichtlich verfrühten Debüt,
«Synapse» (1969-74), in Paris

(vier Jahre) und am Fernsehen
Nigers (drei Jahre) ausgebildet.
«Le médecin de Gafiré» ist sein
erster Langspielfilm; er wurde
1985 mit dem Grossen Preis von
Mannheim für den besten
«Dritte Welt»-Beitrag
ausgezeichnet. Dieses Jahr will Diop
einen «wesentlich politischeren
Film» drehen, «Mamy Wata»,
erneut in Afrika und in der Sprache

der Bambara.

Robert Richter

Orinoko - Nuevo
IVIundo

Venezuela 1984.

Regie: Diego Risquez.
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 86/55)

Schon in der formalen
Ausgestaltung zeigt sich die
experimentelle Eigenwilligkeit von
«Orinoko - Nuevo Mundo», der
zu den originellsten Filmen der
Gegenwart zu zählen ist.
Gedreht auf Super-8 und aufgeblasen

auf 35 mm, verzichtet
Risquez' Film zudem völlig auf die
verbale Sprache und schafft damit

einen traumähnlichen
Bilderreigen.

Im Zentrum steht der Fluss
Orinoko, der als Zeuge verschiedener

historischer und mythologischer

Ereignisse das Leben
der präkolumbianischen
Ureinwohner geformt und später den
europäischen Eindringlingen
die Eroberung erleichtert hat.
Risquez lässt die Historie und
die Mythologie in stark stilisierten,

ins Irreale verzerrten Table-
aus vorbeiziehen. Thematisiert
sind Mythologie und Historie
nicht als isolierte Bereiche
wissenschaftlicher Beschäftigung,
sondern in ihrer gegenseitigen
Wechselbeziehung, in ihrer
Abhängigkeit zueinander.

Im ersten Teil des Films zeigt
Diego Risquez eine
Dorfgemeinschaft von Ureinwohnern
irgendwo am Oberlauf des
Orinoko. Mit einer einfühlsamen,
sehr beweglichen Kamera
beobachtet er das Alltagsleben
dieser Menschen, zeigt ihre
Lebenskultur von der täglichen
Nahrungsbeschaffung bis hin zu
sozialen und religiösen Ritualen.
Deutlich wird in diesen Bildern,
die sich betont dokumentarisch
und authentisch geben, die
harmonische Abhängigkeit dieser

Ureinwohner von der Natur und
vom Orinoko.

Im Drogenrausch sieht der
Schamane Yanomani die
Ankunft Kolumbus' voraus. Die
Inhalation von Yopo bewegt den
Schamanen zu Schmerzens-
schreien, die zum zweiten Teil
des Films überleiten. Diese
Überleitung ist typisch für die
Dramaturgie von Risquez' Film.
Während die Schmerzens-
schreie des Schamanen zu hören

sind, wechselt das Bild auf
einen indianischen Jäger mit
Pfeil und Bogen. Das Bild
verfolgt den fliegenden Pfeil und
wechselt auf ein schmerzhaft
starres Bild von Kolumbus
(siehe Abbildung), der vor
einem gemalten Meer posiert. Als
Hutaufsatz dient ein Miniaturschiff,

das zugleich auf dem
gemalten Meer fährt.

Der zweite Teil des Films
zeigt die europäischen Eindringliche

von Kolumbus über einen
katholischen Missionar bis zu
den wissenschaftlichen
Forschern Alexander von Humboldt
und Aimé Bomplant. Daneben
tauchen auch englische Piraten
unter Sir Walter Raleighs Führung

und der spanische
Herrscher Antonio Berréo auf. Der
Tropenwald wird durchquert,
zerzaust und seiner Eigenständigkeit

beraubt. Dem plötzlichen

Bruch entsprechend,
ändert der filmische Stil. Die
harmonisch dynamischen Bilderfolgen

machen fixen, grafisch
vorgeprägten Bildern Platz.

Fliessend wechselt der Film
schliesslich zum dritten Teil
über, der die Synthese, die
gewaltsam erzwungene Synthese
zwischen europäischer und
präkolumbianischer Kultur und
Mythologie zu Bildern formt. Die
stellvertretenden Figuren der
europäischen Kultur und Gesellschaft

mitsamt ihrer Mythologie
und Ikonografie wird vom
immensen Raum des tropischen
Waldes aufgesogen und mit
den vitaleren Mythologien der

14



Ureinwohner konfrontiert. Zwar
unterliegen die Ureinwohner
der physischen Kraft der Europäer,

die psychische Identität
aber vermischt sich mit der
Sinnlichkeit der neuen Welt. Die
Protagonisten der europäischen
Invasion verlieren sich im Dik-
kicht, werden selbst zu mythologischen

Figuren.
Zu dieser zwingenden, organisch

sich entwickelnden
Synthese nicht fähig ist die
Religion, das Christentum, das sich
begreiflicherweise nicht mit den
heidnischen Religionen vermischen

kann. Es bleibt beim
Schlagen und Geschlagenwerden.

Bei der Beschreibung der drei
Entwicklungsstufen des Films

mag der Eindruck entstehen,
«Orinoko - Nuevo Mundo»
verschlusse sich der Gewalt, die
die Europäer den Ureinwohnern
angetan haben. Dies ist keineswegs

der Fall. Für Diego
Risquez ist die gewaltsame Invasion

der Europäer, die
Unterdrückung der dortigen Kultur
und Lebensform nicht losgelöster

Ausgangspunkt seines
Interesses, sondern eine historische

Tatsache, die Teil der Kon¬

frontation der beiden Welten
und Teil der nachfolgenden
Synthese ist. Thematisiert ist die
gewaltsame Unterdrückung in

den Zeichen der Bilder. Der
unerbittliche Kampf zwischen den
Vätern zweier diametraler
Kulturkreise wird erst durch die
Umsetzung der Bilder im Kopf
des Zuschauers ersichtlich.

Das Aussergewöhnliche an
«Orinoko» ist seine kompromisslos

experimentelle Form,
die jeglichen analytischen oder
ethnografischen Ansatz ablehnt.
Das ethnologisch beobachtende

Vorgehen und die historische

Recherche nach Fakten,
die irgendeine These belegen
sollen, ersetzt Diego Risquez
durch einen sinnlichen
Bilderreigen, der mittels wuchernder
Poesie Geschichte und Mythologie

ineinanderfliessen lässt
und einander gegenüberstellt.
Damit erreicht Risquez eine
Ebene der historischen Betrachtung,

die den Kulturwandel über
eine grössere Zeitspanne
hinweg sichtbar macht.

Risquez vertraut in seinem
Film völlig auf die Wirkung der
Bilder, ihrer Konfrontation unter¬

einander und mit den Geräuschen.

Verbale Sprache gibt es
in «Orinoko» nicht. Sie wäre nur
hinderlich, wäre hilfloses Vehikel.

«Orinoko» ist als Traum
konzipiert, und Träume überwinden
die Schwere des Verstands, der
verbalen Analyse. Ganz von
alleine ergibt sich da die Parallele
zwischen Traum und Mythologie.

Um so kräftiger und vitaler die
Bilder, die Diego Risquez bietet.
Hochstilisierte, symbolbeladene
und fixe Tableaus stehen
ruhelosen, mit Handkamera
aufgenommenen Stimmungsbildern
gegenüber. Allen gemeinsam
ist die Kraft des Dargestellten,
der exzessive Drang nach
Verbildlichung, der sich in der
Kolorierung weiterzieht und an die
Vitalität der tropischen
Atmosphäre, ihrer Bewohner und
temperamentvollen Kultur
anknüpft.

Alles will Bild werden, alles
soll visuell und sinnlich spürbar
werden. Sogar die hitzige, vom
tropischen Klima aufgestachelte
Erotik fehlt nicht.

In der Vermittlung dieser
Atmosphäre ist Risquez ausserordentliche

Nähe gelungen. Das
liegt neben dem eigenwilligen
Konzept der Erzählstruktur, die
den Elementen der Handlung
unmittelbaren Zugang zur
formalen Umsetzung zugesteht,
ebenso an der filmtechnischen
Arbeitsweise. Gedreht auf Su-
per-8 und aufgeblasen auf
35-mm-Material, setzt Risquez
das ruhelos vibrierende Farbkorn

des groben Super-8 als
impressionistisches Gestaltungsmittel

ein, das die Hitze, Lebendigkeit

und Feuchtigkeit des
Orinoko-Gebiets in den Film
einbringt. Zudem gelingt es
Risquez, mit dem Blow-up auf
35 mm die Körnung des Super-8
in Schärfe und Farbintensität
wesentlich zu steigern.

15


	Filme aus der Dritten Welt

