Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift fir Film
Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 38 (1986)

Heft: 5

Artikel: Option fur die Armen

Autor: Eichenberger, Ambros

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-931326

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-931326
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ambros
Eichenberger

Option fiir die
Armen

Befreiungstheologie ist nie eine
Theologie der (Schreibtisch-)
Theologen, weder der latein-
amerikanischen noch der euro-
paischen, gewesen oder gewor-
den. Eher denn als Lehre muss
sie als (Basis-)Bewegung oder
als «Praxis» verstanden und be-
wertet werden. Die Anstdsse
dazu kamen von konkreten Si-
tuationen der Unterdriickung
(solche werden beispielsweise
im Film von Eduardo Coutinho
«Cabra marcado para morrery
anschaulich gemacht, vgl.
ZO0OM 3/8b, S.28ff und 6/85,
S.11) und sie sind mit dem
Volk, von «unteny her entwickelt
worden.

Was sich dabei herausgebil-
det hat, heisst deshalb in vielen
Regionen Lateinamerikas
schlicht «Iglesia popular» «In
Recife haben wir gelernt», un-
terstreicht Dom Helder Camara,
der zu den Pionieren der Befrei-
ungstheologie gehort, «dass
sich ein Bischof oder Hirte nicht
damit begnigen darf, firdas
Volk zu arbeiten. Vielmehr
kommt es zunehmend darauf
an, mitdem Volk zu arbeiten,
seinem Rhythmus und Zeitge-
fuhl zu folgen, sich an der Seite
mit ihm auf den Weg zu ma-
chen, ohne irgend etwas von
oben herab anzuordnen...» (vgl.
Urs Eigenmann, Politische Pra-
xis des Glaubens. Dom Helder
Camaras Weg zum Anwalt der

2

Armen und seine Rede an die
Reichen, Freiburg 1985, Exodus;
und «Helder Camara, Gebet fir
die Linke», 16-mm-Film von
Reni Mertens und Walter Marti,
SELECTA-Verleih, Freiburg).

Ganz ohne Impulse «von
obeny ist die Bewegung aller-
dings auch nicht entstanden,
zumal wenn man weniger in
hierarchischen und dafir mehr
in biblischen Kategorien denkt!
Dann wird unter Umstanden die
Erinnerung an jene grandiosen
alttestamentlichen Verheissun-
gen und Visionen wach, wo der
Geist dlrre Gebeine «mit Fleisch
Uberzieht und zum Leben er-
weckt» (Ez.37).

Da dieser lebensspendende
Geist, biblischem Zeugnis zu-
folge. «weht, wo er willy — aber
auch mit Widerstanden von sei-
ten der Menschen zu rechnen
hat —, sind diese umfassenden
theologischen, sozialen wie po-
litischen Befreiungsprozesse in
den einzelnen lateinamerikani-
schen Landern unterschiedlich
weit fortgeschritten. Immerhin
ist die Bewegung inzwischen so
breit und bedeutsam geworden
—im «ideologischeny» sowohl
wie im geographischen Sinn —,
dass ohne Ubertreibung von ei-
nem Prozess historischen Aus-
masses gesprochen werden
kann. Einheimische Beobachter,
auch solche, die nicht jeden
Sonntag den Gottesdienst besu-
chen, bezeichnen sie deshalb
als die zweite, nicht mehr von
Spanien und Portugal impor-
tierte, sondern in den Realitaten
des Kontinentes selbst inkultu-
rierte «Evangelisationy.

Ahnlich wird die Entwicklung
inzwischen auch von einer gan-
zen Reihe von Cineasten einge-
schatzt. Vorwiegend von sol-
chen, die seit Jahren mit Mikro-
fon und Kamera den grossen
Umwalzungen in ihrer Weltre-
gion nachsptiren und sie zu do-
kumentieren versuchen. Nie zu-
vor istin Lateinamerika ein der-
art offentliches Interesse am pa-

storalen Engagement einer Kir-
che deutlich geworden, die sich
den grossen sozialen, kulturel-
len, geistigen und politischen
Herausforderungen der Stunde
stellt. Bis vor kurzem waren vor
allem die weniger rthmlichen
Kapitel der «ersten christlicheny
Kolonialisierung des Kontinents
im 15.Jahrhundert auf der Lein-
wand festgehalten worden (vgl.
zum Beispiel «Nuevo Mundo»
von Gabriel Retes, Mexiko, und
«Tupac Amaru» von Federico
Garcia, Peru).

Jetzt beeindruckt die «Option
fur die Armeny, das heisst jene
konkrete Liebe zu konkreten
Menschen in konkreten Situa-
tionen, die aus dem Evangelium
ihre Kraft und ihre Hoffnung
schopft. Auch dort, wo die Ter-
minologie, um diese Situationen
himmelschreiender Ungerech-
tigkeit bewusst zu machen und
beim Namen zu nennen, biswei-
len aus der marxistischen Ge-
sellschaftsanalyse stammt.

Versucht man, im personli-
chen Gesprach mit den Autoren
dieser Filme (deren Zahl inzwi-
schen auf iber 16 angewachsen
ist) den Beweggriinden néher
auf die Spur zu kommen, die fir
die Wahl des befreiungstheolo-
gischen Themas den Ausschlag
gegeben haben, fallt auf, dass
das «Lebens-Zeugnis» von kri-
tisch-prophetischen Pionieren
eine entscheidende Rolle spielt.
Dass dabei auch diejenigen
nicht fehlen, die in einem bruta-
len, physischen Sinne Opfer der
Gewaltanwendung, der Folter,
der Verfolgung und der Ver-
leumdung geworden sind, ehrt
die menschliche und historische
Sensibilitat sowie das Verant-
wortungsbewusstsein dieser Ci-
neasten. Filmdokumente und
Videoproduktionen, auch tber
bisher unbekannte Martyrer der
unterdrickten Volker Latein-
amerikas — zum Beispiel Frei
Tito aus Brasilien («Frei Titoy
von Marlene Franca), Luis Espi-
nal aus Bolivien («Lucho, vives




en el pueblo» von Alfredo
Ovando), Bischof Enrique Ange-
lelli aus Argentinien («Monsefior
Angelelli, martir prohibido» von
Andrés Silvart), Santo Diaz, Ar-
beiterflhrer aus Brasilien
(«Santo e Jesus metallurgicos»
von Claudio Kahns) und andere
—werden nun auch auf audiovi-
suelle Weise ihre Botschaft vom
«Glauben an eine bessere Welty
(vgl. «Acredito gue o mundo
serd melhory von Jussara Quei-
roz und Tuker Marcal, Brasilien,
im SELECTA-Verleih) weitertra-
gen.

Bei gleichbleibender Grund-
thematik bekommt diese Bot-
schaft, dem jeweiligen Umfeld
entsprechend — beispielsweise
Brasilien, Nicaragua — andere
Schwerpunkte und Akzente. Die
folgenden Kurzportrats von «be-
freiungstheologischeny Filme-
machern/Filmemacherinnen
und Filmprojekten (die Kontakte
sind 1984 und 1985 in Rio de Ja-
neiro und Havanna entstanden)
wollen nicht nur diese Pluralitat

und Komplexitat deutlich(er)
machen, sondern auch auf das
reiche menschliche und «christ-

liche» Potential dieser Anstren-
gungen hinweisen. Sie haben ja
bereits Uiber Lateinamerika und
weit Uber innerkirchliche Kon-
troversen hinaus eine zeitge-
schichtliche Bedeutung und Dy-
namik erreicht, deren Chancen
(auch von den europaischen
Kirchen, inklusive Vatikan) wohl
besser zu sehen und zu nutzen
waren.

Geraldo Sarno: «Deus € um
fogo»

Freunde haben Geraldo Sarno
anlasslich einer umfassenden
Retrospektive seines Werkes in
Bilbao (¢«De San Pablo al Ser-
tdor, 1983) unter anderem als
«Cineasta de sintesis» bezeich-
net. Nicht nur weil er Dokumen-
tar- und Spielfilme macht (zum
Beispiel «Coronel Delmiro Gou-
veiay, 1977); wohl auch deshalb,
well in fast all seinen Filmen

Ein landloser Bauer aus dem
Nordosten von Brasilien mit
seiner Familie protestiert ge-
gen die Ungerechtigkeiten
und die Vertreibung von sei-
ten der Grossgrundbesitzer.
Aus «Acredito que o mundo
sera melhor» von Jussara
Queiroz und Tuker Margal.

eine deutliche «Schwacheny fur
den religidsen Synkretismus
seines Landes, Brasilien, und fir
die Volksreligiositat seiner
Landsleute, vor allem im Nord-
este zum Ausdruck kommt (zum
Beispiel «Viramundoy, 1964;
«Padre Cicero», 1970; «Jornal do
Sertao», 1970; «La terra
queimay, 1984).

Zu einer Art von «Sintesis»
(Synthese) wird voraussichtlich
auch sein Dokumentarfilm tber
die Befreiungstheologie, zu
dem die Dreharbeiten in Peru,
Equador, Venezuela, Mexiko,
Kuba, Nicaragua, Argentinien
und Brasilien bereits abge-
schlossen sind. Sarno geht al-
lerdings nicht nur in die (geo-
graphische) Breite, sondern



auch die (theologische) Tiefe,
was im provisorischen Filmtitel
«Deus e um fogo» (Gott ist
Feuer) ja bereits deutlich wird.
Ausgehend von der historischen
«Option fur die Armeny der Kir-
che Lateinamerikas an den Bi-
schofskonferenzen in Medellin
und Puebla, mochte er den Zu-
schauer auch mit den damit ver-
bundenen Grundfragen in be-
zug auf veranderte und sich ver-
andernde Welt-, Zeit-, Zukunfts-
und Kirchenbilder konfrontieren.
«Kann die neue Befreiungspra-
xis bei den Indios ihre ange-
stammte Kultur aufwerten, oder
bewirkt sie das Gegenteil?» —
«Steht eine neue Etappe im Dia-
log zwischen sakularen und reli-
giosen Welt- und Gesellschafts-
entwirfen, zwischen christli-
chen und marxistischen Kraften
bevor, oder wird der Prozess
verdrangt und abgewdirgt?» —
«Wird die «<Befreiung» auch eine
Verséhnung zwischen der <al-
ten traditionellen und der
(euen revolutionaren Kirche
bringen?y»

Zur Ausarbeitung dieser Uber
Lateinamerika hinaus zukunfts-
bestimmenden Fragen hat
Sarno, der «Cineasta de sinte-
sis», nicht nur Karl Marx und die
Bibel neu gelesen (das auch),
oder die «Vater der Befreiungs-
theologie» (Gustavo Gutierrez
und Leonardo Boff) konsultiert.
Er hat vor allem auch eine ganze
Anzahl von Basisgemeinden un-
ter Arbeitern (beispielsweise in
S&o Paulo), Campesinos im In-
nern Brasiliens (mit Bischof Ca-
saldaliga) und Indios (etwa in
Mexiko mit Bischof Samuel
Ruiz) besucht und ihre «Aufbri-
che» — aus der Versklavung zur
Befreiung — miterlebt. «Der Gott,
In dessen Namen bei uns wah-
rend Jahrhunderten von den
Kleinen Unterwerfung gefordert
oder Resignation gepredigt
wurde, isty, gibt er zu bedenken,
«zu einem befreienden Leben
und Warme spendenden Feuer
geworden: Deus € um fogo!»

4

Marlene Franca: «Damit man
die Torturen nicht vergisst...»

Als die sterblichen Uberreste
des Dominikaners Frei Tito 1983
auf dem Flughafen von Sao
Paulo ankamen und unter ande-
ren von Kardinals Arns in Emp-
fang genommen wurden, war
Marlene Franca nicht nur mit
der Kamera, sondern mit ihrer
ganzen Seele und Sensibilitat
dabei. Denn sie hatte den Pater,
der unter der brasilianischen
Militérdiktatur derart grausam
gefoltert und zerstdrt worden
war, dass er sich im franzosi-
schen Exil das Leben nahm,
personlich gut gekannt. Was er
im beruchtigten Gefangnis der
Militarpolizei (DOPS/Departe-
mento Ordem Politico Social)
durchgemacht hat, spottet jeder
Beschreibung. «Viel schlimmer
als die ersten Christen wurde er
durch seine Verfolger mit ihren
Methoden der Elektroschocks
hergerichtet. Deshalb ist er als
Martyrer zu betrachten und
nicht als Selbstmdrder zu ver-
achten. Ein Befreiungstheologe
(avant la lettre» (gestorben im
August 1974), der im Wider-
stand gegen die Diktatur des
Militars das Leben fur die Be-
freiung seines Volkes hingege-
ben hat. lch habe diesen kurzen
Film — <Frei Tito» — gemacht, da-
mit man diese Torturen niemals
vergisst.y

Film- oder Regieerfahrungen
zur Verwirklichung des Vorha-
bens hat sie praktisch keine mit-
gebracht. Dennoch ist aus dem

“relativ wenigen Material, das zur

Verfligung stand (Archivaufnah-
men, Ankunft des Sarges auf
dem Flughafen, Gedachtnisfeier
in der Kathedrale, Lieder und
Musik, die von Tito selber kom-
poniert worden waren}, ein sehr
eindrickliches Dokument ent-
standen. Es wird demnéachst bei
den Kurzfilmtagen von Ober-
hausen zu sehen sein. Vorgan-
gig hatte man gar das 7. Festival
Internacional del Nuevo Cine

Leonardo Boff (rech-
tes Bild in der Mitte)
im Gesprach mit
Helena Salem, der
Autorin des Buches
«L'église des oppri-
més». — Oben die Pro-
duzentin des Films,
Luciola Barreto.

Latino Americano in Havanna
damit eréffnet (OCIC-Preis in
der Kurzfilm-Kategorie).

Marlene Franca, die zurzeit ei-
nen neuen Film Uber die Aus-
beutung von Frauen im Stden
von Brasilien dreht («Mujeres de
la tierray), kommt von der Bihne
her. Als Schauspielerin hat sie
in mehr als 40 Filmen mitge-
wirkt. Offenbar sehr erfolgreich,
denn «ich verdiente viel Geld
und kimmerte mich damit vor
allem um mich selbst!»

Das politische, soziale und
spirituelle Bewusstsein ist dann
im Kontakt mit Alex Viany, dem
bedeutenden Historiker des
brasilianischen Films, und den
Dominikanern von S&o Paulo er-
wacht. «lch habe durch sie die
brasilianische Tragodie und die
befreiende Menschenfreund-
lichkeit Gottes in Jesus von Na-
zareth kennengelernt. Das ruhrt
an tiefste Dimensionen jeder
menschlichen Existenz. Dichter,

SERGE e



Musiker und Martyrer (und bis-
weilen auch Filmemacher) kiin-
den davon ...»

Luciola Barreto: Unterdriicker
und Unterdriickte

Vollig anders als bei Marlene
Franca sieht die Filmkarriere
von Luciola Barreto aus. Sie ist
verheiratet mit dem Produzen-
ten Luis Carlos Barreto, der Re-
gisseur Luci Barreto ist ihr Sohn.
Wer die brasilianische Filmindu-
strie kennt, weiss, dass die Bar-
retos zu den gréssten Produzen-
ten des Landes gehoren. «Wir
produzieren viele Filme mit
leichten Themen kommerzieller
Arty», verdeutlicht Luciola Bar-
reto denn auch selbst die un-
zweideutige Situation.

Zur grossen Ausnahme von
der Regel — mit der franzosisch-
brasilianischen Koproduktion
«L'église des opprimés» (Die

Kirche der Unterdriickten) — ist
es durch die Lektire des gleich-
namigen Buches von Helena
Salem uber Kirche, Basisgemei-
den und Befreiungstheologie in
Brasilien gekommen. Mutter
Barreto «verliebte» sich derart in
dieses Werk, dass sie die Auto-
rin bat, eine Drehbuchfassung
zu erstellen. Als Regisseur
wurde Jorge Bodanzky («Ira-
ceman, 1974) engagiert. Grosse
Mithilfe in finanzieller Hinsicht
hat die franzosische Seite bei-
gesteuert, denn der 80 Minuten
lange Film ist im Rahmen des
neulich unterzeichneten Kultur-
abkommens zwischen Brasilien
und Frankreich zustande ge-
kommen.

Der Schauplatz der Handlung
dieses «Documental de Ficciony
(Dokumentarspielfilm) liegt im
Amazonasgebiety, in einer Ge-
gend, «wo es eigentlich alles
gibty, vor allem K&dmpfe um
Land. Sie haben unter anderem

einem einheimischen «Lider ru-
ral» und zwei franzosischen
Priestern das Leben gekostet.
Von Grossgrundbesitzern ge-
dungen, erflllten die Morder
ihre schmutzige «Pflichty. Als
«hervorragend» wird Don Alano
Pena, der ehemalige Bischof
von Maraba, bezeichnet. «\Weil
er in direktem Kontakt mit den
armeren Schichten der Bevolke-
rung steht, den Arbeitern und
Fischern, und deshalb viele
Dinge zwangslaufig etwas an-
ders sieht...»

Als Produzentin dieses «ih-
res» Films hat Frau Barreto per-
sonlich regen Anteil an seinem
Entstehen genommen. Sie be-
gleitete die Equipe, gibt aber
unumwunden zu, dass die
Angst im kleinen Flugzeug oft-
mals ausserordentlich gross ge-
wesen sel. «Aber dann habe ich
mir ein Herz gefasst und den
Rosenkranz gebetet .. »

Ilhre Erwartungen an das



Werk gehen dahin, «dass es ei-
nen Beitrag zur Veranderung lei-
stet»: von der «Eglise des oppri-
mésy zur «Eglise des liberésy.
Aber so einfach ist das ja auch
wieder nicht!

Silvio Da-Rin: «lgreja da
libertacao»

Etwas «Kalkil» mag auch beim
Entstehen (April bis August
1985) des Films von Silvio Da-
Rin «/greja da libertacdoy (Kir-
che der Befreiung) mit im Spiel
gewesen sein, obwohl die Pro-
duktion auf recht unabhangige
Weise zustande gekommen ist
(unter anderem mit Unterstit-
zung verschiedener europai-
scher Hilfswerke, worunter auch
das Schweizer Fastenopfer).
Was nun vorliegt, ist eine so-
lide Arbeit mit hohem Informa-
tionsgehalt. Bertcksichtigt wer-
den die wichtigsten Etappen
(vom Zweiten Vatikanischen
Konzil bis hin zum vatikanischen
«Verhory von Leonardo Boff) so-
wie Gestalten der Kirche, die
sich seit 20 Jahren mit dem Volk
auf dem Weg nach dem «gelob-
ten Land» begeben hat. Ur-
springlich hatte Silvio Da-Rin
(geboren 1947) vor, einen Film
Uber Don Pedro Casaldéaliga
(siehe Titelbild) zu drehen, well
er in ihm einen Vertreter jener
«prophetischen Kirchey er-
kannte, «mit der man sich auch
als moderner Zeitgenosse iden-
tifizieren kanny. «Diese
schmachtige Gestalt — Dichter,
Priester und Sozialreformery,
letzteres vor allem in Hinblick
auf eine gerechtere Boden-Ver-
teilung in Brasilien im Rahmen
der «Comissdo pastoral da
terra), «mit einem derart starken
Herzen, hat mir wirklich impo-
niert! Schon bei der ersten Be-
gegnung fiel mir aber auf, dass
erimmer in der (Wir-Form:
sprach. Das war kein Pluralis
majestatis und noch viel weni-
ger «Personenkult), sondern un-

6

verkennbarer Ausdruck einer
tiefen Verbundenheit mit dem
Volke in seinem Kampf um

mehr Wirde und Gerechtigkeit.»

Der Umstand, dass trotz die-
ses konziliaren Kirchenbildes
vom «Povo» (Volk) statt vom
«Padre» (Priester, Hierarchie)
eine ganze Reihe von Bischofen
aufgefordert wurden, im Film
Statements abzugeben (neben
Bischof Casaldaliga Don Paolo
Arns, Don Ivo Lorscheiter, Don
C.Humms, Don Mauro Marelli
usw.), hat bei diversen brasilia-
nischen Laien Anlass zu Fragen
im Hinblick auf das Kirchenver-
standnis des Regisseurs gege-
ben. Dies, obwohl gerade die
erwahnten Kirchenfihrer und
Theologen unterschiedslos als
«interessantissimo» bezeichnet
werden.

Silvio Da-Rin, «katholisch er-
zogen und geblieben — bis zum
16. Altersjahry, wie er schalkhaft
bemerkt, registriert, wie viele
andere auch, einen wachsen-
den Druck auf diesen fortschritt-
lichen Flugel der Kirche in- und
ausserhalb Lateinamerikas. Er
Ist Uberdies der Auffassung,
dass der (noch nicht konsoli-
dierte) Demokratisierungspro-
zess in Brasilien die Kirche vor
neue Fragen uber ihre Stellung
und Funktion in der Gesellschaft
stellt. Sein Film ladt ein, solchen
Fragen nachzugehen und damit
auch nach entsprechenden Ant-
worten — und Antwortprozessen
—zu suchen ... («lgreja da liberta-
caoy, 16-mm-Film, franzdsisch
untertitelt, ist erhaltlich im
SELECTA-Verleih, Freiburg.)

Martha Rodriguez und Jorge
Silva: Harte Arbeit mit der
Basis

Mit dem gleichen zahen, kom-
promisslosen inneren Engage-
ment, das bereits ihren Film
«Nuestro voz da tierra, memoria
y futura» (Unsere Stimme von
Erde, Erinnerung und Zukunft)

Sucht den Dialog mit
den Christen: Martha
Rodriguez. — Rechts
oben: Marlene Franca
und Silvio Da-Rin.
Darunter: Susan Ge-
tino und Geraldo
Sarno.

ausgezeichnet hat (Internationa-
les Forum Berlin, 1983; Preis der
OCIC), ist das Autorenteam aus
Kolumbien zurzeit mit der Vor-
bereitung eines Projektes zur
befreiungstheologischen Basis-
arbeit beschaftigt. Jorge Silva
sucht finanzielle Unterstitzung
in Europa dafur (vorgesehenes
Budget 100000 US-Dollar), und
Martha Rodriguez arbeitet am
Konzept. Daflr bringt sie gute
Voraussetzungen mit. Denn die
Zusammenarbeit mit Camillo
Torres (gestorben Februar
1976), dem bekannten und
wichtigen Vorlaufer der latein-
amerikanischen Befreiungspra-



-
@
&
2
o
o
=
)
=
2
w
2]
2
=
s
c §

Fotos

xis und Befreiungstheologie in
einem Arbeiter-Barrio von Bo-
gota, hat ihrem christlichen
Glaubensverstandnis («Ich bin
traditionell katholisch erzogen
wordeny») neue Wege gezeigt.
¢lch war tief beeindruckt von
seinem Denken, habe viel hin-
zugelernt und eine neue Kirche
entdeckt »

Nicht nur voribergehend.
Denn die soziale, politische und
christliche bewusstseinsbil-
dende Arbeit an und mit der Ba-
sis wurde seither weitergefiihrt.
Der Film soll nun ein Stlck da-
von fiir eine gréssere Offentlich-
keit zur Darstellung bringen. Mit

der Unterstltzung von seiten
der kolumbianischen Hierarchie
kann dabei allerdings kaum ge-
rechnet werden, «denn unsere
Bischofe sind sehr konservativ,
vielfach gegen die Basisge-
meinschaften eingestellty. Das
hat Camillo Torres ja schon sehr
deutlich und schmerzlich zu er-
fahren bekommen. Deshalb die
«ewigeny» Auseinandersetzun-
gen mit der Hierarchie und
schliesslich sein Wunsch, sich
laisieren zu lassen. Auch diese
Umstande wird der Film mit Ar-
chivaufnahmen — aus Kuba - in
Erinnerung rufen.

Trotzdem suchen Marta Ro-

driguezund Jorge Silva weiterhin
den Dialog «mit den Christeny.
Sie halten diese Offnung fiir
sehr wichtig und beklagen, dass
das Verhaltnis der Kirche zur
Linken wahrend Jahrzehnten
von Angst und Abwehr gepragt
gewesen sei. Mit dem Erstarken
der Basisbewegungen in den
letzten zehn Jahren und dem
Wachsen einer ¢<neuen Kirchey,
stellen sie fest, ist das nun an-
ders geworden. Tatkraftige
Hilfe, auch bei den Recherchier-
arbeiten zum Film, finden sie
beim «Instituto de educacion
populary der Jesuiten in Bogota,
«wo es sehr gute, fortschrittlich
eingestellte Leute gibty. Die An-
sichten von Gutierrez, Boff, Ca-
saldaliga und anderen hat Mar-
tha Rodriguez aber durch die
persdnliche Lektire ihrer Schrif-
ten kennengelernt.

Als Drehorte sind Kolumbien
und Nicaragua vorgesehen. Kul-
turminister Ernesto Cardenal hat
bereits die Drehgenehmigung
erteilt. «FUr unsy, heisst es in
seinem Schreiben aus Managua
vom Marz 1985, «ist es sehr
wichtig, dass lhr einen Doku-
mentarfilm Uber die Arbeit der
Basisgemeinden dreht, denn so
wird das Engagement der Chri-
sten in unserem revolutiondren
Prozess besser bekannt; zu-
gleich lassen sich die Fehldeu-
tungen und Verleumdungen
richtig stellen, die systematisch
daruber verbreitet werden .»

Susan Getino: «La palabray
el silencio»

Susan Getino, Lebensgefahrtin
von Octavio Getino (Mitautor
von «lLa hora de los hornos» von
Fernando E. Solanas, Argenti-
nien 1968), ist fast durch Zufall
mit einer christlichen Basisge-
meinde in Mexiko bekannt ge-
worden. Die dabei entdeckten
Werte konkreter mitmenschli-
cher Solidaritat, praktizierter
Nachstenliebe haben sie, ihren

7



Aussagen zufolge, «tief beein-
druckty. «FUr mich das Uberzeu-
gendste (Zukunfts-)Bild eines
alternativen, bruderlichen Zu-
sammenlebens, wie ich ihm in
meiner bisherigen palitischen

Tatigkeit noch nie begegnet bin.

In den Linkskreisen, in denen
ich verkehrtey, fahrt sie fort, «re-
dete man vorwiegend von
Strukturen und Strukturrefor-
men, vielfach sogar sehr autori-
tar und abstrakt. Das war ent-
tauschend! Was fehlte, war die
Dimension einer menschlichen
Ethik, die jede Politik zu ergan-
zen hat.» —«In der Befreiungs-
theologiey, davon ist sie fest
uberzeugt, «gibt es verheis-
sungsvolle Anséatze zu dieser
neuen Synthese von Ethik, Poli-
tik und Spiritualitat. Der Mensch
lebt ja tatsédchlich (icht vom
Brot alleiny!»

Uberzeugt hat Susan Getino,
Soziologin und Medienschaf-
fende, aber vor allem das ge-
lebte Beispiel, die Praxis dieses
ganzheitlichen Wirklichkeitsbe-
zuges einer Basisgemeinde, wo
Menschen verschiedener sozia-
ler Schichten offenbar fahig
sind, ihre Erfahrungen, auch die
tieferen, miteinander zu teilen.
Deshalb hat sie sich engagiert.
Mit ihrer Person, aber auch mit
ihrem fachlichen Konnen. Dar-
aus ist vorderhand eine zweitel-
lige Videoproduktion von
110 Minuten entstanden mit
dem hintergrindigen Titel «La
palabra y el silencioy. «La pa-
labray spielt in letzter Hinsicht
auf das Wort an, das nach
christlicher Grunduberzeugung
Mensch geworden ist, eine
Glaubensaussage, die zu den
tragenden Fundamenten der
Befreiungstheologie gehort.
«Silencio» hat mit dem Leiden
vieler Basisbewegungen an der
Kirche zu tun. Es verweist einer-
seits auf das (befristete) «Buss-
schweigeny, das von «Romy
(und zuvor vom erzkonservati-
ven Kardinal von Rio de Janeiro)
Uber Leonardo Boff verhangt

8

worden ist. Es erinnert aber zu-
gleich auch an den Pastoralbe-
such des gegenwartigen Pap-
stes in Nicaragua. Dort hat er,
wie aus den Videobildern zu
wiederholten Malen Uberdeut-
lich zu erkennen ist, seine unru-
higen (sandinistischen) Zuhorer
mit der Aufforderung «Silencio»
zu beruhigen versucht.

Lokale Beschwichtigung oder
universales Programm, «Gegen-
stimmeny» zum Schweigen zu
bringen? «Viele unserer Leute
haben Muhey, figt Susan Ge-
tino vieldeutig und sachlich
hinzu. Und dann folgt der ein-
drickliche Wunsch: « Wir muss-
ten mit dem Papst sprechen
konnen wie mit unseren Prie-
stern. Der Aufbau und das Ein-
tben einer (Kultur des Andern
oder einer «Kultur der Toleranzy,
als Alternative zum herrschen-
den Egoismus und zum fast al-
les beherrschenden Konsum,
machen das mehr denn je erfor-
derlichly &

«La iglesia de los pobres»

«Wir mochten die verschieden-
artigen Befreiungsprozesse in
unserem Kontinent oder in unse-
rer Region (marxistischer, sozial-
demokratischer, nationalisti-
scher oder christlicher Pragung)
mit einer Serie filmisch zur Dar-
stellung bringen. Dabeil haben
wir festgestellt, dass die wichtig-
ste und Uberzeugendste Arbeit
an der Basis von christlichen
Gruppen geleistet wird. Deshalb
werden wir den Teil Uber die Kir-
che «La Iglesia de los pobres)
(Die Kirche der Armen) zuerst in
Angriff nehmen. Der Kurzfilm
«Caminos de liberacion (Wege
der Befreiung. erhaltlich im
SELECTA-Verleih, Freiburg) war
sozusagen der (Vorspann; dazu.»
Fernando Espinosa
(Gruppe Chaski, Peru)

Josef Stutzer
Emitai

(Gott des Donners)

Senegal 1971, Regie:
Ousmane Sembene
(Vorspannangaben

s. Kurzbesprechung 86/49)

Ousmane Sembene ist einer der
wichtigsten Autoren des
schwarzafrikanischen Films und
zugleich einer seiner Begrinder,
obwohl er erst mit 40 Jahren be-
gonnen hat, Filme zu drehen.
1923 im Suden Senegals als
Sohn eines Fischers geboren,
war er zuerst selber Fischer,
dann Schlosser und Maurer. Er
meldete sich freiwillig als Soldat
zur franzdsischen Kolonialar-
mee. 1948 geht er nach Frank-
reich, arbeitet in einer Autofa-
brik, dann mehrere Jahre als
Hafenarbeiter und aktiver Ge-
werkschafter in Marseille. Er be-
ginnt zu schreiben. Fasziniert
vom Medium Film und Uber-
zeugt, mit diesem Kommunika-
tionsmittel eher die Massen zu
erreichen, geht er 1961 nach
Moskau an die Filmhochschule
und studiert unter Donskoj und
Sergej Gerasimow.

Nach Senegal zuriickgekehrt,
dreht er seinen ersten Kurzfilm
«Borom Sarrety (1963), fur den
er mehrere Auszeichnungen er-
halt. Nach einem weiteren Kurz-
film, «Niaye» (1964), dreht er
1966 mit «La noire de .. » den er-
sten langeren Spielfilm Afrikas
tberhaupt. Darin erzahlt er die
Geschichte eines schwarzen



	Option für die Armen

