
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 38 (1986)

Heft: 5

Artikel: Option für die Armen

Autor: Eichenberger, Ambros

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-931326

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-931326
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IMISB

Ambras
Eichenberger

Option für die

Armen

Befreiungstheologie ist nie eine
Theologie der (Schreibtisch-)
Theologen, weder der
lateinamerikanischen noch der
europäischen, gewesen oder geworden.

Eher denn als Lehre muss
sie als (Basis-)Bewegung oder
als «Praxis» verstanden und
bewertet werden. Die Anstösse
dazu kamen von konkreten
Situationen der Unterdrückung
(solche werden beispielsweise
im Film von Eduardo Coutinho
«Cabra marcado para morrer»
anschaulich gemacht, vgl.
ZOOM 3/85, S. 28ff. und 6/85,
S. 11 und sie sind mit dem
Volk, von «unten» her entwickelt
worden.

Was sich dabei herausgebildet
hat, heisst deshalb in vielen

Regionen Lateinamerikas
schlicht «Iglesia populär» «In

Recife haben wir gelernt»,
unterstreicht Dom Helder Camara,
der zu den Pionieren der
Befreiungstheologie gehört, «dass
sich ein Bischof oder Hirte nicht
damit begnügen darf, für das
Volk zu arbeiten. Vielmehr
kommt es zunehmend darauf
an, m/Zdem Volk zu arbeiten,
seinem Rhythmus und Zeitgefühl

zu folgen, sich an der Seite
mit ihm auf den Weg zu
machen, ohne irgend etwas von
oben herab anzuordnen...» (vgl.
Urs Eigenmann, Politische Praxis

des Glaubens. Dom Helder
Camaras Weg zum Anwalt der

Armen und seine Rede an die
Reichen, Freiburg 1985, Exodus;
und «Helder Camara, Gebet für
die Linke», 16-mm-Film von
Reni Mertens und Walter Marti,
SELECTA-Verleih, Freiburg).

Ganz ohne Impulse «von
oben» ist die Bewegung
allerdings auch nicht entstanden,
zumal wenn man weniger in

hierarchischen und dafür mehr
in biblischen Kategorien denkt!
Dann wird unter Umständen die
Erinnerung an jene grandiosen
alttestamentlichen Verheissun-
gen und Visionen wach, wo der
Geist dürre Gebeine «mit Fleisch
überzieht und zum Leben
erweckt» (Ez.37).

Da dieser lebensspendende
Geist, biblischem Zeugnis
zufolge, «weht, wo er will» - aber
auch mit Widerständen von Seiten

der Menschen zu rechnen
hat-, sind diese umfassenden
theologischen, sozialen wie
politischen Befreiungsprozesse in

den einzelnen lateinamerikanischen

Ländern unterschiedlich
weit fortgeschritten. Immerhin
ist die Bewegung inzwischen so
breit und bedeutsam geworden
- im «ideologischen» sowohl
wie im geographischen Sinn -,
dass ohne Übertreibung von
einem Prozess historischen Aus-
masses gesprochen werden
kann. Einheimische Beobachter,
auch solche, die nicht jeden
Sonntag den Gottesdienst besuchen,

bezeichnen sie deshalb
als die zweite, nicht mehr von
Spanien und Portugal importierte,

sondern in den Realitäten
des Kontinentes selbst inkultu-
rierte «Evangelisation».

Ähnlich wird die Entwicklung
inzwischen auch von einer ganzen

Reihe von Cineasten
eingeschätzt. Vorwiegend von
solchen, die seit Jahren mit Mikrofon

und Kamera den grossen
Umwälzungen in ihrer Weltregion

nachspüren und sie zu
dokumentieren versuchen. Nie
zuvor ist in Lateinamerika ein derart

öffentliches Interesse am Pa¬

storalen Engagement einer
Kirche deutlich geworden, die sich
den grossen sozialen, kulturellen,

geistigen und politischen
Herausforderungen der Stunde
stellt. Bis vor kurzem waren vor
allem die weniger rühmlichen
Kapitel der «ersten christlichen»
Kolonialisierung des Kontinents
im 15. Jahrhundert auf der
Leinwand festgehalten worden (vgl.
zum Beispiel «Nuevo Mundo»
von Gabriel Retes, Mexiko, und
«Tupac Amaru» von Federico
Garcia, Peru).

Jetzt beeindruckt die «Option
für die Armen», das heisst jene
konkrete Liebe zu konkreten
Menschen in konkreten
Situationen, die aus dem Evangelium
ihre Kraft und ihre Hoffnung
schöpft. Auch dort, wo die
Terminologie, um diese Situationen
himmelschreiender Ungerechtigkeit

bewusst zu machen und
beim Namen zu nennen, bisweilen

aus der marxistischen
Gesellschaftsanalyse stammt.

Versucht man, im persönlichen

Gespräch mit den Autoren
dieser Filme (deren Zahl
inzwischen auf über 16 angewachsen
ist) den Beweggründen näher
auf die Spur zu kommen, die für
die Wahl des befreiungstheologischen

Themas den Ausschlag
gegeben haben, fällt auf, dass
das «Lebens-Zeugnis» von
kritisch-prophetischen Pionieren
eine entscheidende Rolle spielt.
Dass dabei auch diejenigen
nicht fehlen, die in einem brutalen,

physischen Sinne Opfer der
Gewaltanwendung, der Folter,
der Verfolgung und der
Verleumdung geworden sind, ehrt
die menschliche und historische
Sensibilität sowie das Verant-
wortungsbewusstsein dieser
Cineasten. Filmdokumente und
Videoproduktionen, auch über
bisher unbekannte Märtyrer der
unterdrückten Völker
Lateinamerikas-zum Beispiel Frei
Tito aus Brasilien («Frei Tito»
von Marlene Franca), Luis Espina!

aus Bolivien («Lucho, vives

2



en el pueblo» von Alfredo
Ovando), Bischof Enrique Ange-
lelli aus Argentinien («Monsenor
Angelelli, martir prohibido» von
Andrés Silvart), Santo Diaz,
Arbeiterführer aus Brasilien
(«Santo e Jesus metallurgicos»
von Claudio Kahns) und andere

- werden nun auch auf audiovisuelle

Weise ihre Botschaft vom
«Glauben an eine bessere Welt»
(vgl. «Acredito que o mundo
sera melhor» von Jussara Quei-
roz und Tuker Marçal, Brasilien,
im SELECTA-Verleih) weitertragen.

Bei gleichbleibender
Grundthematik bekommt diese
Botschaft, dem jeweiligen Umfeld
entsprechend - beispielsweise
Brasilien, Nicaragua - andere
Schwerpunkte und Akzente. Die
folgenden Kurzporträts von
«befreiungstheologischen» Filme-
machem/Filmemacherinnen
und Filmprojekten (die Kontakte
sind 1984 und 1985 in Rio de
Janeiro und Havanna entstanden)
wollen nicht nur diese Pluralität

und Komplexität deutlich (er)
machen, sondern auch auf das
reiche menschliche und «christliche»

Potential dieser Anstrengungen

hinweisen. Sie haben ja
bereits über Lateinamerika und
weit über innerkirchliche
Kontroversen hinaus eine
zeitgeschichtliche Bedeutung und
Dynamik erreicht, deren Chancen
(auch von den europäischen
Kirchen, inklusive Vatikan) wohl
besser zu sehen und zu nutzen
wären.

Geraldo Sarno: «Deus è um
fogo»

Freunde haben Geraldo Sarno
anlässlich einer umfassenden
Retrospektive seines Werkes in

Bilbao («De San Pablo al Ser-
täo», 1983) unter anderem als
«Cineasta de sintesis» bezeichnet.

Nicht nur weil er Dokumentär-

a/ndSpielfilme macht (zum
Beispiel «Coronel Delmiro Gou-
veia», 1977); wohl auch deshalb,
weil in fast all seinen Filmen

Ein landloser Bauer aus dem
Nordosten von Brasilien mit
seiner Familie protestiert
gegen die Ungerechtigkeiten
und die Vertreibung von Seiten

der Grossgrundbesitzer.
Aus «Acredito que o mundo
serâ melhor» von Jussara
Queiroz und Tuker Marcal.

eine deutliche «Schwäche» für
den religiösen Synkretismus
seines Landes, Brasilien, und für
die Volksreligiosität seiner
Landsleute, vor allem im Nordeste

zum Ausdruck kommt (zum
Beispiel «Viramundo», 1964;
«Padre Cicero», 1970; «Jornal do
Sertäo». 1970; «La terra
queima», 1984).

Zu einer Art von «Sintesis»
(Synthese) wird voraussichtlich
auch sein Dokumentarfilm über
die Befreiungstheologie, zu
dem die Dreharbeiten in Peru,
Equador, Venezuela, Mexiko,
Kuba, Nicaragua, Argentinien
und Brasilien bereits
abgeschlossen sind. Sarno geht
allerdings nicht nur in die
(geographische) Breite, sondern

3



auch die (theologische) Tiefe,
was im provisorischen Filmtitel
«Deus è um fogo» (Gott ist
Feuer) ja bereits deutlich wird.
Ausgehend von der historischen
«Option für die Armen» der
Kirche Lateinamerikas an den
Bischofskonferenzen in Medellin
und Puebla, möchte er den
Zuschauer auch mit den damit
verbundenen Grundfragen in be-
zug auf veränderte und sich
verändernde Welt-, Zeit-, Zukunftsund

Kirchenbilder konfrontieren.
«Kann die neue Befreiungspraxis

bei den Indios ihre
angestammte Kultur aufwerten, oder
bewirkt sie das Gegenteil?» -
«Steht eine neue Etappe im Dialog

zwischen säkularen und
religiösen Welt- und Gesellschaftsentwürfen,

zwischen christlichen

und marxistischen Kräften
bevor, oder wird der Prozess
verdrängt und abgewürgt?» -
«Wird die (Befreiung) auch eine
Versöhnung zwischen der

ölten» traditionellen und der
<neuen> revolutionären Kirche
bringen?»

Zur Ausarbeitung dieser über
Lateinamerika hinaus
zukunftsbestimmenden Fragen hat
Sarno, der «Cineasta de sinte-
sis», nicht nur Karl Marx und die
Bibel neu gelesen (das auch),
oder die «Väter der Befreiungstheologie»

(Gustavo Gutierrez
und Leonardo Boff) konsultiert.
Er hat vor allem auch eine ganze
Anzahl von Basisgemeinden
unterArbeitern (beispielsweise in
Säo Paulo), Campesinos im
Innern Brasiliens (mit Bischof Ca-

saldäliga) und Indios (etwa in

Mexiko mit Bischof Samuel
Ruiz) besucht und ihre «Aufbrüche»

- aus der Versklavung zur
Befreiung - miterlebt. «Der Gott,
in dessen Namen bei uns während

Jahrhunderten von den
Kleinen Unterwerfung gefordert
oder Resignation gepredigt
wurde, ist», gibt er zu bedenken,
«zu einem befreienden Leben
und Wärme spendenden Feuer
geworden: Deus é um fogo1»

Marlene Franca: «Damit man
die Torturen nicht vergisst...»

Als die sterblichen Überreste
des Dominikaners Frei Tito 1983
auf dem Flughafen von Säo
Paulo ankamen und unter anderen

von Kardinals Arns in Empfang

genommen wurden, war
Marlene Franca nicht nur mit
der Kamera, sondern mit ihrer
ganzen Seele und Sensibilität
dabei. Denn sie hatte den Pater,
der unter der brasilianischen
Militärdiktatur derart grausam
gefoltert und zerstört worden
war, dass er sich im französischen

Exil das Leben nahm,
persönlich gut gekannt. Was er
im berüchtigten Gefängnis der
Militärpolizei (DOPS/Departe-
mento Ordern Politico Social)
durchgemacht hat, spottet jeder
Beschreibung. «Viel schlimmer
als die ersten Christen wurde er
durch seine Verfolger mit ihren
Methoden der Elektroschocks
hergerichtet. Deshalb ist er als

Märtyrer zu betrachten und
nicht als Selbstmörder zu
verachten. Ein Befreiungstheologe
(avant la lettre» (gestorben im
August 1974), der im Widerstand

gegen die Diktatur des
Militärs das Leben für die
Befreiung seines Volkes hingegeben

hat. Ich habe diesen kurzen
Film - (Frei Tito» - gemacht, damit

man diese Torturen niemals
vergisst.»

Film- oder Regieerfahrungen
zur Verwirklichung des Vorhabens

hat sie praktisch keine
mitgebracht. Dennoch ist aus dem
relativ wenigen Material, das zur
Verfügung stand (Archivaufnahmen,

Ankunft des Sarges auf
dem Flughafen, Gedächtnisfeier
in der Kathedrale, Lieder und
Musik, die von Tito selber
komponiert worden waren), ein sehr
eindrückliches Dokument
entstanden. Es wird demnächst bei
den Kurzfilmtagen von
Oberhausen zu sehen sein. Vorgängig

hatte man gar das 7. Festival
Internacional del Nuevo Cine

Leonardo Boff (rechtes
Bild in der Mitte)

im Gespräch mit
Helena Salem, der
Autorin des Buches
«L'église des
opprimés». - Oben die
Produzentin des Films,
Luciola Barreto.

Latino Americano in Havanna
damit eröffnet (OCIC-Preis in
der Kurzfilm-Kategorie).

Marlene Franca, die zurzeit
einen neuen Film über die
Ausbeutung von Frauen im Süden
von Brasilien dreht («Mujeres de
la tierra»), kommt von der Bühne
her. Als Schauspielerin hat sie
in mehr als 40 Filmen mitgewirkt.

Offenbar sehr erfolgreich,
denn «ich verdiente viel Geld
und kümmerte mich damit vor
allem um mich selbst!»

Das politische, soziale und
spirituelle Bewusstsein ist dann
im Kontakt mit Alex Viany, dem
bedeutenden Historiker des
brasilianischen Films, und den
Dominikanern von Säo Paulo
erwacht. «Ich habe durch sie die
brasilianische Tragödie und die
befreiende Menschenfreundlichkeit

Gottes in Jesus von
Nazareth kennengelernt. Das rührt
an tiefste Dimensionen jeder
menschlichen Existenz. Dichter,

4



Musiker und Märtyrer (und
bisweilen auch Filmemacher) künden

davon...»

Luciola Barreto: Unterdrücker
und Unterdrückte

Völlig anders als bei Marlene
Franca sieht die Filmkarriere
von Luciola Barreto aus. Sie ist
verheiratet mit dem Produzenten

Luis Carlos Barreto, der
Regisseur Luci Barreto ist ihr Sohn.
Wer die brasilianische Filmindustrie

kennt, weiss, dass die
Barretos zu den grössten Produzenten

des Landes gehören. «Wir
produzieren viele Filme mit
leichten Themen kommerzieller
Art», verdeutlicht Luciola Barreto

denn auch selbst die
unzweideutige Situation.

Zur grossen Ausnahme von
der Regel - mit der
französischbrasilianischen Koproduktion
«L'église des opprimés» (Die

Kirche der Unterdrückten)- ist
es durch die Lektüre des
gleichnamigen Buches von Flelena
Salem über Kirche, Basisgemeiden

und Befreiungstheologie in

Brasilien gekommen. Mutter
Barreto «verliebte» sich derart in
dieses Werk, dass sie die Autorin

bat, eine Drehbuchfassung
zu erstellen. Als Regisseur
wurde Jorge Bodanzky («Ira-
cema», 1974) engagiert. Grosse
Mithilfe in finanzieller Hinsicht
hat die französische Seite
beigesteuert, denn der 80 Minuten
lange Film ist im Rahmen des
neulich unterzeichneten
Kulturabkommens zwischen Brasilien
und Frankreich zustande
gekommen.

Der Schauplatz der Handlung
dieses «Documentai de Ficciôn»
(Dokumentarspielfilm) liegt im
Amazonasgebiet», in einer
Gegend, «wo es eigentlich alles
gibt», vor allem Kämpfe um
Land. Sie haben unter anderem

einem einheimischen «Lider
rural» und zwei französischen
Priestern das Leben gekostet.
Von Grossgrundbesitzern
gedungen, erfüllten die Mörder
ihre schmutzige «Pflicht». Als
«hervorragend» wird Don Alano
Pena, der ehemalige Bischof
von Marabä, bezeichnet. «Weil
er in direktem Kontakt mit den
ärmeren Schichten der Bevölkerung

steht, den Arbeitern und
Fischern, und deshalb viele
Dinge zwangsläufig etwas
anders sieht...»

Als Produzentin dieses
«ihres» Films hat Frau Barreto
persönlich regen Anteil an seinem
Entstehen genommen. Sie
begleitete die Equipe, gibt aber
unumwunden zu, dass die
Angst im kleinen Flugzeug
oftmals ausserordentlich gross
gewesen sei. «Aber dann habe ich
mir ein Herz gefasst und den
Rosenkranz gebetet...»

Ihre Erwartungen an das

5



Werk gehen dahin, «dass es
einen Beitrag zur Veränderung
leistet»: von der «Eglise des opprimés»

zur «Eglise des libérés».
Aber so einfach ist das ja auch
wieder nicht!

Silvio Da-Rin: «Igreja da
libertaçao»

Etwas «Kalkül» mag auch beim
Entstehen (April bis August
1985) des Films von Silvio Da-
Rin «Igreja da libertaçao» (Kirche

der Befreiung) mit im Spiel
gewesen sein, obwohl die
Produktion auf recht unabhängige
Weise zustande gekommen ist
(unter anderem mit Unterstützung

verschiedener europäischer

Fiilfswerke, worunter auch
das Schweizer Fastenopfer).

Was nun vorliegt, ist eine
solide Arbeit mit hohem
Informationsgehalt. Berücksichtigt werden

die wichtigsten Etappen
(vom Zweiten Vatikanischen
Konzil bis hin zum vatikanischen
«Verhör» von Leonardo Boff)
sowie Gestalten der Kirche, die
sich seit 20 Jahren mit dem Volk
auf dem Weg nach dem «gelobten

Land» begeben hat.
Ursprünglich hatte Silvio Da-Rin
(geboren 1947) vor, einen Film
über Don Pedro Casaldäliga
(siehe Titelbild) zu drehen, weil
er in ihm einen Vertreter jener
«prophetischen Kirche»
erkannte, «mit der man sich auch
als modernerZeitgenosse
identifizieren kann». «Diese
schmächtige Gestalt - Dichter,
Priester und Sozialreformer»,
letzteres vor allem in Hinblick
auf eine gerechtere Boden-Verteilung

in Brasilien im Rahmen
der <Comissäo pastoral da

terra), «mit einem derart starken
Herzen, hat mirwirklich imponiert!

Schon bei der ersten
Begegnung fiel mir aber auf, dass
er immer in der <Wir-Form>
sprach. Das war kein PI u ra I is

majestatis und noch viel weniger

<Personenkult>, sondern un¬

verkennbarer Ausdruck einer
tiefen Verbundenheit mit dem
Volke in seinem Kampf um
mehr Würde und Gerechtigkeit.»

Der Umstand, dass trotz dieses

konziliaren Kirchenbildes
vom «Povo» (Volk) statt vom
«Padre» (Priester, Hierarchie)
eine ganze Reihe von Bischöfen
aufgefordert wurden, im Film
Statements abzugeben (neben
Bischof Casaldäliga Don Paolo
Arns, Don Ivo Lorscheiter, Don
C. Humms, Don Mauro Morelli
usw.), hat bei diversen brasilianischen

Laien Anlass zu Fragen
im Hinblick auf das Kirchenverständnis

des Regisseurs gegeben.

Dies, obwohl gerade die
erwähnten Kirchenführer und
Theologen unterschiedslos als
«interessantissimo» bezeichnet
werden.

Silvio Da-Rin, «katholisch
erzogen und geblieben - bis zum
16. Altersjahr», wie er schalkhaft
bemerkt, registriert, wie viele
andere auch, einen wachsenden

Druck auf diesen fortschrittlichen

Flügel der Kirche in- und
ausserhalb Lateinamerikas. Er

ist überdies der Auffassung,
dass der (noch nicht konsolidierte)

Demokratisierungspro-
zess in Brasilien die Kirche vor
neue Fragen über ihre Stellung
und Funktion in der Gesellschaft
stellt. Sein Film lädt ein, solchen
Fragen nachzugehen und damit
auch nach entsprechenden
Antworten - und Antwortprozessen
- zu suchen («Igreja da libertaçao»,

16-mm-Film, französisch
untertitelt, ist erhältlich im
SELECTA-Verleih, Freiburg.)

Martha Rodriguez und Jorge
Silva: Harte Arbeit mit der
Basis

Mit dem gleichen zähen,
kompromisslosen inneren Engagement,

das bereits ihren Film
«Nuestro voz da tierra, memoria
Y futura» (Unsere Stimme von
Erde, Erinnerung und Zukunft)

Sucht den Dialog mit
den Christen: Martha
Rodriguez. - Rechts
oben: Marlene Franca
und Silvio Da-Rin.
Darunter: Susan Ge-
tino und Geraldo
Sarno.

ausgezeichnet hat (Internationales
Forum Berlin, 1983; Preis der

OCIC), ist das Autorenteam aus
Kolumbien zurzeit mit der
Vorbereitung eines Projektes zur
befreiungstheologischen Basisarbeit

beschäftigt. Jorge Silva
sucht finanzielle Unterstützung
in Europa dafür (vorgesehenes
Budget 100000 US-Dollar), und
Martha Rodriguez arbeitet am
Konzept. Dafür bringt sie gute
Voraussetzungen mit. Denn die
Zusammenarbeit mit Camillo
Torres (gestorben Februar
1976), dem bekannten und
wichtigen Vorläufer der
lateinamerikanischen Befreiungspra-

6



xis und Befreiungstheologie in

einem Arbeiter-Barrio von
Bogota, hat ihrem christlichen
Glaubensverständnis («Ich bin
traditionell katholisch erzogen
worden») neue Wege gezeigt.
«Ich war tief beeindruckt von
seinem Denken, habe viel
hinzugelernt und eine neue Kirche
entdeckt.»

Nicht nur vorübergehend.
Denn die soziale, politische und
christliche bewusstseinsbil-
dende Arbeit an und mit der Basis

wurde seither weitergeführt.
Der Film soll nun ein Stück
davon für eine grössere Öffentlichkeit

zur Darstellung bringen. Mit

der Unterstützung von Seiten
der kolumbianischen Hierarchie
kann dabei allerdings kaum
gerechnetwerden, «denn unsere
Bischöfe sind sehr konservativ,
vielfach gegen die
Basisgemeinschaften eingestellt». Das
hat Camillo Torres ja schon sehr
deutlich und schmerzlich zu
erfahren bekommen. Deshalb die
«ewigen» Auseinandersetzungen

mit der Hierarchie und
schliesslich sein Wunsch, sich
laisieren zu lassen. Auch diese
Umstände wird der Film mit
Archivaufnahmen - aus Kuba - in

Erinnerung rufen.
Trotzdem suchen Marta Ro¬

driguez und Jorge Silva weiterhin
den Dialog «mit den Christen».
Sie halten diese Öffnung für
sehr wichtig und beklagen, dass
das Verhältnis der Kirche zur
Linken während Jahrzehnten
von Angst und Abwehr geprägt
gewesen sei. Mit dem Erstarken
der Basisbewegungen in den
letzten zehn Jahren und dem
Wachsen einer «neuen Kirche»,
stellen sie fest, ist das nun
anders geworden. Tatkräftige
Hilfe, auch bei den Recherchierarbeiten

zum Film, finden sie
beim «Instituto de educaciön
populär» der Jesuiten in Bogota,
«wo es sehr gute, fortschrittlich
eingestellte Leute gibt». Die
Ansichten von Gutierrez, Boff, Ca-
saldäliga und anderen hat Martha

Rodriguez aber durch die
persönliche Lektüre ihrer Schriften

kennengelernt.
Als Drehorte sind Kolumbien

und Nicaragua vorgesehen.
Kulturminister Ernesto Cardenal hat
bereits die Drehgenehmigung
erteilt. «Für uns», heisst es in
seinem Schreiben aus Managua
vom März 1985, «ist es sehr
wichtig, dass Ihr einen
Dokumentarfilm über die Arbeit der
Basisgemeinden dreht, denn so
wird das Engagement der Christen

in unserem revolutionären
Prozess besser bekannt;
zugleich lassen sich die Fehldeutungen

und Verleumdungen
richtig stellen, die systematisch
darüber verbreitet werden.»

Susan Getino; «La palabra y
el silencio»

Susan Getino, Lebensgefährtin
von Octavio Getino (Mitautor
von «La hora de los hornos» von
Fernando E. Solanas, Argentinien

1968), ist fast durch Zufall
mit einer christlichen Basisgemeinde

in Mexiko bekannt
geworden. Die dabei entdeckten
Werte konkreter mitmenschlicher

Solidarität, praktizierter
Nächstenliebe haben sie, ihren

7



Aussagen zufolge, «tief
beeindruckt», «Für mich das überzeugendste

(Zukunfts-)Bild eines
alternativen, brüderlichen
Zusammenlebens, wie ich ihm in
meiner bisherigen politischen
Tätigkeit noch nie begegnet bin.
In den Linkskreisen, in denen
ich verkehrte», fährt sie fort,
«redete man vorwiegend von
Strukturen und Strukturreformen,

vielfach sogar sehr autoritär

und abstrakt. Das war
enttäuschend! Was fehlte, war die
Dimension einer menschlichen
Ethik, die jede Politik zu ergänzen

hat.» - «In der Befreiungstheologie»,

davon ist sie fest
überzeugt, «gibt es verheis-
sungsvolle Ansätze zu dieser
neuen Synthese von Ethik, Politik

und Spiritualität. Der Mensch
lebt ja tatsächlich (nicht vom
Brot allein)!»

Überzeugt hat Susan Getino,
Soziologin und Medienschaffende,

aber vor allem das
gelebte Beispiel, die Praxis dieses
ganzheitlichen Wi rkl ichkeitsbe-
zuges einer Basisgemeinde, wo
Menschen verschiedener sozialer

Schichten offenbar fähig
sind, ihre Erfahrungen, auch die
tieferen, miteinander zu teilen.
Deshalb hat sie sich engagiert.
Mit ihrer Person, aber auch mit
ihrem fachlichen Können. Daraus

ist vorderhand eine zweiteilige

Videoproduktion von
110 Minuten entstanden mit
dem hintergründigen Titel «La

palabra y el silencio». «La
palabra» spielt in letzter Hinsicht
auf das Wort an, das nach
christlicher Grundüberzeugung
Mensch geworden ist, eine
Glaubensaussage, die zu den
tragenden Fundamenten der
Befreiungstheologie gehört.
«Silencio» hat mit dem Leiden
vieler Basisbewegungen an der
Kirche zu tun. Es verweist einerseits

auf das (befristete)
«Bussschweigen», das von «Rom»
(und zuvor vom erzkonservativen

Kardinal von Rio de Janeiro)
über Leonardo Boff verhängt

worden ist. Es erinnert aber
zugleich auch an den Pastoralbesuch

des gegenwärtigen Papstes

in Nicaragua. Dort hat er,
wie aus den Videobildern zu
wiederholten Malen überdeutlich

zu erkennen ist, seine
unruhigen (sandinistischen) Zuhörer
mit der Aufforderung «Silencio»
zu beruhigen versucht.

Lokale Beschwichtigung oder
universales Programm,
«Gegenstimmen» zum Schweigen zu

bringen? «Viele unserer Leute
haben Mühe», fügt Susan
Getino vieldeutig und sachlich
hinzu. Und dann folgt der
eindrückliche Wunsch: «Wir müss-
ten mit dem Papst sprechen
können wie mit unseren
Priestern. Der Aufbau und das
Einüben einer (Kultur des Andern)
oder einer (Kultur der Toleranz),
als Alternative zum herrschenden

Egoismus und zum fast
alles beherrschenden Konsum,
machen das mehr denn je
erforderlich!»

«La iglesia de los pobres»
«Wir möchten die verschiedenartigen

Befreiungsprozesse in
unserem Kontinent oder in unserer

Region (marxistischer,
sozialdemokratischer, nationalistischer

oder christlicher Prägung)
mit einer Serie filmisch zur
Darstellung bringen. Dabei haben
wir festgestellt, dass die wichtigste

und überzeugendste Arbeit
an der Basis von christlichen
Gruppen geleistet wird. Deshalb
werden wir den Teil über die
Kirche <La Iglesia de los pobres)
(Die Kirche der Armen) zuerst in
Angriff nehmen. Der Kurzfilm
(Caminos de Iiberaciôn> (Wege
der Befreiung, erhältlich im
SELECTA-Verleih, Freiburg) war
sozusagen der (Vorspann) dazu.»

Fernando Espinosa
(Gruppe Chaski, Peru)

Josef Stutzer

Emitaï

(Gott des Donners)

Senegal 1971. Regie:
Ousmane Sembene
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 86/49)

Ousmane Sembene ist einer der
wichtigsten Autoren des
schwarzafrikanischen Films und
zugleich einer seiner Begründer,
obwohl er erst mit 40 Jahren
begonnen hat. Filme zu drehen.
1923 im Süden Senegals als
Sohn eines Fischers geboren,
war er zuerst selber Fischer,
dann Schlosser und Maurer. Er

meldete sich freiwillig als Soldat
zur französischen Kolonialarmee.

1948 geht er nach Frankreich,

arbeitet in einer Autofa-
brik, dann mehrere Jahre als
Hafenarbeiter und aktiver
Gewerkschafter in Marseille. Er

beginnt zu schreiben. Fasziniert
vom Medium Film und
überzeugt, mit diesem Kommunikationsmittel

eher die Massen zu
erreichen, geht er 1961 nach
Moskau an die Filmhochschule
und studiert unter Donskoj und
Sergej Gerasimow.

Nach Senegal zurückgekehrt,
dreht er seinen ersten Kurzfilm
«Borom Sarret» (1963), für den
er mehrere Auszeichnungen
erhält. Nach einem weiteren Kurzfilm,

«Niaye» (1964), dreht er
1966 mit «La noire de ...» den
ersten längeren Spielfilm Afrikas
überhaupt. Darin erzählt er die
Geschichte eines schwarzen

8


	Option für die Armen

