
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 37 (1985)

Heft: 19

Artikel: Mein Platz ist im Geheimnis

Autor: Eichenberger, Ambros

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932295

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932295
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ambras Eichenberger

Mein Platz ist im

Geheimnis

Aus dem «Nachlass» von Luis
Bunuel

Darüber, ob mit Luis Bunuel am
29. Juli 1983 «ein grosserTheo-
loge» (Orientierung 1/1984) oder
ein ebenso grosser Gotteslästerer

von uns gegangen ist, werden

die Meinungen wohl immer
auseinandergehen. Ohne
grösseres Risiko lässt sich indessen
behaupten und belegen, «dass
mittelmässige Geister aus (fast)
allen Lagern den Versuch der
Vereinnahmung des Regisseurs
und seines Werkes zur
Rechtfertigung ihrer eigenen
Weltanschauung unternommen
haben», wie ein guter Kenner
Bunuels und seiner Interpreten
sich auszudrücken pflegt.
Zudem machen es die existentiellen

Widersprüche, die der Meister

bekanntlich nicht nur gelten,

sondern auch stehen liess,
ohne Harmonisierungen
anzustreben, keinem leicht, ihn mit
der einen oder anderen unserer
üblichen politischen oder
religiösen Etiketten zu versehen.

Hinzukommt, dass er, vor
allem in der dritten, letzten, einsamen,

«monastischen» Phase
seines Lebens (etwa 1977-1983)
ausser dem «Testament», das er
seinem langjährigen Szenari-
sten, dem Franzosen Jean-
Claude Carrière, diktierte. (Luis
Bunuel: «Mein letzter Seufzer»,

deutsch im Athenäum Verlag,
Königstein Ts. 1983), der Aus-
senwelt, auch der engeren,
kaum etwas von seinem Innenleben

preisgegeben hat. Sogar
dafür, dass die Neugierde der
Journalisten und der Medien,
die er als eine der grossen
lügenverbreitenden Plagen der
modernen Gesellschaft betrachtete

(«In Wahrheit sind die
Medien vielleicht der bösartigste
der vier [apokalyptischen]
Reiter», heisst es im letzten Kapitel
seines Buches), auch posthum
in Schranken gehalten werden
konnte, hatte er wohlwissend
vor-gesorgt. «Luis me prohibiô
hablar de él...» (Luis verbot mir,
von ihm zu sprechen), gibt seine
Frau Jeanne beispielsweise zu
bedenken. Und diese
«Vorschriften» sind denn auch
respektiert und eingehalten worden,

abgesehen von wenigen
Ausnahmen, zu denen übrigens
auch das Gespräch im Hause
Bunuels gehört, auf dem diese
Notizen beruhen.

Zwei unverfilmte Drehbücher

So ist bisher denn auch kaum
bekannt geworden, dass dem
letzten, 1977 gedrehten Film
«Cet obscur objet du désir»
(mindestens) noch zwei weitere
hätten folgen sollen, wenn die
gesundheitlichen Voraussetzungen

(u.a. Hörbehinderung durch
den Gebrauch einer Waffe in
früheren Jahren) gegeben
gewesen wären. Dem einen der
Drehbücher, «Là-bas», liegt der
1891 erschienene Roman von
Joris Karl Huysmans mit dem
gleichnamigen Titel zugrunde.
Dessen literarische Bedeutung
besteht nicht zuletzt in dem
Versuch, den materialistischen
Naturalismus Zolas und seiner
Schule, «der blind ist für die
Geheimnisse, die uns umgeben»,
durch einen «spiritualistischen
Naturalismus» zu ersetzen und
damit zu überwinden. Der Ro¬

man «Là-bas», der diese
Aufgabe leisten sollte, erzählt vom
Schriftsteller Durtal, der sich mit
der Niederschrift der Lebensgeschichte

des mittelalterlichen
Gilles de Rais befasst, jenem
«denkwürdigen Wildling» aus
dem 15. Jahrhundert, der kleine
Kinder raubte und schlachtete,
Magie betrieb, Tempel schändete

und viele andere Freveltaten

auf dem Gewissen hatte.
Durtal erfährt beim Schreiben,
dass solch satanische Exzesse
nicht nur der Vergangenheit
angehören, sondern im Paris sei-
nerTage, vor allem durch die
Zelebration von «schwarzen
Messen», wahre Urständ feiern.

Für die Verfilmung hatte
Bunuel damit offensichtlich einen
Stoff gefunden, der seine
eigene surrealistische Phantasie
noch einmal beflügelte und die
diversen Einflüsse - Freud,
Sade, Marx und (spanische)
Mystiker-, deren Spuren in
seinem ganzen Werke anzutreffen
sind, gleichsam zu einer
(abschliessenden) Synthese
verdichtete. Auf jeden Fall hätte
der Film viel zu reden gegeben
und umfangreiche Protestwellen

ausgelöst. Wie bei «Viri-
diana» und anderen Werken
wäre Bunuel mit Sicherheit,
mehr als Huysmans, der als
Benediktineroblate in einem Kloster

starb, einmal mehr der
Blasphemie bezichtigt worden.
Bilder und Einstellungen,
beispielsweise jene aus dem Ritual
der «schwarzen Messe», wo der
Zelebrant nicht über Brot und
Wein, sondern über einen nackten

Frauenkörper die biblischen
Wandlungsworte «Das ist mein
Leib» spricht, fordern geradewegs

dazu heraus.
Dennoch mündet auch dieser

letzte, grosse typische
(unverfilmte) «Bunuel» nicht
«einfach» in eine selbstzweckhaft
inszenierte, ekelerregende Sex-
Orgie ein, die mit einer
entsprechenden Huldigung an Satan
und den Antichristen statt an

2



Bunuels Frau
Jeanne Roucard:

«Luis wusste sehr
viel über Religion

und Theologie».

Christus und das Göttliche zu
Ende geht und die Verkommenheit

des menschlichen
Geschlechtes und der pilgernden
Kirche symbolisiert. «Ich bin
Pessimist und Nihilist und
Atheist - oder was sonst noch
beliebt-, aber in all meinen
Filmen werden Sie immer auch
einen Hoffnungsschimmer
finden», hat Bunuel mehrmals zu
verstehen gegeben. In «Là-bas»
kommt er dem Zuschauer, in

freier Abänderung der literarischen

Vorlage, wo «dieses
Jahrhundert auf Christus pfeift in

seiner Glorie... und die Seele
ausleert durch den Unterleib»,
in der Gestalt eines geschundenen

und entsprechend unappetitlichen

«Grünewald-Christus»
entgegen. Trotz dieses
mitgenommenen Aussehens,
bemerkt Bunuel, «verfügt die Figur
über eine geheimnisvolle,
geistige Ausstrahlungskraft («qui

pourtant resplendit d'une
Spiritualité mystérieuse»), «Von weit
her», heisst es dann im allerletzten

Satz, «hört man Glocken läuten

...», die, so ist anzunehmen,
auf andere Dimensionen der
Existenz verweisen.

Origineller und tiefgründiger,
wohl auch was die spanische
Eigenart betrifft, lassen sich solche

«Hoffnungsschimmer» aber
schon vorher im Handlungsablauf

des Stoffes entdecken.

3



mmxk
Etwa an der Stelle, wo Gilles de
Rais, dieses Monstrum eines
Kriminellen, so intensiv «coram
Deo et publico» in sich geht und
seine Schuld bekennt und
bereut, dass sogar die Mütter, deren

Kinder er umgebracht hat,
die Tränen der Rührung über
diesen reumütigen Sünder nicht
mehr zurückzuhalten vermögen.
Hier werden, ohne Zynismus,
«überkommene» und oftmals
belächelte biblische Sachverhalte

und Begriffe wie Reue und
Busse.Vergebung und Gnade
als reale, veränderungswirksame

seelische Faktoren hingestellt.

Bunuel hat damit
wahrscheinlich nicht nur an mittelalterliche

Geistigkeit, an «die
Seele des Mittelalters» gerührt,
mit dem er sich zeitlebens stark
verbunden fühlte, sondern
zugleich auch an die Herzen vieler
zeitgenössischer «Atheisten von
Gottes Gnaden», als deren
Vertreter und Fürsprecher er sich ja
immer auch verstanden hat...

Nicht ganz so dicht scheint
das letzte Drehbuch zu sein, das
den Titel «Agonia» trägt, von
Bunuel als eine «fantaisie réaliste,
politico-réligieuse» bezeichnet
wurde und im August 1978 in

nur 23 Tagen entstanden war,
«totalement conçu et écrit en
23 jours», wie er selbst
handschriftlich auf der ersten Seite
anmerkte. Der Inhalt basiert auf
dem - als negativ wahrgenommenen

-Zusammenspiel von
Wissenschaft, Technik und
Medien. Es handelt sich um eine
Art von pessimistisch eingefärbter

Zivilisations- und
Gegenwartskritik, in der sich wohl zum
grossen Teil das Weltbild des
alternden Regisseurs widerspiegelt,

wie es teilweise auch seiner

Autobiografie («Mein letzter
Seufzer») zu entnehmen ist.

Ort der Handlung ist noch
einmal Paris, hier als Chiffre für
eine moderne, oberflächliche
Industrie- und Überflussgesellschaft

der dritten industriellen
Revolution, die von den sie um¬

gebenden Bedrohungen und
Gefahren offensichtlich nicht die
geringste Ahnung hat oder
haben will und nur auf materielles
Wachstum und auf «Fortschritt»
aus ist. Diese Inventaraufnahme
des geistigen Zustandes der
heutigen Welt beginnt mit
einem feierlichen Gottesdienst in

einer Kathedrale, wo die Predigt
eines nicht unsympathisch
gezeichneten, älteren weisshaari-
gen Bischofs über das Ende der
Welt aber keine überwältigende
Aufmerksamkeit findet. Er wird
in der Folge denn auch von jungen

Vertretern einerTerroristen-
gruppe ermordet (Baader-Meinhof

ist als Beispiel ausdrücklich
erwähnt), von einer Generation,
für die, wie der Autor sagt, «der
Terrorismus das Esperanto, die
universale Sprache unserer Zeit
geworden ist». Abermals ist, wie
im vorhergehenden Drehbuch
und in manchen Bunuel-Filmen

(«Nazarin» zum Beispiel), die
Jesus-Gestalt präsent. Sie kommt
am Schluss als Weltenrichter
auf einer Wolke daher, die sich
aber zusehends als Atompilz zu
erkennen gibt. Eine nähere
Betrachtung der Gestalt macht
deutlich, dass zwei leere
Augenhöhlen die wachsamen
Augen des Richters ersetzen.
Eindrückliche Bilder einer
fortschreitenden moralischen
Sauvagerie, die die Welt um ihre
letzten Chancen der Erlösung
bringt, weil sie ihren «Heiland»
nicht zu erkennen vermag? Oder
Hinweise, dass auch die blind,
taub und bürgerlich gewordene
christliche Religion den Untergang

der Welt nicht mehr stoppen

kann?
Wie dem auch sei, damit

schliesst sich der grosse Bogen,
der dieses gesamte Werk
umspannt, in einem gewissen Sinn,
denn Bunuel ist sich auch inso-

4



fern treu geblieben, als er mit
allen seinen Filmen dem
Zuschauer nicht zuletzt den
Eindruck vermitteln wollte, «dass
wir nicht in der besten aller
möglichen Welten leben, sondern

in einer Gesellschaft voll
Brutalität, Scheinheiligkeit und
Ungerechtigkeit» (aus einem
Gespräch mit Wilfried
Berghahn, Filmkritik 5/1963).

Theologie und
Devotionalien...

Bunuel hat, vor allem seitdem
die Rezeption der von ihm
hochverehrten Musik infolge
des fortschreitenden
Gehörschadens schwierig, ja unmöglich

geworden war («Ich höre
nur noch ein Rauschen»), viel
gelesen. Dass sich unter
diesem Lesestoff auch Werke
theologischer Natur befanden, be¬

stätigt nicht nur seine Frau

(«Luis sabia muchisimo de
religion y de teologia»), sondern
das hat er jedem der es wissen,
lesen (vgl. «Mein letzter Seufzer»,

S. 163ff.) oder glauben
wollte, persönlich anvertraut.
Etwas näheren Aufschluss
darüber gibt auch die recht
umfangreiche Bibliothek in seinem
einfachen und bescheidenen
Arbeitszimmer. Daraus geht
beispielsweise hervor, dass dieses

theologische Interesse sich
nicht auf jene kirchen- oder
ketzergeschichtlichen Werke
beschränkte (die «Historia de los
Fleterodoxos espanoles» befindet

sich zum Beispiel darunter),
die zur Vorbereitung von Filmen
wie «Simon del desierto», «La

voie lactée» und anderen ohnehin

unentbehrlich waren.
Ob und in welchem Sinne

Einführungen in die katholische
Dogmatik, ein Genre, von dem

Luis Bunuel
(rechts) mit dem
Dominika nerpater
Julian Pablo
Fernandez, seinem
besten Freund der
letzten Jahre.

es in den Regalen erstaunlicherweise

gleich mehrere Beispiele
gibt, anregend oder aufregend
gewesen sind, bleibt eine
andere Frage. Sporadische
handschriftliche Anmerkungen deuten

darauf hin, dass auch diese
spröde und trockene Sparte der
religiösen Literatur (Kenner
behaupten, er habe daneben die
Texte der grossen spanischen
Mystiker «fast auswendig»
gekannt) nicht unberührt geblieben

ist. So sind etwa in einer
1962 bei Herder herausgekommenen

«Initiation théologique»
jene Stellen nachdrücklich
hervorgehoben, die den Geheimnischarakter

jener Wirklichkeit
unterstreichen, auf die im
neuen Testament mit dem
Ausdruck «Reich Gottes»
hingewiesen wird («Jesus llama
<misterio> el rein de Dios»,
vermerkte er am Rand).

Das mögen überinterpretierte

5



JOêffhL..
und belanglose Kleinigkeiten
sein. Vielleicht steckt dennoch
mehr dahinter. Beispielsweise
der Ausdruck eines inneren
Aufruhrs, der sich weigert, das
Unverfügbare des Geheimnisses,
das mit dem Namen Gott
bezeichnet wird, gegen ein
rechthaberisches, dogmatisch-spätscholastisches

und entsprechend

verknöchertes, kirchliches

«System» einzutauschen
(wie er es allenfalls auch im
Religionsunterricht bei den spanischen

Jesuiten kennen lernte),
um es auf diese Weise, wie er
selber aufschlussreich bemerkt,
«mittelmässig» zu machen. Das
«Glaubensbekenntnis» bunuel-
scher Prägung - «Ich habe für
meinen Platz entschieden, er ist
im Geheimnis» (vgl. «Mein letzter

Seufzer», S. 165) - ist eben
doch weit mehr als ein blosser
Nebensatz, der im Sinne eines
bequemen und geistig trägen
Agnostizismus - darüber kann
man eh nichts wissen! - abgetan

werden könnte. Eher sind
darin Elemente eines «Ateismo
purificador» zu erkennen, der
sich dagegen wehrt und schon
immer gewehrt hat, Gottesoder

Götzenbilder mit der
«abgebildeten» Wirklichkeit selbst
zu verwechseln.

Weitere religiöse Gegenstände

aus dem «Nachlass» mögen

eher auf das Konto der ans
Pedantische grenzenden bu-
nuelschen Ordnungsliebe
gehen, als dass sie für eine ohnehin

verspätete «apologetische
Beweisführung» in Anspruch
genommen werden könnten
oder sollten. Dazu gehört nicht
nur das wohlbehütete Andenken

an die erste heilige
Kommunion in Form eines traditionellen,

künstlerisch eher
zweifelhaften Heiligenbildchens
(«Recuerdo de la primera
communion de Luis Bunuel Portoles,
recibida el die 17. de abril de
1910 en el Colegio del Salvador
de Zaragoza»), sondern auch
der Dankesbrief eines Pfarrers

für den Tabernakel
(Aufbewahrungsschrein für geweihte
Hostien in katholischen Kirchen)
den er ihm übergeben hatte,
nachdem antiklerikale Freunde
auf die geschmacklose Idee
gekommen waren, ihm ein solches
Geschenk für profane
Verwendungszwecke anzubieten.
Unaufgeklärt bleibt bis jetzt, wie
eine Medaille aus dem Pontifi-
kat Pauls VI., mit einem Relief
von Pauli Bekehrung auf der
Rückseite, in den Besitz des
Regisseurs gelangte. Ob «Rom»
und ein den «Fernstehenden»
gegenüber offener Papst
(Paul VI.) sich trotz allen Kontroversen

- sub secreto - für den
einen oder andern kirchen- und
gesellschaftskritischen Film und
das geistige Interesse, das sich
darin versteckt, erkenntlich
zeigen wollte...?

Begleiter und Freunde

Zu den treuesten aber auch zu
den unauffälligsten und
bescheidensten Begleiterinnen
Bunuels hat seine Frau, die in
Frankreich geborene und
aufgewachsene Jeanne Ftoucard
gehört, mit der er während mehr
als 50 Jahren zusammenlebte.
Die Ehe, aus der die beiden
Söhne Jean Louis und Rafael
hervorgegangen sind, ist,
zuverlässigen Informationen zufolge,
nicht durch ein Übermass an
verbaler Kommunikation
gekennzeichnet gewesen. Jeanne
selbst stellt ohne anzuklagen
fest, dass er, Bunuel, viel von
seinem inneren Universum an
Bildern, Visionen, Träumen und
Alpträumen «für sich behalten
habe» und ihre gegenseitige
Liebe fast ganz auf eine Art von
stillem Einvernehmen, das der
grossen Worte gar nicht erst
bedurfte, gegründet gewesen sei.
Dieses Einvernehmen hat sich
aber als tragfähig erwiesen. Bis

ganz zum Schluss. Als der
endgültige Abschied kam und

Jeanne - allein - neben dem
Sterbebett sass, hat ein langer
Händedruck ihres Gatten und
haben seine nüchternen und
völlig unpathetischen Worte
«Jeanne me muero» (Jeanne,
jetzt muss ich sterben) diesem
«amor en silencio» das Siegel
der Bestätigung aufgedrückt.
Dann ist er, konsequent, ehrlich
mit sich selbst und eigentlich
gar nicht so «unfromm» in sein
Geheimnis eingegangen.

Seither versucht die trotz
ihres hohen Alters noch rüstige
und tapfere (Haus)Frau, die
heute noch schneidert und
strickt und Bunuel oftmals zu
seiner Arbeit angespornt haben
soll («Das ist ihr grosses
Verdienst»), das Erbe ihres Mannes,

teilweise bis in gewisse
Einzelheiten hinein, weiterzu-
pflegen. Denn er hatte ihr noch
in seinen letzten Tagen empfohlen,

«ihr Leben weiter zu leben,
den Hund -wie bisher- um vier
Uhr nachmittags hinauszuführen,

salzlos zu essen, mit dem
Wasser (das in diesem Stadtteil
Mexikos oft eine Mangelware
ist) aufzupassen und sich
weiterhin Dauerwellen machen zu
lassen...»

Wer mehr über das innere
Leben und vor allem über das
Sterben von Bunuel erfahren
möchte, und wären es nähere
Verwandte aus Spanien, die
etwa interessierte, «ob der Onkel

trotz mangelnder religiöser
Überzeugungen ruhigen Gewissens

eingeschlafen sei», wird
von ihr gerne an den Dominikanerpater

Julian Pablo Fernandez
verwiesen, den sie ohne zu
zögern als «besten Freund ihres
Mannes» («besser als Lorca zu
seinerzeit») zu bezeichnen
pflegt. Kein anderer aus dem
ehemals breiten Freundeskreis
hatte in den letzten Jahren
tatsächlich so viel Kontakt mit
Bunuel wie dieser Priester, der selber

als Maler bekannt geworden

ist und daneben in Mexiko
in der Studentenseelsorge wirkt.

6



.és^iiSê'3' ïï^eàmss?

Bei den Besuchen, die während

den letzten Lebensjahren
täglich stattgefunden hatten,
ging es den beiden beileibe
nicht ausschliesslich um
seelsorgliche oder theologische
Belange. Dabei wäre ohnehin
genauer zu untersuchen, wer denn
wen «im Glauben stärkte...» Aus
den Äusserungen von Pater
Julian Pablo ist zu schliessen, dass
Bunuel für ihn tatsächlich zu
einer Art von «geistlichem Berater»

geworden war, «der mich in
der priesterlichen Berufung
mehr zu bestätigen als zu
verunsichern versuchte». Aber auch
Bunuel hatte zu diesem seinem
«Komplizen» so grosses
Vertrauen gefasst, dass er ihm,
neben anderen persönlichen
Gegenständen, sogar die Urne mit
seinen sterblichen Überresten
anvertraute.

Ansonsten ist von den vielen
Gesprächen, die die beiden mit-
einanderführten, nicht viel nach
aussen gedrungen, denn sie
waren miteinander übereingekommen,

sie «wie eine Art von
Beichtgeheimnis» zu behandeln.
Nur mit äusserster Diskretion
lässt Julian Pablo durchblicken,
dass dem grossen Regisseur,
der sich selbst, wie man weiss,
als «Atheist von Gottes Gnaden»
bezeichnete, Phasen der
Depression nicht erspart geblieben
sind und dass er auch weinen
konnte. In solchen Augenblik-
ken der Einsamkeit und der
inneren Verlassenheit ist denn
auch die Jesusgestalt, mehr als
Symbol des leidenden
Menschen denn als «Gottes Sohn»,
oder, noch genauer, als Vertreter

des an der Abwesenheit
Gottes leidenden Menschen
(vgl. Psalm 22) dem «Mystiker»
Bunuel, vor allem in seinen letzten

Monaten eine nicht
unbedeutende Stütze gewesen.

ES Peter F. Stucki

H ^an

w (Chaos)

Japan 1985. Regie: Akira
Kurosawa (Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 85/290)

«<Lear>-Adaption Kurosawas»,
«Kurosawa dreht Ran». - So und
ähnlich titelten die Feuilletoni-
sten und Filmjournalisten ver-
schiedenerTageszeitungen im
Juni 1984 eine vom Umfang her
gesehen knappe Meldung der
Schweizerischen Depeschenagentur,

die jedoch alle Freunde
und Kenner des japanischen
Films begeisterte: Akira
Kurosawa, der«Tenno» (Kaiser) des
japanischen Filmes sollte in
Kürze mit der Verfilmung von
Shakespeares «King Lear»
beginnen, eines Filmes, von dem
der Regisseur meinte, er würde
sein abschliessendes Lebenswerk

bilden, in das er vorbehaltlos

alle seine Energien stecken
werde, die ihm noch verblieben.

Kurze Zeit später pilgerten
hunderte von Filmjournalisten
aus aller Welt zum Fujiama,
dem heiligen Berge Nippons, an
dessen Flänge der 74jährige
Altmeister unter einem grossen,
weiten Schirm, inmitten selber
entworfener Schlachtpläne von
seinem Feldstuhl aus, mit
Megaphon und für ihn typisch
schwarzer Brille und verwaschener

Mütze, generalstabsmässig
die Dreharbeiten befehligte: an
verschiedenen Tagen eine
wahre Armee. Bei der letzten
von drei Schlachten war von

1400 Rüstungen, 500 Lanzen,
500 Musketen, 250 Pferden,
darunter 50 direkt aus Colorado
importierten Flengsten, 2500
Bastsandalen und 4 Tonnen Getränken

die Rede. Der Aufbau des
Schlosses von Saburo, das ein
Raub der Flammen werden
sollte, kam allein auf mehr als
1,2 Millionen Dollarzu stehen.
Der Voranschlag des ganzen
Unternehmens sah rund 12
Millionen Dollar vor, die grösste
jemals in Japan für einen Film
ausgegebene Summe. Ein Viertel

der Kosten sollten allein die
Kostüme verschlingen. Mit von
der Partie war ein grosses
Aufgebot von Schauspielern und
Technikern, die schon in früheren

Kurosawa-Projekten mit dabei

gewesen waren, so unter
anderem Asakazu Nakai
(Kameramann in «Die sieben Samurai»,

1953, und in der Macbeth-
Verfilmung «Kumonosu-jo»,
1957), Fumio Yanoguchi
(Toningenieur in «Dodes' ka-den»,
1970), Inoshiro Honda (Kreateur
von «Godzilla») und Tatsuya Na-
kadai als Hauptdarsteller bereits
in «Kagemusha» (1980). Als Hi-
detoras Narr Peter figurierte
Masayuki Yui, einer der bekanntesten

Komödianten Japans.
Gerechnet wurde inklusive

Studioaufnahmen und Montage
in Paris mit acht bis zehn Monaten

Drehzeit. Weil der Film Ende
Mai 1985 in Cannes, obwohl
vorgesehen, noch nicht vorgeführt

werden konnte, zeigte man
den von Chris Marker («Plein
soleil», 1982) gedrehten 80mi-
nütigen Dokumentarfilm «A.K.»
über die Dreharbeiten zu «Ran».

Auf die Frage des französischen

Journalisten François
Chalais vom «Figaro-Magazine»
(17.11.1984), was «Ran» von
seinen 27 vorangegangenen
Werken unterscheide, lachte
Kurosawa lange sinnend vor
sich hin und meinte: «Es ist
mein letzter Film.» Ist «Ran» die
Art und Weise, sich als Künstler
von der Welt zu verabschieden?

7


	Mein Platz ist im Geheimnis

