
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 37 (1985)

Heft: 17

Artikel: Der Glaube als Fragment

Autor: Dannowski, Hans Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932292

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932292
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


zam.
pakte Kugel ist - um ihn dann
aufzusplittern in viele überallhin
bezogene Einzelteile, die sich
locker zusammenfügen.

Wie die drehenden
Glitzerlampen in einer Disco ihre farbigen

Lichter immer wieder kurz
über Gesichter, Körper,
Bewegungen, Rhythmen werfen, sie
kurz ins Licht heben, streifen
und wieder verlassen, um sie
aufs neue in anderer Blitzsicht
zu erfassen - so werfen Go-
dards Sequenzen ihre
Augenblickszusammenhänge auf die
Leinwand und hinterlassen
erstaunlicherweise in der Erinnerung

das Gefühl, einen echten
Krimi gesehen zu haben!

Liebe, Untreue, Geld, Mafia.
Ein Inspektor, der Shakespeare,
ein Mafioso, derSciascia liest,
und ein Flugkapitän, der «Vol de
nuit» einpackt. Ein Boxer, der
«doch immer nur gegen sich
selbst» kämpft.

Jean-Luc Godard ist ein Spieler,

ein glänzender und gescheiter

«trompeur», dessen Spiel mit
Ernst und dessen Ernst mit
Spiel durchsetzt ist - ein Spieler,

der lustvoll mit seinem
Medium herumjongliert. Und wie
stets, eröffnet sich wohl vieles
erst beim zweiten Sehen - so
voller Farbtupfer ist sein
Spiel.

Hans Werner Dannowski

| g Der Glaube als

E3 Fragment

Theologische Anmerkungen
zu «Je vous salue, Marie»

Jean-Luc Godards Film «Je

vous salue, Marie» (Maria und

Joseph; vgl. ZOOM 4 und 5/85)
hat in Frankreich, in der Schweiz,

in Italien und Spanien zu heftigen

Reaktionen, auf katholischer

Seite bis hinauf zum Papst,

geführt. Die Proteste aus vorwiegend

traditionalistischen kirchlichen

Kreisen erschöpfen sich

meist in emotional gefärbten

Vorwürfen, ohne sich ernsthaft mit

Inhalt und Form des Films

auseinanderzusetzen. Als

Diskussionsbeitrag könnten deshalb die

theologischen Überlegungen von

Hans Werner Dannowski, seit

März 1985 neuer Filmbeauftragter

der Evangelischen Kirche in

Deutschland (EKD), nützlich sein.

Der Abdruck erfolgt mit freundlicher

Genehmigung der Redaktion

von «epd Film» (Frankfurt/M.),

wo der Beitrag in der Juni-Nummer

erschienen ist.

Dass Jean-Luc Godard einen
Film über die Jungfrauengeburt
gedreht hat, hat viele Christen
neugierig gemacht. Die Reaktion

aus den Kirchen nach dem
Anschauen des Films reichen
von Zustimmung über
Enttäuschung bis hin zur Entrüstung.
Unmittelbare emotionale
Reaktionen aber liefern nicht die
theologische Auseinandersetzung.

Diese soll hier begonnen
werden.

1.

Eine Vorbemerkung, die
schon mitten hinein in die
Problematik führt. Die Jungfrauengeburt,

die biblische Verkündigung,

dass Jesus nicht von
einem Mann gezeugt ist, sondern
vom Heiligen Geist abstammt,
ist im Neuen Testament und in
der Geschichte der Kirche
eingebettet in einen bestimmten
Verständigungsrahmen. Man
kann die Bedeutung Jesu als
Gottessohn, als Retterund
Heiland der Menschen, auch ohne
die Jungfrauengeburt verstehen.

Das zeigen Paulus und das
Johannesevangelium, die diesen

Aspekt der Geburtsgeschichte

offensichtlich nicht
kennen oder nicht für wichtig
genug halten, um ihn zu erwähnen.

Nur Matthäus und Lukas
berichten jeweils am Anfang
ihres Evangeliums die Geschichte
von der Geburt Jesu durch eine
Frau, die zwar verlobt ist, aber
noch «von keinem Mann weiss»
(Lukas 1,34).

Dieser Verständigungsrahmen
ist etwa folgendermassen

zu umschreiben. Die Besonderheit

Jesu stammt aus einer
besonderen Herkunft. Es ist
entscheidend um der Rettung des
Menschen willen, dass Jesus
Mensch geworden ist, dass er
die Last und Mühsal des
menschlichen Lebens bis zum
Sterben hin auf sich genommen
hat. Aber es ist - eben um der
Rettung des Menschen willen -
genauso bedeutsam, dass Je-

24



2Zj0tfHî~-
sus von Gott her kam. Die
Jungfrauengeburt drückt diese
zweite Seite der Bedeutung
Jesu aus. Damit ist nicht eine
mythologische Beischlafgeschichte

gemeint, so wie Zeus
in der Gestalt irgendeines Tieres
eine Frau begattet. Die
Jungfrauengeburt ist elementarer,
rückt diesen Vorgang ausserhalb

der Kausalität von Zeugung
und Geburt. Auf eine neue
Schöpfung ist hier verwiesen
von dem her, der die Welt ins
Leben rief. Die Geburt Jesu ist
der Beginn der neuen Welt, die
die Menschen und die Natur zu
Gott zurückführt. Die Geschichte
von der Jungfrauengeburt
verweist als solche auf Gott, der
hier- in diesem Menschen -
etwas Neues schafft.

Dieser Verständigungsrahmen
ist offensichtlich weithin

verlorengegangen. Dem durch
und durch naturwissenschaftlich

denkenden Menschen ist
die Lehre von der Jungfrauengeburt

eher ein Anlass zum
Zweifel als eine Hilfe zum Glauben.

Dies zeigt beispielsweise
die zunehmende Dogmatisie-
rung der Mariologie in der
römisch-katholischen Kirche. Wo
ein Vorgang nicht mehr aus sich
selbst redet, da wird das Umfeld

verbreitert: Da ist Maria
sündenlos schon von ihrer
Geburt an (Immaculata Conceptio,
1854) oder wird als evidente
Gottesgebärerin leibhaft vor
allen anderen in den Himmel
aufgenommen (Assumptio Mariae,
1950). Offensichtlich sind diese
Dogmen als Unterstützung für
das Dogma von der
Jungfrauengeburt gedacht: sie
beweisen indessen nur das
Zerbrechen des Verständigungsrahmens.

Dies bedeutet natürlich

nicht, dass die Geburt Jesu
von der Jungfrau Maria nicht
heute noch geglaubt und gepredigt

werden könne. Aber der
Verständigungsrahmen muss-
oft mühsam - erst hergestellt
werden. Eine Interpretation

Die «heilige» Kleinfamilie:
Myriem Roussel, Thiery Rode
und Malachi Jara Kohau.

muss aus dem Ganzen der
Jesusgeschichte herangetragen
werden, die den Sinn dieser
biblischen Erzählung für uns
heute erhellt: In ihm, in Jesus,
hat Gott in unsere
Weltgeschichte eingegriffen, hat sich
uns verbunden, hat einen neuen
Anfang gesetzt. Die Evidenz
muss herbeigeführt werden. Die
Zeit der Selbstevidenz der
Geschichte von der Jungfrauengeburt

ist wahrscheinlich endgültig
vorbei.

2.

An diesem Punkt setzt der
Film von Jean-Luc Godard an.

Maria, die Tochter des
Tankstellenpächters, ist schwanger,
ohne mit Joseph, dem Taxifahrer,

ihrem Freund, je geschlafen
zu haben. Der Arzt bestätigt die
Jungfrauengeburt. Sie wird,
wenn ich recht sehe, nirgendwo
im Film ernsthaft in Zweifel
gezogen. Aber die Jungfrauengeburt

hat keine Funktion, hat kein
«Wozu». Sie bringt eine Menge
in Bewegung, aber sie erklärt
sich nicht. Das Kind, das Maria
gebären wird, ist ein Kind wie
alle anderen. Es spielt allenfalls
noch Jesus. Natürlich fordert
der Vorgang der Jungfrauengeburt

die Zweifel an der Treue
und Aufrichtigkeit der Maria
heraus, er verändert auch im
Laufe des Films die Haltung des
Joseph zu Maria. Aber das
ändert nichts an der Grundstruktur:
Wie ein erratischer Block steht
das brutum factum der
Jungfrauengeburt in dieses Leben
hinein, ohne Sinn und Ziel und
Zweck.

Dabei wäre es entscheidend,
die Ursache der Dinge zu
entschlüsseln. Schon die ersten
Bilder von «Je vous salue, Marie»

enthalten in nuce das Ganze
dieses Films. Wildbewegtes
Wasser ist zu sehen, etwas
klatscht ständig hinein,
Donnergrollen, Regen. Man weiss
nicht, was ins Wasser fällt, sind
es Enten, die im Wasser landen
(man hört Vogelschreie);
klatschen die Körper von Menschen
hinein? Man sieht die Folgen -
das gekräuselte Wasser -, nicht
die Ursachen. Der Mensch sei
ein Mythos, der erfunden ist,
um seine Herkunft zu erklären.
Es wäre entscheidend, aus dem
Vorhandenen zurückzutragen
nach dem Umgreifenden.
Godard tut es mit allen möglichen
und unmöglichen Theorien,
physikalischen und evolutionären.

Das Dahinterstehende ist
da, man spürt es, aber es bleibt
ein Rätsel. Gewissheit ist nicht
zu erreichen. Die Wirklichkeitserfahrung

bleibt ein Fragment.

25



In diesen fragmentarischen
Charakter sind auch die religiösen

Elemente eingeordnet. Der

ganze Film ist durchsetzt mit
Anspielungen aus der
biblischen Geschichte und aus der
Geschichte der Kirche. Bachs
d-moll-Toccata begleitet das
Eingangsgespräch zwischen
Maria und Joseph, überlagert
es gelegentlich bis zur Unhör-
barkeit. Der Schlusschor aus
Bachs Matthäus-Passion untermalt

am Ende des Films die
Bemühungen Marias, ihr Make-up
auf Hochglanz zu bringen, bis
der Mund rot und glänzend ist
wie ein gefährlicher Schlund.
Anscheinend funktionslos steht
diese Musik in der Handlung, so
funktionslos wie das Singen
eines Passionschorals beim
Duschen. Der weggelaufene
Knabe wird wiederkommen,
meint Maria. Wann, will Joseph
wissen. Zu Ostern oder am
Dreifaltigkeitsfest. Ironisch sind
die Erinnerungsfetzen oft, aber
nie bösartig-aggressiv, eher heiter.

Die Knaben spielen
Jüngerberufung, aus Fabian wird
Petrus, aus Matthias wird Jakobus.
Spielerisch ist vieles in diesem
Film, und das mag für manchen
durchaus blasphemisch klingen.
So, wie ein Kind und ein
Heranwachsender «Verkündigungsengel»

bei einem Krippenspiel
mimt: das ist nicht immer nur
erbaulich. Gelegentlich den Text
vergessend oder- gegen den
Text agierend - wie Gabriel, der
Joseph Liebe und Vertrauen
durch Ohrfeigen einzubläuen
versucht. «Gegrüsset seist du,
Maria», salutiert Gabriel, als Maria

in das Auto steigt. «Maria
hilf» erklingt es bei der Ankündigung

der Geburt. Der Esel des
Einzugs taucht auf, obwohl kein
Einzug mehr stattfindet. Was
der Zuschauer miterlebt, ist der
Zerfall eines Sinnganzen in

Fragmente, die in ihrer Herkunft
noch erkennbar sind, aber die
nicht mehrzueinander stimmen.

Die Fragmentierung der
Wirklichkeit kulminiert in der
Gotteserfahrung. «Dieu» hat der
Professor auf sein Blatt geschrieben.

Darum kreisen alle Theorien.

Aber die Gotteserfahrungen

stimmen nicht mehr zusammen.

Gott sei ein Vampir, der
die Menschen um seinetwillen
leiden lässt, ein Feigling, heisst
es einerseits. Von der «Gnade
Gottes», vom Leben unter dem
«Arm des Höchsten» ist auf der
anderen Seite die Rede. Die
unablässige Frage nach den Ursachen

und Gründen, nach der
Herkunft aller Dinge, läuft
immer wieder in der Frage nach
Gott zusammen. Aber die
Antwort bleibt im dunkeln: so
ungewiss ist sie wie die Herkunft
der Verkündigungsengel, die
aus dem Flugzeug steigen.

Es ist klar, dass ein solcher
Film der Kirche, die ihn ihrer klaren

Orientierung an der
biblischen Botschaft gegenüberstellt,

nicht genügen kann. Ich
kann es auch verstehen, dass er
manchem als ärgerlich
erscheint. Aber man überprüfe die
eigenen Massstäbe! Ist ein
solcher Film eigentlich ärgerlicher
als der Zerfall der religiösen
Erfahrung um uns herum und in

uns selbst? Wie kann man noch
von einem Sinnganzen reden,
wenn wir beispielsweise Bachs
Matthäuspassion als ästhetisches

Ereignis geniessen, aber
möglicherweise an diesem
Abend oder überhaupt meilenweit

entfernt sind von der
Sache, um die es geht. Wie ein
Seismograph erfasst Godard die
religiöse Situation der Gegenwart:

die Allgegenwart des
Christlichen, aber eben häufig
als Fragment, als Zufall, mehr
als Frage und Anstoss denn als
deutlichen Impuls.

Das Gespräch über die
Gestaltungsprinzipien biblischer
Geschichte im Film wird weitergehen.

An einem Punkt aber hat

Godard auf jeden Fall recht: Der
Mythos, die biblische Erzählung
will nicht in ihrer Geschichtlichkeit,

sondern in ihrer gegenwärtigen

Bedeutung eingeholt werden.

Wo komme ich in dieser
Geschichte von der Jungfrauengeburt

vor, das ist die Frage.
Und vielleicht ist es manchem
entgangen, dass Godard auch
eine leise, ganz versteckte
Antwort darauf gibt. Die Geschichte
von der jungfräulichen Geburt
des Knaben durch Maria wird
für ihn langsam zu einer Metapher

für das Nicht-Machbare,
für den weiten und grossen
Horizont, in dem wir - sehr gefährdet

- leben. Ein Stück Vertrauen
steckt darin, und das ist das,
woraus wir leben, aber mehr,
als man sich manchmal rational
einzugestehen vermag.

26


	Der Glaube als Fragment

