
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 37 (1985)

Heft: 12

Rubrik: Film im Kino

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


einfachung birgt sicher auch die
Gefahr falscher oder verfänglicher

Klischierung in sich.
Den Gesprächen zwischen je

zwei Männern stehen musikalische

Variationen unter drei
Instrumenten gegenüber, die
gestikulierend und artikulierend
auf die verbalen Auseinandersetzungen

Bezug nehmen. Bei
den einzelnen Sequenzen des
Ensembles «Schattentöne»
(Eigenaufnahmen des Radios),
welche die Szenen voneinander
trennen, handelt es sich um
musikalischen Humor, der zwar-
ob absichtlich oder unabsichtlich

- nicht jene Variationsbreite
aufweist wie die Szenen Wein-
gartners.

Franz Ulrich

Mrs. Soffel
(Flucht zu dritt)

USA 1984. Regie: Gillian
Armstrong
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 85/162)

Die australische Regisseurin
Gillian Armstrong greift in ihrem
(nach «My Brillant Career»,
1978, und «Starstruck», 1981)
dritten, in Hollywood gedrehten

Film eine «wahre Geschichte»
auf. Im Sommer 1901 wurden in

Pittsburgh die Brüder Ed und
Jack Biddle, zwei Gewohnheitseinbrecher,

wegen Mordes zum
Tod durch Erhängen verurteilt.
Sie waren, zusammen mit
einem Kumpan namens Dorman,
in ein Warenlager eingebrochen,

wobei der Nachtwächter
erstochen worden war. Als
Zeuge der Anklage schwor
Dorman, die Biddies hätten den
Mord begangen.

Im Gefängnis erweckten die
Brüder, insbesondere Ed, der
ältere, das Mitleid von Kate Soffel,

der Frau des Gefängnisaufsehers,

die den Todeskandidaten

regelmässig aus der Bibel
vorlas. Wie andere war sie von
der Unschuld der Biddies
überzeugt, die zwar zahlreiche Ein¬

Diane Keaton und
Mel Gibson in
«Mrs. Soffel» von
Grillian Armstrong.

27



zsmt
brüche begangen, dabei aber
nie jemanden verletzt hatten.
Mit Hilfe von Freunden reichte
sie beim Gouverneur ein
Gnadengesuch ein, das jedoch
abgelehnt wurde. Darauf verhalf
sie den Brüdern Ende Januar
1902 zur Flucht und liess sich
mitnehmen. Sie flohen zu dritt
Richtung kanadische Grenze,
bis sie von Fahndern gestellt
wurden. Im Kugelregen brachen
die drei zusammen, teils von
eigenen Kugeln getroffen. Nur
Mrs. Soffel überlebte und
musste ins Gefängnis.

Der sensationelle Vorfall, der
alle Elemente einer populären
Morität besass, erregte grosses
Aufsehen und beschäftigte die
Presse monatelang, vor allem
natürlich Mrs. Soffel, die wegen
ihres unbegreiflichen Verhaltens
in Acht und Bann getan wurde.
«Die Blindheit und
Selbstvergessenheit dieser Frau, die
ihren liebenden Mann und
hilflose kleine Kinder verliess, um
sich diesen Gesetzlosen anzu-
schliessen, ist das schlimmste
Verbrechen, das es im 20.
Jahrhundert bisher gegeben hat...»,
entrüstete sich damals ein
Geistlicher (zitiert nach dem
Presseheft des Verleihs).

Im Mittelpunkt des Films
steht diese Mrs. Kate Soffel, mit
beachtlichem Engagement und
Einfühlungsvermögen gespielt
von Diane Keaton. Gillian
Armstrong zeichnet die Welt, in der
Kate Soffel lebt, mit betont
düsteren Farben, die an vergilbte
Fotografien erinnern. Mrs. Soffel

wohnt mit ihrem Mann und
drei Kindern im Gefängnis,
einem braunen, einer abweisenden

Festung ähnlichen
Ziegelsteinbau mitten in der verrauchten

Fabrikstadt Pittsburgh. Sie
ist seit 18 Jahren verheiratet, ist
ihrem Mann eine gute Ehefrau
und ihren Kindern eine liebevolle

Mutter. Aber die steife
bürgerliche Atmosphäre an der
Seite des erzkonservativen Gatten

scheint beengend schwer

auf ihrem Gemüt zu lasten. Die
monatelange Krankheit, von der
sie eben langsam genest,
scheint ihre Ursache in
unterdrückten, verdrängten Schichten

ihrer Persönlichkeit zu
haben.

Kate Soffel, eine sehr
religiöse, fromme Quäkerfrau,
nimmt wieder die geistliche
Betreuung der Gefangenen auf,
denen sie aus der Bibel vorliest.
So lernt sie auch die Brüder
Biddle in ihren Todeszellen kennen.

Dabei wird sie mehr und
mehr von Ed (Mel Gibson in
einer sehr differenzierten Rolle)
fasziniert, dessen zwischen
Reue, Demut und trotziger
Auflehnung und Verzweiflung
schwankendes Verhalten sie
zunächst schockiert und verstört.
Wie sich die scheue, zurückhaltende

Frau langsam dem Werben

Eds öffnet, wie sie
zwischen der Liebe zu den Kindern
und ihrer Zuneigung zu Ed

schwankt, wie sie sich von
einem leidenschaftlichen Begehren,

das sie zuerst verwirrt und
verängstigt, überwältigen lässt,
wie ihre Leidenschaft das (nicht
ganz unberechtigte) Gefühl, von
den Brüdern für einen Fluchtplan

ausgenutzt zu werden,
verdrängt - diese Szenen gehören
zu den besten des Films. Und
dennoch: Irgendwie bleibt man
als Zuschauer draussen, da es
der Regisseurin nicht gelungen
ist, die schwer vorstellbare
Beziehung zwischen den beiden
so völlig unterschiedlichen
Menschen psychologisch wirklich

plausibel zu machen.
Kate Soffel schmuggelt den

beiden Feilen in die Zellen, mit
denen sie die Eisenstäbe
bearbeiten, während Mrs. Soffel
ihren «Trost aus der Bibel spendet».

Und als Komplizin lässt sie
sich, zwar mit einigem
Widerstreben, von Ed überreden, mit
ihnen zu gehen. Auch er hat
sich inzwischen in Kate verliebt,
und wider aller Vernunft bleiben
die drei auf ihrer Flucht zusam¬

men und versuchen, sich nach
Kanada durchzuschlagen. Kate
hat alle Bedenken der Moral
und der Wohlanständigkeit in
den Wind geschlagen, sie hat
auf ihren Mann, ihre Kinder und
das bürgerliche Ansehen
verzichtet. Sie erlebt diese
Trennung, diesen Ausbruch aus
einer in Tradition und Lieblosigkeit

erstarrten Welt als Befreiung

aus tödlicher Enge. Sie ge-
niesst ihr kurzes Glück mit Ed

wie einen schönen Traum in

vollen Zügen, der jäh zum
Alptraum wird, als die drei von
ihren Verfolgern entdeckt und wie
wilde Tiere zu Tode gehetzt werden.

Wie mit Ed abgemacht, will
sich Kate selbst den Tod geben,
doch verfehlt die Kugel ihr Herz.
Sie überlebt allein die Schiesserei

und wird nach ihrer Genesung

ins Gefängnis gesteckt.
Es ist vor allem dieser Schlussteil,

die lange Flucht durch die
winterliche Landschaft, mit
seinen «Bonny and Clyde»-Anklän-
gen, der den Film in einem
vordergründigen Spektakel versanden

lässt und dieses tragische
Melodram zu einem grossen
Teil um seine menschlich
anrührende Wirkung bringt.

Peter Neumann

Birdy

USA 1985. Regie: Alan Parker
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 85/172)

«Birdy» erzählt auf sehr effektvolle,

aber nicht immer differenzierte

Art und Weise die
Geschichte einer Freundschaft, die
Geschichte zwischen AI und
Birdy. Im Brennpunkt des
Geschehens steht Birdys
Geisteskrankheit: Aus Vietnam
zurückgekehrt, ist er nicht mehr an-

28



sprechbar, sitzt wie ein Vogel im
Käfig eines Irrenhauses.

AI, der durch einen Kopftreffer

zum Krüppel geworden ist,
besucht Birdy in der Anstalt. In

Rückblenden erlebt der
Zuschauer nun den Hintergrund
der Freundschaft zwischen AI
und Birdy: Beide sind in den
Slums von Philadelphia
aufgewachsen. AI war schon damals
der «Vernünftige», der eher
Sachliche. Birdy neigt bereits in

seiner frühesten Jugend zum
«Sonderling». Vögel sind sein
grösstes Hobby, seine Passion
(von daher sein Name). Nur Vögel

scheinen ihn zu interessieren.

Er kapselt sich von seiner
Familie, von der Schule, ja von
der ganzen Gesellschaft ab. Nur
seinem Freund AI bleibt er
verbunden.

Dann werden die beiden
nach Vietnam einberufen: Man
sieht nur einige wenige
Kriegsvisionen; sie wirken fast etwas
entrückt und doch haben sie
sich in die Köpfe von AI und
Birdy eingeprägt wie keine
Erlebnisse zuvor: AI ist physisch
lädiert, Birdy psychisch...

Die Ärzte sehen nur eine
Möglichkeit, Birdy zu heilen:
Der einzige Mensch, zu dem er
eine Beziehung hat, AI, muss es
versuchen. AI kämpft um seinen
Freund, der apathisch in seiner
Zelle sitzt. Lange nützt alles
Bemühen nichts. Doch am Schluss
folgt das nicht mehr erwartete
Happy-End. Birdy erkennt in

seinem Betreuer AI und lässt
sich von ihm Schutz suchend in
die Arme schliessen.

Dies ist in aller Kürze der
Inhalt von Alan Parkers neustem
Film. Doch der Inhalt ist auch
bei «Birdy» wie bei den meisten
Filmen des englischen Regisseurs

nicht das Entscheidende.
Es ist die Machart des Films, die
filmische Wirkung, die Parker
interessiert. So ist auch «Birdy»
-wie Parkers Pink-Floyd-Verfil-
mung «The Wall» - in erster
Linie ein Feuerwerk von Effekten,

Fliegen als
Flucht aus den
Beschwernissen

des
Alltags:
Matthew
Modine
als Birdy.

1
von filmischer Suggestion. Vieles

wird angetippt, die Gefühle
des Publikums werden mannigfach

gereizt, der Zuschauer ist in
starkem Masse filmischer
Manipulation ausgesetzt: Er wird
regelrecht in die Leinwand
hineingesogen und von der Bilderflut
mitgerissen. Er nimmt an der
Geschichte Anteil, ohne über sie
nachzudenken.

Zu diesem effektvollen, ef-
fekthascherischen Charakter
des Films trägt auch das
expressive Spiel der beiden
Hauptdarsteller bei: Nicolas
Cage als AI und Matthew
Modine als Birdy agieren derart
naturalistisch, dass für den
Zuschauer kein Ausweg mehr
bleibt, als mitgerissen zu sein
oder nicht mehr hinsehen zu
können.

In Machart und Dramaturgie

liegen Stärke und Schwäche
von Parkers «Birdy»: einerseits
aussagestark zu sein, andererseits

in Unverbindlichkeiten
abzugleiten. In «Birdy» ist alles da,
alles gesagt: Über Freundschaft,
Geisteskrankheit, Krieg, Träume,
Vögel und Hoffnung. Alles ist
filmisch autoritär erfasst, es wird
jene Wirkung erzielt, die Parker
erreichen will. Dem Betrachter
wird diesbezüglich keine Freiheit,

keine Luft zum Atmen
gelassen.

Und doch bleibt ein zwiespältiges

Gefühl zurück: Parker
bemüht zwar viel Symbolik und
Inhaltsschwere. Dies geschieht
aber auf so eindeutige Art und
Weise, dass letztlich mit dem
Vielen nichts mehr gesagt ist.
Denn alles, was uns Parker über
Freundschaft, Krieg und
Geisteskrankheit erzählt, ist vom In-

29



halt her nicht neu, ja in zahlreichen

Aspekten geradezu
abgeschmackt. Geschieht dies nun
noch auf diese suggestive,
undifferenzierte Art, bleibt am
Schluss nichts mehr zurück als
die Leere nach einem
filmischen Trip.

Die zentralen Handlungselemente

machen das deutlich:
Birdys Geisteskrankheit ist im
Thrillerstil gefilmt und mit alter
Symbolik erzählt. Birdy liebt die
Vögel, und in seiner seelischen
Erkrankung wird er selber zum
Vogel. Wie im griechischen
Mythos von Dädalus und Ikarus
versucht er vogelgleich dem
irdischen Labyrinth zu entkommen.

In der Beschäftigung mit
den Vögeln verliert Birdy immer
mehr den Bezug zu seiner
armen, abweisenden, kalt-grausamen

Umwelt. Das Trauma Vietnam

verwandelt ihn schliesslich
selbst in einen Vogel. Wie ein
Vogel sitzt Birdy nachts auf dem
Bettgestänge der Irrenhaus-
Zelle. Im ersten Moment ist die
Schilderung von Birdys
Geisteskrankheit packend, man ist
ergriffen. Ist die erste bildliche
Wirkung aber abgeflaut, stellt
sich Ernüchterung ein. Warum,
so fragt man sich plötzlich,
haben die Szenen beeindruckt: Ist
es das Schicksal Birdys, die
Anteilnahme und Einsicht in seine
Persönlichkeitsstruktur, das
Nachvollziehen eines
Gemütszustandes, das Verständnis für
die Träume eines weltentrückten

Jugendlichen? Und man
merkt, es ist nichts von dem. Es

ist lediglich die filmische Machart,

das expressive Spiel der
Schauspieler, welche die Sinne
des Betrachters gefangennehmen.

Doch dies ist zu wenig,
um einen bleibenden Eindruck
zu hinterlassen.

So ist Alan Parkers «Birdy»
eben vor allem ein formales
Feuerwerk. Das ist an sich
nichts Negatives. Doch es wird
dann zum Ärgernis, wenn es
vorgibt, mehr zu sein, als es ist.

Und dies ist bei Parker zu oft der
Fall. Insbesondere dann, wenn
auch noch der Vietnamkrieg
dazu herhalten muss, inhaltliche
Tiefe und Schwergewichtigkeit
vorzugaukeln. Auch Vietnam ist
für Parker nichts anderes als ein
weiterer Sinnesreiz. Es ist ein
weiteres inhaltliches Element,
das vor allem der Form zu dienen

hat, um den Film effektvoll
auf Trab zu bringen.

Bruno Jaeggi

Adieu Bonaparte

Ägypten/Frankreich 1985.

Regie: Youssef Chahine
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 85/169)

Heute gilt der 1926 in Alexandria
geborene Youssef Chahine als
der interessanteste und
konsequenteste Regisseur Ägyptens,
wenn nicht des arabischen
Kulturkreises überhaupt. Spätestens

1958 ist ihm der internationale

Durchbruch geglückt:
mit «Bab al Hadid» («Kairo,
Hauptbahnhof»), einer psychologisch

differenzierten und
sozial genauen Zuwendung zum
Leben des ägyptischen Volkes,
das immer wieder ins Zentrum
seiner Filme rückt.

So engagiert er sich in «El

Ard» («Die Erde», 1968), einem
wuchtig-lebensvollen Meisterwerk,

für den Kampf um Erde
und Wasser: für den Kampf
eines ganzen Landes für sein
Leben und gegen die Herrschenden,

die alles für käuflich halten.
In «AI Usfur» («Der Sperling»,
1973) versucht er die demütigende

Niederlage im Sechs-
Tage-Krieg von 1967 zu bewältigen:

nicht durch antizionistische
Feindklischees, sondern durch
den Spiegel, den er mit Mut und
Geschick dem eigenen Land

entgegenhält. Mit «Iskanderja...
lih?» («Alexandria, warum?»,
1978) taucht Chahine in seine
Heimatstadt: Im Alexandria von
1942, beherrscht von den Briten,
ausgesetzt den anrückenden
Deutschen, zerrissen zwischen
den Kriegsprofiteuren und dem
Elend der Armen, steht Yehia,
der unbeirrt sein eigenes Ziel
verfolgt - seinen Eintritt in die
beste amerikanische Theaterschule.

Gleichzeitig tönt Chahine

das Aufkommen des
israelisch-arabischen Konflikts an,
und parallel dazu schildert er
die Beziehung zwischen einer
Jüdin und einem Moslem.

Von Yehia, der in «Adieu
Bonaparte» erneut, doch nur kurz
auftaucht, handelt auch der
stark autobiografische Film
«Hadduta misriya» («Ägyptische
Geschichte»/«Die Erinnerung»,
1982): die Gewissenserforschung

eines Regisseurs, eine
facettenreiche Wahrheitssuche
im Dschungel der Macht und
des Scheins, ein Film, der
private Fragen zu einem Kommentar

auf die arabische Leidensgeschichte

erweitert und nach deren

Gründen sucht.
Zunehmend hat sich Chahine

als glänzender Erzähler profiliert,

nicht nur als orientalischer
Fabulierkünstler, sondern auch
als Regisseur, der neue Formen
findet. Mit ihrem epischen
Charakter gleichen Chahines Filme
einem Mosaik, das gegebene
Konventionen sprengt, seien sie
nun dramaturgischer oder
psychologischer, musikalischer
oder geschichtlicher Natur. Chahine

verfügt über eine reiche
Palette geschickt kontrastierter
Farben, die er immer wieder mit
grosser gestalterischer und
emotionaler Kraft einzusetzen
weiss. Besonders ausgeprägt ist
sein Talent in der subtilen
Verwebung brisanter Informationen
zu intimistischen Porträts:
geschmeidig zeichnet er anhand
unforcierter Alltäglichkeiten das
soziale Gefälle, den politischen

30



Konflikt. Überraschend sind
auch die Tonwechsel, das
Zusammenwirken von lyrischen
und kritischen, melancholischen
und höhnischen, veristischen
und melodramatischen Zügen.
Und dabei versteht es Chahine
zumeist, die vielen unterschiedlichen

und vitalen Elemente zu
einer allegorischen Ganzheit zu
zwingen, in ein kinematografi-
sches Klima einzufügen, das
alle seine wichtigen Werke
prägt, jeweils untergründig das
Wesentliche ausdrückt,
Unaussprechbares gefiltert fassbar
macht.

Mit seinem 28. Langspielfilm,
«Adieu Bonaparte», bleibt Chahine

seiner Grundthematik treu:
Napoleons Landung im Ägypten

von 1798 interessiert ihn nur
als Rahmen einer exemplarischen

Geschichte, die sich
zwischen dem französischen General

Caffarelli und dem einheimischen

Volk abspielt. Neuland
betritt Chahine dagegen durch
den produktionstechnischen
Aufwand. «Adieu Bonaparte» ist

die erste ägyptisch-französische
Co-Produktion der
Filmgeschichte, die direkte Konsequenz

eines 1982 unterzeichneten

Vertrages zwischen den beiden

Ländern. Da standen einem
Regisseur aus der sogenannten
«Dritten Welt» plötzlich drei
Millionen Dollarzur Verfügung:
Chahine wollte sich selbst treu
bleiben und zugleich «grosses»
Kino machen: die Dreharbeiten
dauerten länger als ein halbes
Jahr, und in dieser Zeit merkte
Chahine, dass er für sein Vorhaben

noch grössere Mittel benötigt

hätte. Man kann sich aber
auch fragen, ob der Film durch
einen geringeren Aufwand nicht
gewonnen hätte.

Im Mittelpunkt von «Adieu
Bonaparte» stehen die zunehmend

von Liebe und Respekt
geprägten Beziehungen
zwischen dem Wissenschafter
Caffarelli (ein erstaunlich
beherrschter Michel Piccoli) und
Aly, dem ägyptischen Bäckerssohn.

Beide bewegen sich auf-
einanderzu, indem sie sich in¬

Michel Piccoli
als General Caffarelli
in «Adieu Bonaparte».

nerlich gegen ihre angestammte
Umgebung abgrenzen oder,
zumindest, ihren Standort neu
definieren. Caffarelli ist der soziale
Utopist, der es vorzieht,
Windmühlen für die Getreideverarbeitung

zu bauen, als sich um
seine Kanonen zu kümmern. Er

erweist sich als offen, hellsichtig
und progressiv zu einer Zeit, da
Napoleon die Revolution bereits
verraten hat. Und Aly (Mohsen
Mohiedine) ist das wissbegierige,

kreative, spontane Kind
eines Volkes, das zwischen
Widerstand, Sympathie und
Anpassung zögert und schon deshalb

keine Einheit bilden kann,
weil es durch zu viele
Einzelinteressen zersplittert wird. Aly,
der Gedichte schreibt und aus
den technischen Errungenschaften

der Franzosen praktischen

Nutzen zieht, druckt
Flugblätter, um zur Revolte gegen
die Invasion und Besetzung auf-

31



zurufen. Er weiss, dass jede
politische Bewegung durch die
Gemeinschaft, im Kollektiv
erfolgen muss. Nicht in Yehia,
seinem jüngeren Bruder, sondern
in Aly entdecken wir diesmal
Wesenszüge von Chahine
selbst. Bakr seinerseits, der
ältere Bruder Alys, verliert seine
Verbindung zum Volk, wo er
zum religiös-nationalistischen
Fanatiker wird.

Durch seine pointierte Abkehr
von den angeblich geschichts-
bestimmenden Helden macht
Chahine deutlich, dass er auch
politisch auf der Seite Alys
steht. Napoleon (Patrice Ché-
reau) wirkt in seiner Mischung
aus aggressiver Macht und
lächerlicher Schwächlichkeit als
ewig unerwachsener, selbstbezogener

Lausbub, der angibt,
für Frankreich zu kämpfen, und
dabei nur seine eigene Ehre und
Selbstbestätigung sucht. Cha-
hines Wille, Macht zu demystifizieren,

lässt auch auf der ägyptischen

Seite historische Grössen
in den Hintergrund treten, so
die Scheichs Al-Azhar, Has-
souna und Al-Sadate. Der Titel
des Films gewinnt hier seinen
vollen Sinn: Er beeinhaltet die
Abkehr auch von der Front, die
durch die Herrscher definiert
wird. Dafür wertet Chahine die
Namenlosen des einfachen Volkes

auf, das Geschichte nicht
nur erleidet, sondern (mitbestimmt.

Dadurch kristallisieren sich
aktuelle Bezüge heraus:
zwischen den einen, die geben
(und gleichzeitig nehmen), und
den andern, die nehmen (und
gleichzeitig geben). Zumindest
im Filigran gewinnt jene Allegorie

an Konturen, mit der Chahine
ein vom neueren arabischen
Film wiederholt variiertes
Thema angeht: den echten
Austausch zwischen verschiedenen
Kulturen; die Bereitschaft,
wechselseitig vom andern zu
lernen; die entscheidende
Bedeutung von Toleranz, Respekt

und Liebe in einer echten Beziehung.

Wo Caffarelli sich im
scheinbar bedeutungslosen
arabischen Aly selbst zu erkennen
beginnt, den er kurz zuvor noch
töten wollte, gewinnt «Adieu
Bonaparte» an dem, was ihm
über weite Strecken fehlt: an
überzeugend fassbarer Gleich-
nishaftigkeit.

An Transparenz und Übersicht

fehlt es dem Film vor allem
deshalb, weil der grosse äussere

Aufwand mitunter zu
einem Ausstattungskino führt, das
intimistisch-lyrische Töne
erdrückt. Das zumeist prallvolle
Leben auf der Leinwand und ein
besonders anfänglich
unrhythmischer, schneller Schnitt lenken

ab von den wesentlich
leiseren und persönlicher gestalteten

Beziehungen zwischen den
vielen Randfiguren, die sich, im
Gegensatz zu den früheren Werken

Chahines, nicht zu einer
Ganzheit fügen wollen. Da bleiben

viele Themen kaum angetippt,

sie werden entsprechend
unverbindlich hingeworfen: der
Wahnsinn etwa einer
Grossmacht, die nicht weiss, worauf
sie sich politisch, militärisch
und kulturell einlässt; die
Erinnerung daran, dass nur
Hoffnung, so klein sie auch immer
sein mag, vor der Demütigung
bewahrt; die Zweigesichtigkeit
eines fremden Einflusses
schliesslich, der eine kulturelle
Öffnung erwirkt.

Das relative und durchaus
ehrenvolle Scheitern Chahines an
einem ausserordentlich ambitiösen

Vorhaben ist ein Musterbeispiel

dafür, wie leicht und
mit welchen Folgen die
Kontrolle über die Produktionsmittel
verlorengehen und wie Recht
jene haben (auch bei uns!), die
vor derartigen Abenteuern warnen.

Das Warten auf das
Riesenprojekt des Senegalesen
Sembène Ousmane, «Almany
Samori Touré», wird durch
Chahines Erfahrung noch
spannungsvoller.

Seiner Unzulänglichkeiten
zum Trotz hebt sich «Adieu
Bonaparte» vom üblichen
Historienfilm ab: als schillernde
Freske, die nie den Effekt,
vielmehr den Dialog sucht, dialektisch,

fern jeder Schwarzweiss-
malerei. Chahine wägt ab, er
differenziert und umgeht
souverän sämtliche Fallen des
realistischen Kinos. Mag dem Film
auch der grosse Atem fehlen -
ein warmer Hauch von Grosszü-
gigkeit und Subtilität vermag
doch die Geschichte zu bewegen.

Er macht aus der
Geschichte etwas Dynamisches,
das von jedem einzelnen mitgestaltet

wird und Fragen an die
Gegenwart stellt. Und das ist
heute schon allerhand.

Lorenz Belser

Enrico IV

Italien 1984

Regie: Marco Bellocchio
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 85/175)

Am Ende des Films zieht
Marcello Mastroianni, der einen
Menschen darstellt, der seinen
Mitmenschen vorspielt, er sei
wahnsinnig geworden und bilde
sich ein, Heinrich IV. zu sein,
dem man aber jetzt seine
Normalität bewiesen hat - zieht also
Mastroianni sein Schwert und
stösst es dem Nebenbuhler in
die Brust. Bei Pirandello will dieser

Mensch dadurch als definitiv

irr erklärt werden, doch bei
Bellocchio werden die Wirklichkeiten

noch einmal gebrochen:
Das Schwert entpuppt sich als
Trick-Theaterschwert.

Dieses Ende ist für Bellocchio
also nur das Ende eines Theaters:

Der Vorhang fällt zwar, vor
und hinter den Kulissen wird

32



aber die Gesellschaftstragödie
weitergehen. Kino ist nur
Theater.

Schön, wäre hier alles nach
diesem Schluss, alles nach dieser

ironischen Selbstreflexion
des Mediums angelegt. Schön
auch, würde so im ganzen Film
indirekte Gesellschaftskritik
geübt. Doch da enttäuscht
Bellocchio.

Dabei hat er doch alle Mittel
eingesetzt: Er beginnt den Film
aus einer modernen Kamerafahrt

heraus, aus einer Autofahrt
der Meeresküste entlang - Morgen,

die Sonne geht auf. Wir
erkennen die Silhouette Matilde
Spinas, gespielt von Claudia
Cardinale, hören ein mürbes,
müdes Familiengespräch. Ein
Mercedes lässt die
Gesellschaftsklasse erahnen, wir
schauen durch die Scheiben -
und schon sind wir im Mittelalter.

Der junge Mensch, der
Matilde liebte und sich später als
vierten Heinrich (der mit dem
Canossagang...) ausgeben
wird, reitet mit farbigem Tross
durch die Felder. Das soll eine
gesellschaftliche Maskerade
gewesen sein, damals vor
zwanzig Jahren. Der korpulente
Mann auf dem Beifahrersitz

blättert im Fotoalbum.
Sehnsuchtsvolle Musik - Saxophon,
Bandoneon, dann Cha-Cha-Cha

- verfälscht die historische
Szenerie. Der Mercedes fährt in
den Hof eines neugotischen
Kitschschlosses ein. Orientali-
sierende Bauweise, mittelalterliche

Kostüme, Sonne im
verluderten Garten.

Das ist ein ironisch angerichteter

Filmgenuss, bei dem wir
ständig mitdenken dürfen,
aufschlüsseln dürfen, filmischen
Schwindel durchschauen. Selbst
diese Musik entlarven wir- noch.

Doch nach diesen ersten
zehn Minuten, diesem flüchtigen

Anspielen der so mannigfachen

Wirklichkeitsmöglichkeiten,
verlieren sich die Kategorien,

versichern in platter Erzählung.

Bellocchio tritt mit uns und
seinen Protagonisten nun in
Innenräume: Ins Schloss, ins
Reich des scheinbar Irren, ins
literarische Reich piranelliani-
scher Sein- und Schein-Spielchen.

Den gesellschaftlichen
Kontext lässt er, zusammen mit
dem Mercedes, draussen.

Index für diese neuen Grenzen

ist hier, wie die Figur des
Psychiaters (Leopoldo Trieste),
der den Königsdarsteller heilen
soll, angelegt wird. Das wäre
«draussen» ein praktizierender
Therapietechnokrat gewesen:
hier wird erzürn harmlosen
Philosophen, zum Sherlock Holmes
und Trickkünstler. Keinerlei
gesellschaftliche Indentifikations-
möglichkeiten mehr: Damit wird
Bellocchios Lieblingsthema,
Psychiatrie im sozialen Umfeld,
von ihm selbst verraten.

Genau das ist auch die Gefahr
von Pirandellos Theater: Dass
man es nur noch im metaphysischen

Räume austrägt. Meist
ufert das dann im sophistischen
Konversationston aus, und das
Weltsystem, einmal vom
gesellschaftlichen Inhalt befreit, gerät
in einen pseudo-verklärten,
banalen Schwebezustand. Dieser
Eindimensionalität verfällt auch

Bellocchio: Die Figuren werden
schal, die ironische Musik
Kitsch, die stilwidrige Schlosskulisse

«schön». Immerhin ist da
noch der Versuch, die Philosophie

in Bilder zu fassen, doch er
muss in plumpen Metaphern,
stehengebliebenen Uhren,
papierenen Flugkörpern, einem
Schaukelpferd für den König
und einem Kind auf dem Thron
enden. Aber auch Pirandellos
Text ist vereinfacht.

Natürlich, ab und zu blitzt
noch eine szenische Idee auf,
die das Flaue wiedergutzumachen

sucht: So das moderne
Leben der Schlossbesucher,
leider viel zu oberflächlich gezeigt,
so die Tochter (Latou
Chardons), die ihrer Mutter immer
frappierender ähnlich wird, so
die anachronistische Unbekümmertheit

der «Pagen» bei Tisch.
Mastroianni und besonders die
Cardinale machen aus ihren
Rollen das Bestmögliche. Und
undifferenzierte Schauspielerführung

zeichnet sich höchstens
in zwei Nebenrollen ab, zwei
jungen Männern, die man zu
naiven Idioten vereinfachte. So

gesehen ist «Enrico IV»
ehrliches, gutes Filmhandwerk.

Spannend, künstlerisch und
gesellschaftlich spannend, wird
aber die Geschichte nach den
ersten Sequenzen nie mehr.
Hier hapert es wohl genau an
den Auswirkungen des
«Filmhandwerks»: an der Routine
(Koproduzent ist denn auch -
Zufall? - das italienische
Fernsehen...).

Und so wird auch schliesslich,

was ich anfangs als
Theatercoup gelobt habe, wirkungslos.

Das Kino war zwar Theater,
diese Einsicht bleibt, doch es
war beileibe keine Weltfarce,
nur schlechte Konversation.
Denn der gesellschaftliche Rahmen

wird ja nicht mehr
geschlossen, besagte
Gesellschaftstragödie nicht mehr
ausgespielt.



AZ
3000 Berni

Für alle Film-, Fernseh- und Radiofreunde
auch von besonderer Wichtigkeit:

Professor Dr. Manfred Rehbinder (Zürich)

Schweizerisches
Presserecht

1975,
148 Seiten, broschiert,
Fr. 34.-

Begriffe wie Presserecht, Pressefreiheit, Zensur, Berufsrecht des
Journalisten, Pressedelikte, Redaktionsgeheimnis, Arbeitsrecht der
Presse, Presse im Urheberrecht usw. sind heute zwar vielen geläufig.
Was steckt aber dahinter? Was ist unter diesen schlagwortartigen
Begriffen zu verstehen? Der Autor hat sich bemüht, nicht nur den
Studenten und den juristischen Praktiker anzusprechen, sondern
auch alle juristisch nicht vorgebildeten Interessenten. Das Buch
wird jeder benötigen, der sich mit den heutigen Problemen der
Massenmedien auseinandersetzt.

In jeder Buchhandlung erhältlich.

Verlag Stämpfli & Cie AG Bern


	Film im Kino

