
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 37 (1985)

Heft: 9

Artikel: Tarkowskij contra Eisenstein : neue Sehnsucht nach alten Mythen?

Autor: Schlegel, Hans-Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932269

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932269
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2 ',0ht
Tatsache, dass Katholiken, die
im Westen mit den Medien
verbunden sind, so schrecklich
opportunistisch sind. Ich habe den
Eindruck, dass sie sich geradezu

schämen, und wie alle
schwachen Leute suchen sie
eine Allianz, wollen den andern
schmeicheln und beweisen,
dass sie auch progressiv sind:
Sie wollen nur Brücken bauen
und Dialoge führen mit allen,
auch wenn sie das Gegenteil
unserer Werte vertreten. Ich bin
nicht für Konfrontation und
vielleicht bin ich in meinen Äusserungen

zu militant. Aber es gibt
Grenzen und Prinzipien, und
man darf sich nicht seiner
Überzeugung schämen.

Man darf nicht argumentieren,
dass Mystik kein Thema ist,

weil die Leute darüber lachen
könnten. «Lasst uns lieber über
den sozialen Fortschritt reden,
da sind alle einverstanden.»
Selbstverständlich ist sozialer
Fortschritt wichtig, aber wichtig
ist auch der Unterschied
zwischen Menschen mit einer
christlichen Vision des sozialen
Fortschritts und anderen
Weltanschauungen. Es ist ein
Unterschied, welche Rolle soziale
Beziehungen in einer christlichen
Konzeption der Welt und welche

Rolle sie in einer Konzeption

spielen, die das Soziale
verabsolutiert. Man kann sich also
nicht ohne weiteres mit diesen
anderen Tendenzen identifizieren.

Es ist Opportunismus,
wenn wir immer das Gefühl
haben, wir müssten auf der Seite
jenerstehen, die Macht und
Motivationen besitzen. So kann
man nicht andere überzeugen.

Ich freue mich jedesmal,
wenn ich mit einem religiösen
Publikum diskutieren kann. Aber
jahrelang wurde ich nur von
kommunistischen oder
sozialistischen Organisationen eingeladen,

bis zu meinem Film über
den Papst. Seither hat sich mein
«Publikum» etwas gewandelt.
Vorher habe ich in Italien alle

kommunistischen Kulturzentren
kennen gelernt, denn die haben
polnische Regisseure ständig
eingeladen. Es war einfacher,
polnische Regisseure einzuladen

als russische, und so waren
wir sehr populär, auch in Frankreich,

wo ich viele kommunistische

und sozialistische
Filmklubs und «Maisons de culture»
besuchen durfte. Das waren
hochinteressante Erfahrungen.
Ich bedaure, dass diese
Kontakte inzwischen geschrumpft
sind, weil ich eine neue Etikette
habe. Ich bin nicht mehr ein guter

progressiver polnischer
Regisseur, sondern ein böser
idealistischer Regisseur mit einer
schlechten Neigung zum Vatikan.

So habe ich ein Publikum
verloren und kein neues gewonnen.

Die katholischen Kulturzentren

kenne ich inzwischen die
meisten, es sind ja so wenige.
Und es gibt da einen grossen
Unterschied: Die politisch
motivierten Leute haben so viel
Energie und so viel innere Kraft,
um zu organisieren und zu
kämpfen und die Säle zu füllen.
Auf der anderen Seite darf man
nicht einmal von Vergleichbarem

träumen.
Aber da Sie schon auf diesem

Gebiet arbeiten, möchte ich Sie
nicht mit Entmutigung verlassen,

sondern mit herzlichen
Wünschen, dass Sie auf diesem
Gebiet mehr Erfolg haben. Ich
wünsche Ihnen viel Mut und
eine tiefe Motivation und hoffe,
mehr Kollegen begegnen zu
können, die von der gleichen
Inspiration und Weltanschauung
her kommen. Ich bin Ihnen sehr
dankbar für diese Einladung.

Flans-Joachim Schlegel

Tarkowskij contra
Eisenstein: Neue

Sehnsucht nach

alten Mythen?

Der Autor dieses Beitrags

übersetzte und kommentierte sowohl

die «Schriften» Sergej M.

Eisensteins (im Münchener Carl Hanser

Verlag erschienen bislang vier

Bände, denen zwei weitere folgen

sollen) wie auch Andrej Tar-

kowskijs Selbstinterpretation «Die

versiegelte Zeit», die der

Westberliner Ullstein-Verlag im

Februar 1985 herausbrachte. Die

deutlich unterschiedliche Rezeption

dieser beiden Filmbuch-Projekte

lässt Schlegel die Frage

nach einer geistig-kulturellen
Klimawende in Westeuropa stellen.

In einem zweiten Beitrag befasst

sich Ambros Eichenberger näher

mit dem Buch von Tarkowskij.

Den vierten Band der nicht nur
filmtheoretisch grundlegenden
«Schriften» Sergej M. Eisensteins

wagte der Münchener
Carl-Hanser-Verlag 1984 nur
noch mit ganzen 1000 Exemplaren

zu starten. Zur Begründung
fielen unter anderem Hinweise
auf das gegenüber den siebziger

Jahren deutlich gesunkene
Interesse für materialistische
Ästhetik und Theorie. «Die
versiegelte Zeit» dagegen, Andrej
Tarkowskijs «Gedanken zur
Kunst, zur Ästhetik und Poetik
des Films» brachte der
Westberliner Ullstein-Verlag Anfang
1985 gleich mit einer für
Filmliteratur ganz erstaunlich hohen
Auflage heraus. Und die Käufer
scheinen den Kalkulationsüber-

12



Z<WK_
legungen beider Verlage recht
zu geben.

Sicher hängt dies auch mit
dem aktuellen Interesse an
einem derzeit vieldiskutiertem
Gegenwartsregisseur zusammen.
Doch schon die fast «kultische»
Rezeption, die Andrej Tar-
kowskijs Filme «Zerkalo» (Der
Spiegel), «Stalker» und «No-
stalghia», aber auch «Ivanovo
detstvo» (Iwans Kindheit) und
«Solaris» bereits überaus lange
in den «Artkinos» Westeuropas
findet, signalisiert, dass es hier
um mehr als nur modisches
Kurzzeitinteresse geht. Ganz
sicher faszinieren diese Filme als
Alternative zur längst ausgefransten,

automatisierten Bildsprache

des alten Erzählkinos wie
auch jener «Experimentalfilme»,
die inhaltsfern das altbekannte
Spiel mit den technischen
Möglichkeiten der Apparatur variieren.

Andrej Tarkowskijs Innovationen

sind durchaus inhalts- und
realitätsbezogen. Seine aufregend

differenzierte Lichtdramaturgie

ebenso wie seine artifi-
zielle Orchestrierung von
Farben, Tönen und Geräuschen,
von Spiegeln, wallenden
Nebeln und fliessendem Wasser.
Das gilt auch für die Poesie seiner

meditativen Kamerafahrten,
die immer wieder
überraschend, ja irritierend neue
Raumperspektiven auftun. Nur
geht es hier eben nicht um
eindimensionale, um eindeutig zu
katalogisierende Bedeutungsinhalte:

Die kultische Faszination
derTarkowskij-Filme scheint
sich gerade an der emotionalen
und semantischen Polyvalenz
ihrer Bilder festzumachen. An
jener sinnlich-übersinnlichen
Dimension, die den Abbildern
der sichtbaren Wirklichkeit eine
geradezu metaphysische
Traumqualität verleiht. Und dies
wiederum hat offenbar durchaus

etwas zu tun mit jener
Tendenz unserer Zeit, die sich nach
den enttäuschten, nicht eingelö-

Andrej Tarkowskij
während der Berliner
Filmfestspiele.

sten Versprechungen eines
technisch-rationalen
Fortschrittsoptimismus auf die
Suche nach irrationalen Erlebnissen

macht, die Abschied nehmen

will von einer brüchig
gewordenen Aufklärung.

Gegen rationale Analyse
und Avantgarde

Natürlich fehlt es auch an
Versuchen nicht, den polyvalenten
Bildern von Tarkowskijs innerer
Wirklichkeitsbeschreibung mit
literarischen Symboldeutungen
auf die Spur zu kommen. Doch
das höchst widersprüchliche
Spektrum der dabei erzielten
Ergebnisse signalisiert bereits die
fragwürdig inadäquate Spekula¬

tion solcher Unternehmen. Und
der Autor der «Versiegelten
Zeit» stellt sich überdies geradezu

leidenschaftlich und
programmatisch auf die Seite derer,

die ihre «kultisch» meditative

Rezeption nicht von rationaler

Analyse gestört wissen wollen:

«Häufig wurde ich gefragt,
was denn nun eigentlich die
<Zone> im <Stalker> symbolisiere.
Eine Frage, an die man dann
auch gleich noch die unsinnigsten

Vermutungen anhängte.
Derlei Fragen und Spekulationen

bringen mich regelrecht in

Verzweiflung und Raserei. In

keinem meiner Filme wird
irgend etwas symbolisiert. Und
auch die <Zone> tut das nicht.
Die <Zone> ist einfach die
<Zone»>.

Für seine durchaus
ungewohnten, sich bisherigen
Rezeptionsformen verschliessen-

13



den Filme fordert Andrej Tar-
kowskij immer wieder einen
«naiven», kontemplativen und
eben nicht-intellektuellen
Zuschauer. Eine analytisch vorgehende

Filmkritik und -Wissenschaft

hat für ihn konsequenterweise

überhaupt keine
Existenzberechtigung: Nichts ist dem
Filmverständnis dieses Regisseurs

fremder als ein materialistischer,

operativ-aufklärerischer

Kunstbegriff.
Damit bezieht Andrej Tar-

kowskij eine Position, die sich
fundamental gegen die Grundlagen

der avantgardistischen
Theorie von Formaler Schule
und Strukturalismus wendet.
Die sich aber ebenso radikal
absetzt von jedweder künstlerischer

Avantgarde in der modernen

Kunst: «Die moderne Kunst
ist meist nur eine Fiktion, die
von der fälschlichen Annahme
ausgeht, dass die Methode zum
Sinn und Ziel der Kunst werden
kann doch das ist nichts weiter

als grenzenloser Exhibitionismus.

Auch das Problem der
Avantgarde kam im 20. Jahrhundert

genau in dem Augenblick
auf, als die Kunst allmählich ihre
Spiritualität verlor. Am schlechtesten

sieht es in dieser Hinsicht
mit der Malerei aus: Die
moderne bildende Kunst ist fast
durchweg absolut geistlos... Für
mich ist der Begriff der Avantgarde

in der Kunst ohne jeden
Sinn...».

Der Autor der «Versiegelten
Zeit» konfrontiert seine Leser
also mit einem höchst irritierenden

Paradox: Ausgerechnet dieser

Regisseur, dessen
filmischen Imaginationen überaus
innovativ wirken, präsentiert
sich als ein erklärter Gegner
avantgardistischer Experimente.
Ausgerechnet Andrej Tar-
kowskij, der dort aufwuchs, wo
im Kampf gegen symbolistischen

Irrationalismus und
«geisteswissenschaftliche»
Kunstwissenschaften eine avantgardistische

Filmtheorie und -kunst

geboren wurde. Wo Futurismus
und Kontruktivismus, frühse-
miotisches Zeichenbewusstsein
und materialistich-dialektisches
Denken eine aufklärerische,
gesellschaftlich operative Kunst
und Kunsttheorie etablierten.

Mag die Entscheidung gegen
die linke Avantgarde noch mit
ideologischer Positionswahl zu
erklären sein, so bereitet die
generelle Ablehnung der Avantgarde,

also der von Brecht und
Eisenstein ebenso wie der von
Salvador Dali oder der Aktionskunst

bzw. des Experiemental-
films, erheblich grössere
Probleme: Zeigt sich hierin lediglich

ein Widerspruch von Tar-
kowskijs eigener Theorie und
Praxis? Handelt es sich hier um
polemisch-essayistische
Überspitzung? Oder muss hier nicht
vielmehr ein weitverbreitetes
Missverständnis hiesiger intel-
lektuell-cineastischer Tar-
kowskij-Rezeption aufgeklärt
werden? Wirken vielleicht diese
Filme gerade als Alternative zu
einem inzwischen klassizistisch
versteinerten Avantgarde-Verständnis

so überaus innovativ?
Deshalb, weil sie eine Überwindung

der verhängnisvollen Kluft
von «Inhaltismus» und «Formalismus»

wagen? Oder vielleicht
auch darum, weil sie eben doch
einer nach-brechtianischen,
einer poststrukturalistischen
Stimmung entsprechen? Einer
neuen Sehnsucht nach alten
Mythen, nach einer neuen
AntiAufklärung?

Rettung durch die Kunst

All diese Fragen werden
allerdings noch erheblich komplizierter,

wenn man bedenkt, dass
Tarkowskij seine Ablehnung der
avantgardistischen Moderne mit
einem Verrat der «duchovnost'»,
der «Spiritualität» und «kontemplativen

Geistigkeit», begründet.
Hier klingt ein zivilisationskritisches

Echo aus vormoderner

Bilder, die eine
rationale Analyse
zerstört: «Stalker».

Zeit an, das selbst jenen höchst
fremd sein dürfte, die sich derzeit

in Westeuropa zu den Ufern
einer «neuen Innerlichkeit»
aufmachen: Wenn Andrej
Tarkowskij die rationalistisch-materialistische

Zivilisation des
20. Jahrhunderts insgesamt als
einen «Irrweg», als eine heillos
in den Untergang steuernde
Entwicklung verdammt, dann
schwingt dabei durchaus etwas
von jenem romantisch-slavophi-
len Denken Dostojewskijscher
Prägung mit, das vor allem den
«Westen» für den Verlust der
«duchovnost'» verantwortlich
macht: «Der Osten war der ewigen

Wahrheit stets näher als der
Westen. Aber die westliche
Zivilisation hat den Osten mit ihren
materialistischen Lebensansprüchen

verschlungen...»,
heisst es bezeichnenderweise
am Schluss der «Versiegelten
Zeit».

Rettung verspricht sich
Andrej Tarkowskij eigentlich nur
vom Künstler, insbesondere
vom «östlichen» Künstler (als
der er sich auch jetzt nach
seinem Entschluss, im «Westen»
zu bleiben, geradezu
programmatisch versteht). Seine
Arbeit wird als «Ausdruck des
Idealen, des Strebens nach
Unendlichkeit» definiert. Als etwas,
das «in der menschlichen Seele
Glauben, Liebe, Hoffnung,
Schönheit und Andacht bestärken»

soll. Künstlerisches Schaffen

bekommt somit schon fast
eine religiöse Dimension. Und
der Künstler wird in beinahe
blasphemisch säkularerWeise
zu einem «Vermittler» und
«Kündiger» des Göttlichen. Ein hoher
Anspruch, der Kunst - insbe-

14



sondere auch Filmkunst - ohne
Scheu als «von Natur aus
aristokratisch», als «ganz zweifelsohne

elitär» definierten kann.
Fjodor Dostojewskij und Leo

Tolstoj, auf deren gesellschafts-
moraliche Verantwortung sich
Andrej Tarkowskij wiederholt
beruft, hätten hiergegen
energisch protestiert. In der Tat hat
dieses Denken auch sehr viel
mehr mit der Ästhetik und Ideologie

des russischen Symbolismus,

beziehungsweise mit der
russischen Neoromantik und
der russischen Religionsphilosophie

der Vorrevolutionszeit zu

tun. Also mit all dem, gegen das
sich der Aufstand der
russischen avantgardistischen
Künstler und Theoretiker rich¬

tete. Wenn für Andrej
Tarkowskij Kunst ein «Gralskelch
ewiger Wahrheit» ist, dann erinnert

das deutlich an den mystischen

Symbolisten Wjatsche-
slaw Iwanow, für den künstlerisches

Schaffen «Theurgie»
(zauberhafte Beschwörung von
Göttern und ihrer Hilfe) war.
Etwas, das zur «Katharsis der
menschlichen Seele» führen
und «den Mythos wiederbeleben»

soll. Das entspricht der
Auffassung Walerij Brjusows,
nach der «nur Kunst eine wahre
Erkenntnis der Dinge» ermöglicht.

Oder aber der Position
Andrej Belyjs, für den Kunst «eine
schöpferische Enthüllung der
Formen des Lebens» war, die
der «Wissenschaft», dieser «Sy¬

stematisierung des Nichtwissens»

grundsätzlich überlegen
sei.

Abschied vom Materialismus

Andrej Tarkowskij, der sich
vehement jedwede rationalisierende

Symboldeutung verbittet,
ist ein «Symbolist» im Sinne dieser

irrationalistisch-metaphysischen
Tradition. Wort und Bild

sind für ihn ebenso Träger einer
nicht erklärbaren «dynamischen
Energie», wie sie das auch für
Andrej Belyj waren, von dem
dieses Zitat stammt und mit
dem Tarkowskij überdies noch
eine starke Affinität für Rudolf
Steiners Anthroposophie
verbindet.

15



Dass für Eisensteins Konzept
einer «intellektuellen Kinemato-
grafie der Begriffe» hier kein
Platz mehr ist, liegt auf der
Hand. Doch es geht nicht allein
um den Kontrapunkt, den
Andrej Tarkowskijs Rückgriff auf
voravantgardistische Positionen
setzt. Zu diskutieren bleibt das
Phänomen der hiesigen Affinität
zu diesem Kontrapunkt. Die
Frage, inwieweit sich darin eine
neue Sehnsucht nach alten
Mythen ausdrückt. Ein Abschied
von materialistischem und
strukturalistischem Formbe-
wusstsein, von Brecht und
Eisenstein. Zu bedenken bleiben
Kontext und Folgen der historischen

irrationalistischen Tradition,

auf die hier rekurriert wird.
Und zu arbeiten sein wird
schliesslich an der alten Utopie
einer Synthese von Rationalität
und Emotionalität, von
bildlichem und begrifflichem Denken.

Hier verweist Andrej
Tarkowskijs Provokation ungewollt
doch auf die Aktualität Sergej
Eisensteins, der 1929 bereits
forderte: «Dem Dualismus der
Sphären <Gefühl> und (Verstand)
muss die neue Kunst Einhalt
gebieten».

Ambros Eichenberger

«Am meisten

beschäftigt mich
die innere Welt
des Menschen»

Annäherungsversuche an
Tarkowskij anhand seines
Buches «Die versiegelte Zeit»

Freunde wie «Feinde» von
Andrej Tarkowskij werden ihm
dankbar sein, dass er ihnen nun
mit einer eigenen Publikation
hilft, sein Verständnis von
(Film-) Kunst und damit seine
Filme besser zu verstehen,
nachdem zuvor andere, mehr
oder weniger einfühlsam und
unvoreingenommen, diesen -
schwierigen-Versuch
unternommen haben. Auch wenn die
Entstehungsgeschichte dieses
Buches sich über viele Jahre
hingezogen hat, das letzte der
insgesamt neun Kapitel ist
offensichtlich erst nach dem
Verbleiben des Autors im Westen
geschrieben worden, während
das erste, «Der Beginn» (der
Filmlaufbahn), als Aufsatz
bereits 1964, zusammen mit anderen

Beiträgen, in einem
Moskauer Verlag erschienen ist.

Trotz dieser weiten Spanne
Zeit lassen sich die Hauptanliegen

relativ leicht ausmachen,
denn viele von jenen Problemen,

mit denen der russische
Regisseur im Jahre 1961 mit
«Die Walze und die Geige»
seine Filmarbeit begann, sind
bis heute Gegenstand seines
philosophischen und, so muss
man wohl ergänzen, theologischen

Fragens und Grübelns
geblieben. Dazu gehört vorab
die leidenschaftliche und
höchstpersönliche Suche nach
der Definition und nach der
Funktion von Kunst.

In einem der ersten Kapitel
des Buches wird sie als «Sehn¬

sucht nach dem Idealen»
charakterisiert. Das mag für manches

westliche Ohr ein bisschen
gar pathetisch klingen, unter
anderem deshalb, weil hierzulande
schon längst Zweifel angemeldet

worden sind, «dass die
Kunst zu bewirken vermag, was
sie verspricht». Hier, mit und
zwischen diesen Zeilen, glaubt
einer mit geradezu heiligem
Eifer daran, dass das genannte
Versprechen eingelöst werden
kann. Also dass Kunst durch
«Offenbarung von Wahrheit»
dem Menschen befreiende
Erfahrung schenkt oder doch im
Prinzip zu schenken vermag,
mindestens wenn gewisse
psychologische Voraussetzungen
dazu gegeben sind.

Tarkowskij spricht in diesem
Zusammenhang von einer
«kultivierten, spirituellen menschlichen

Veranlagung», die es im
Laufe des Lebens zu entfalten
gilt. Die Kunst und das schöpferische

Tun werden damit
gerechtfertigt. Und zwar nicht
feinschmeckerisch ästhetisch oder
akademisch rational, eher
ethisch oder, warum eigentlich
nicht, ganzheitlich, religiös und
existentiell. «Vielleicht besteht
tatsächlich der Sinn der
menschlichen Existenz in der
Erschaffung von Werken der
Kunst, im künstlerischen Akt,
der zweckfrei und uneigennützig

ist», heisst es ganz hinten im
zweitletzten Satz. Er wird, gleich
danach, durch ein allerletztes,
so unzeitgemässes wie
bedenkenswertes zusätzliches
«Vielleicht» verdeutlicht und ergänzt:
«Vielleicht zeigt sich gerade
darin, dass wir nach Gottes
Ebenbild erschaffen sind» (251).

Das ist eine hohe und wohl
auch eine östliche, eine slawische

Kunsttheorie, die sich von
jenen westlichen Auffassungen,
zum Beispiel Adornos,
unterscheidet, die alle mehr oder
weniger von der Sorge vor dem
Affirmativen gekennzeichnet sind
und dadurch zu der Schlussfol-

16


	Tarkowskij contra Eisenstein : neue Sehnsucht nach alten Mythen?

