
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 37 (1985)

Heft: 9

Artikel: Ein Mann bleibt sich treu

Autor: Zanussi, Krzysztof / Ulrich, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932268

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932268
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Krzysztof Zanussi

Ein Mann bleibt
sich treu

Vom 29. März bis zum I.April
fand in dor Paulus-Akademie in

Zürich das 17. Internationale

Katholische Filmkritikerseminar

statt, veranstaltet vom Filmbüro

SKFK und unter Leitung von

ZOOM-Redaktor Franz Ulrich. Das

Thema war «Spiritualität im Werk

Krzysztof Zanussis», der selbst als

Referent und ausserordentlich

offener Gesprächspartner Gast war.

Gezeigt wurden seine Filme «Der

Tod des Provinzials», «Imperativ»,

«Tarnfarben», «Ein Mann bleibt

sich treu» und «Wege in der

Nacht». Aus den vorgelegten Fragen

der Seminarteilnehmer und

den sehr ausführlichen Antworten

Zanussis - «ein Künstler und

über 30 Interviewer!» - hat Franz

Ulrich eine Auswahl zusammengestellt,

die den spirituellen

Hintergrund des polnischen Regisseurs,

der sich als Mittler
zwischen West und Ost versteht,

beleuchtet. Mit dem Thema

«Spiritualität im Film» befassen sich

noch weitere Beiträge in dieser

Nummer.

Welche Verwandtschaft sehen
Sie als Filmemacher mit anderen

Regisseuren mit christlichem

Hintergrund und teilweise
mit expliziter religiöser Thematik
(z. B. Bresson, Rohmer, Fellini)?

Die explizit religiöse Thematik
ist wohl mehr eine Domäne von
Franco Zeffirelli... Ich will mich
nicht lustig machen über ihn,
denn er ist ein sehr begabter
Regisseur und macht christlich-
ikonografische Filme, die auch
eine Wirkung haben und auch
nützlich sind. Aber das ist nicht
mein Geschmack und nicht
mein Genre. Ob Bresson, Rohmer

oder Fellini so explizit
religiöse Themen behandeln, weiss
ich nicht. Am ehesten wohl Eric
Rohmer, und ich war sehr
überrascht, dass hier gestern sein
Name nie erwähnt wurde. Mit
ihm verbindet mich viel
Gemeinsames, und vor allem was
den Stil betrifft, habe ich zu ihm
ganz starke Beziehungen. Auch
in seinen Filmen wird zu viel
geredet.

Den frühen Robert Bresson
hatte ich sehr gern, das war für
mich ein Klassiker, den späten
Bresson mag ich weniger, er ist
mir zu manieristisch. Aber das
ist eine ästhetische Frage.

Federico Fellini war für mich
immer ein grosser Meister, ich
bin von ihm sehr beeindruckt.
Ästhetisch sind wir so weit
voneinander entfernt, dass es mir
leicht fällt, ein grosser Enthusiast

von ihm zu sein. Es ist
leicht, etwas zu loben, das mit
mir wenig zu tun hat. Fellini hat
farbige Träume, die meinen sind
nur schwarzweiss. Das macht
einen grossen Unterschied. Im
Ernst. Ich finde fast alle Filme
Fellinis faszinierend, auch jene,
die nicht im besten Ruf stehen,
wie etwa «Satyricon». Das war
für mich eine sehr tiefe Erfahrung.

Vorher habe ich mir nie
vorstellen können, wie ein
prächristliches Weltbild ausgesehen

hat. «Satyricon» hat das ge¬

schafft. Und ich habe auch das
Evangelium besser verstanden.
Denn in diesem Film war eine
Welt ohne Floffnung so klar und
präsent gezeichnet wie kaum je
zuvor.

Gefährliche Etiketten

Was verstehen Sie unter einem
religiösen Film?

Auf diese Frage zu antworten,
ist sehr schwierig, und ich
glaube auch, dass es eine
falsche Frage ist. Denn es gibt so
wenige Filme, die hier in Frage
kommen. Es lohnt sich nicht,
eine Theorie zu bauen, weil wir
keine Beispiele haben. Ich habe
immer Angst vor Etiketten, denn
wir haben in unserem System
sehr gefährliche Etiketten, ähnlich

den Gefangenen in einem
KZ: Flomosexuelle, Politische,
Ethnische usw. Bei uns ist auch
Katholik eine schlechte Etikette.
Sie bedeutet, dass man für
verschiedene Posten keine Chance
hat. Das ist eine starke Diskriminierung.

Mit meinem
polnischen Hintergrund finde ich es
falsch, irgendwelche Etiketten
zu akzeptieren.

Ich beantworte die Frage, ob
ich ein Gläubiger bin oder nicht,
nie. Vielleicht ist das falsch. Ich
weiss, dass die ersten Christen
grossen Mut bewiesen, als sie
sich zum Christentum bekannten

und dies mit dem Leben
bezahlten. Aber ich habe Angst,
dass die Korruption in dieser
Welt auch gross ist. Wenn ich in

katholischen Kreisen sage, dass
ich ein Gläubiger bin, heisst das
doch, dass sie mich schätzen,
mich unterstützen sollen. Das
ist schon falsch, das ist ein
Geschäft, das wir machen. Ich mache

eine Deklaration, die wird
gedruckt, dann mache ich einen
schlechten Film, und sie
unterstützen mich. Ich habe vielleicht
übertrieben, aber ich habe
schlechte Erfahrungen gemacht.

2



Eloquenter Pole
im Westen:
Krzysztof Zanussi am
Kritikerseminar in
Zürich.

Lassen wir das bitte offen. Ob
ich gläubig bin, ist eine andere
Seite meiner Aktivität. In den
Medien ist es wichtiger,
herauszufinden, ob die Visionen, die
Weltanschauung und das Weltbild,

das ich habe, vereinbar
sind mit dem christlichen Glauben

oder nicht. Ich kann nicht
ständig ein Christ sein. Auch
diese Etikette ist gefährlich. Ich
will nicht diese Immunität
haben, dass man in meinen
Filmen immer die gleichen Werte
sucht, weil ich schon etikettiert
bin.

In Italien hat ein Freund ein
schönes Buch über mich
geschrieben. Ich war sehr
überrascht, dass er mich als
überzeugten Atheisten schildert. Er

hat für diese Charakterisierung
auch viele Argumente gefunden.

Erst später erklärte er mir,
dass er für einen Verlag atheistischer

Richtung schreibt. Er

musste mich also auf den
Atheismus hin überprüfen.
Hätte er mich als Katholiken
geschildert, wäre das Buch nicht in
diesem Verlag gedruckt worden.

Da habe ich verstanden,
dass er mir eigentlich helfen
wollte. Das ist auch eine andere
Wirklichkeit, die ich so langsam
kennen lerne.

Aus all diesen Gründen hüte
ich mich davor, die Etikette
«religiöser Film» zu gebrauchen.
Ich weiss nicht, ob wir diese
Etikette überall brauchen. Ich kann
nicht verstehen, dass politische
Parteien den Namen christlich
tragen dürfen. Ich kann auch
nicht verstehen, dass eine Bank
eine katholische Bank ist. Gibt
es etwa auch schon ein katholisches

Auto? Das erinnert mich
an marxistische Praktiken, nach
denen bestimmte Automarken
mehr oder weniger progressiv
sind. Deshalb kann ich nicht
sagen, ob ein Film religiös oder
katholisch ist. Das ist ein sehr
gefährliches Gebiet, auf dem
allzu leicht etwas falsch
interpretiert oder missbraucht wird.

Offen für das Geheimnis

Wo finden Sie Ihre Themen?
Warum greifen Sie keinen explizit

biblischen Stoff auf?

Ich habe da eine grosse theoretische

Schwierigkeit. Ich bin
nicht überzeugt, dass ich die
Bibel visualisiert sehen will. Hier
liegen meine persönlichen
Probleme mit Zeffirellis Filmen. Sie
sind sehr schön gemacht wie
ein viktorianisch illustriertes
Buch. Aber ich brauche dieses
schön illustrierte Buch gar nicht,
ich brauche diese Bilder nicht.
Das hat mit meinem «östlichen»
Hintergrund zu tun. Die Orthodoxen

lesen die Bibel sehr wenig,

wir auch etwas weniger als
Ihr oder gar die Protestanten.
Ich fürchte, dass unsere
Vorstellungskraft begrenzt ist. Wir
riskieren, die Bibel wie eine
Zeitung zu lesen. Man versteht nur
noch die Wörter, aber nicht den
Sinn dahinter. In der Bibel gibt
es ein Geheimnis, und dieses
Geheimnis wirkt nur, wenn man
sie in besonderer Art und Stim-

3



mung liest. Man muss sich
diesem Geheimnis öffnen. Wenn
man verschlossen ist, wirken
diese Worte weniger.

Aber ich bin kein Theologe
und sollte über solche Fragen
gar nicht theoretisieren. Darum
möchte ich meine Haltung an
einem Beispiel darstellen, das
nicht direkt mit der Bibel
verbunden ist. Ich habe auf dem
Gebiet des Theaters einen
berühmten Kollegen, Jerzy Gro-
towski, der fast in der ganzen
Welt starke Spuren hinterlassen
hat. Er hat eine für die Theater
sehr wichtige Entdeckung
gemacht: Das heutige Publikum
kommt ohne grosse Erwartungen

ins Theater. Also ist es
verschlossen. Dieses Publikum ist
faul, bequem und kaum zu
animieren. Die Leute kommen, sie
sitzen, sie warten, sie sind nicht
entspannt und haben keine
Hoffnung. Ein wirklicher Dialog
scheint von Anfang an falsch
und unmöglich.

Grotowski hat in seinem
Theater mit grossem Erfolg sein
Publikum wie ein echter Despot

terrorisiert. Dieses westliche
Publikum musste für eine Eintrittskarte

enorm viel bezahlen: wenn
das Stück anfangen sollte, trat
Grotowski vor den Vorhang und
sagte: «Verzeihung, wir sind für
die Vorstellung bereit, aber Sie
noch nicht. Ich sehe das daran,
wie Sie sich benehmen, wie Sie
atmen. Bleiben Sie eine halbe
Stunde ruhig sitzen und meditieren

Sie. Dann kommen wir
und werden bereit sein, für Sie
Harakiri zu machen. Aber Sie
müssen Erwartungen haben.
Üben Sie also Ihre Vorstellungskraft!»

Man kann das als Missbrauch
und Despotie bezeichnen, aber
es hat enorm gewirkt. Ich habe
in den USA gesehen, welch
riesigen Erfolg Grotowski damit
hatte. Er erreichte dadurch, die
Leute entspannter und
erwartungsvoller zu machen. Und das
ist wichtig. Für mich verhält es
sich mit der Bibel ähnlich. Ich

glaube, dass die Leute, die im
Westen auf der Strasse stehen
und laut aus der Bibel deklamieren,

etwas falsch machen. Sie

haben zwar eine gute Absicht,
die aber schlecht wirkt. Denn
sie banalisieren die Worte der
Bibel. Darum mag ich auch die
neuen umgangssprachlichen
Bibelübersetzungen nicht. Sie

helfen nicht, das Geheimnis zu
begreifen, das in diesen Worten
ist. Darum sollen diese heiligen
Worte auch ohne Bilder bleiben.
Ich fühle mich weder inspiriert
noch gedrängt, die Bibel zu
verfilmen. Ich will aber nicht
andere kritisieren, die das
machen. Meine persönliche
Meinung dazu ist gewiss keine
absolute Wahrheit, vielleicht irre
ich mich.

Denken Sie beim Filmen an ein
protestantisches, katholisches
oder säkularisiertes Publikum?

Wie soll ich das beantworten?
Ich will eigentlich mit jedem
Publikum reden. Ich weiss nie,
welche Resonanz meine Filme
haben werden. Ich hoffe immer,
dass mein nächster Film grosse
Beachtung findet. Normalerweise

gibt es jedesmal eine

4



Enttäuschung, und deswegen
mache ich immer wieder noch
einen nächsten Film. Ob mein
Publikum protestantisch, katholisch

oder säkularisiert ist, weiss
ich nicht. Ich treffe auch so viel
andere, unorthodox «etikettierte»

Menschen: säkularisierte
Katholiken und Protestanten
oder tief religiöse Atheisten, die
nicht wissen, dass sie glauben.
Dem heiligen Augustinus bin
ich dankbar für den Satz, den
ich in «Imperativ» (vgl. Besprechung

in dieser Nummer) zitiert
habe: «Du würdest nicht nach
mir suchen, wenn Du mich nicht
schon gefunden hättest.» Das
ist einer der schönsten und
optimistischsten Sätze, die ich bei
den Kirchenvätern gefunden
habe. Darum will ich mit jedem
reden, der sucht und fragt. Wie
er sucht, das ist eine andere
Frage.

Ich kenne Leute, die sich als
Christen bezeichnen, was für
mich aber nicht das Gleiche
bedeutet wie für sie. Sie sind nur
Klub-Mitglieder, die sich am
Sonntagmorgen treffen und sin¬

gen. Das ist auch wichtig, ich
bin nicht dagegen. In Amerika
gibt es viele davon. Ein Kontakt
mit ihnen wäre für mich nicht
leicht. Es gibt auch andere, die
nie eine Kirche gesehen haben,
zum Beispiel viele meiner
Zuschauer in der Sowjetunion und
in anderen Ländern, und die
finden etwas in meinen Filmen,
was sie mit mir verbindet. Eine
meiner interessantesten
Erfahrungen sind die Reisen in
Indien, wo ich mit meinen Filmen
Filmklubs besuchte. Die Inder
verstehen zwar unsere ikono-
grafischen Referenzen
überhaupt nicht, das Kreuz bedeutet
für sie ganz wenig. Aber sie
reagierten auf so viele Signale,
von denen ich glaubte, dass sie
hermetisch sind, und verstanden

sie ganz gut. Zu diesen
Leuten, die manchmal von tiefer
Spiritualität geprägt sind, finde
ich oft eine sehr gute Beziehung.

Wenn ich einen Film
mache, träume ich oft, dass er in
Indien sein Publikum finden
wird. Wie gross dieses Publikum

ist, ist eine andere Frage.

Zwei Traditionen russischer
Kultur

Warum werden Filme wie zum
Beispiel jene von Tarkowskij,
finanziert, obwohl sie im
Ostblock nur kurze Zeit in den Kinos
laufen dürfen? Welches Interesse

haben die staatlichen
Behörden daran?

Hier kann ich nur vermuten,
aber ich hoffe, dass meine
Vermutung stimmt. Ich glaube,
dass die Vorstellung, die sie von
einem totalitären System haben,
nicht ganz präzis ist. Es ist
schwierig, dieses System zu
verstehen. Das sowjetische
System hat zwei Aspekte: Es ist
marxistisch und es ist russisch.
Diese Aspekte sind nicht immer
nahtlos miteinander verbunden.
Ich habe dazu meine eigene
Theorie und eigene Erfahrungen
mit Russland, einem Land, das
ich hoch schätze, nicht zuletzt,
weil es eine tiefe Spiritualität
besitzt.

Mit seiner Kultur kann ich
mich allerdings nicht identifizieren,

da ist Russland für mich ein
sehr fremdes Land. Aber ich
sehe die tiefe Trennung in der
russischen Geschichte und
Tradition zwischen - grob gesagt-
zwei Strömungen. Seit Jahrhunderten

gibt es ein grossrussisches

Bewusstsein, das verbunden

ist mit der Idee, dass Moskau

das dritte Rom sei. Für die
Menschen, die in dieser geistigen

Tradition aufgewachsen
sind, ist der Westen unreif,
unerwachsen, barbarisch. Davon
sind viele Russen tief überzeugt.
Das ist von grosser Bedeutung.

Die Russen wissen sehr gut,
dass es im Westen bessere Autos

und mehr Fleisch gibt. Die
Westeuropäer bleiben für sie
trotzdem jene Barbaren, die
Rom erobert und zerstört haben.
Sie haben zwar eine grosse
Technik entwickelt, besitzen
aber keine Spiritualität und
verstehen ihre Existenz nicht tief

5



genug. Deswegen haben sich
die echte Zivilisation und der
wichtigere Teil der europäischen

Kultur in Byzanz und dann
in Rom entwickelt. Und wenn
ich Russen zu provozieren
suche, indem ich sie frage, wo
sich denn ihre kulturelle
Überlegenheit zeige, bringen sie
verschiedene Argumente, die ich
teils verstehe, teils nicht. Ein

paar davon haben mich
beeindruckt. Wenn ich sie zitiere,
heisst das nicht, dass ich mit
den Russen einverstanden bin.
Ich will auch nicht über Superio-
rität und Inferiorität reden, denn
das ist auch eine falsche
Perspektive und ist mit tiefen
Komplexen verbunden.

Als Beleg für die westliche
Barbarei erzählen die Russen
folgende Geschichte, für die ich
tiefes Verständnis habe. Als
Gagarin, der erste sowjetische
Astronaut und Volksheld, bei
einem Flugzeugunfall ums Leben
kam, wollten westliche Medien
seine Eltern interviewen, wollten
filmen, wie sie weinen und trauern.

Das warfürdie Russen ein
klarer Beweis für die westliche
Barbarei. Dort haben sie keine
spirituellen Werte, sagen sie,
und die Leute führen sich auf
wie die Wilden. Welche
kultivierten Leute wollen so etwas
sehen oder in der Presse
darüber lesen? Menschen in
solchen Situationen zu interviewen
und zu filmen, ist für die Russen
pure Unanständigkeit, zu der
nur Barbaren fähig sind. Bei
einem Staatsbegräbnis in der
Sowjetunion wird nicht gezeigt,
wie Frau Tschernenko weint.
Dafür habe ich einiges
Verständnis. Die Russen übertreiben

und verallgemeinern zwar,
was vermutlich falsch ist, aber
ich habe so viele Russen
kennengelernt, dass ich glaube,
dass an ihrer Perspektive auch
etwas Richtiges ist.

Noch eine Anekdote - Anekdoten

sind manchmal viel wichtiger

als Theorie und Anekdoten

sind mein Beruf. Ich kenne eine
Dame in Moskau, die war
verliebt in einen Mann in Georgien,
das Tausende von Kilometern
von Moskau entfernt ist. Sie geriet

in eine tiefe emotionale
Krise, als ihr Freund ihr am Telefon

das Ende ihrer Beziehung
andeutete. In ihrem grossen
emotionalen Schock begriff sie,
dass sie sofort nach Tbilisi, der
Hauptstadt Georgiens, reisen
musste, um ihre Liebe zu retten.
Wenn man im Westen sofort
verreisen muss, ist das einfach,
man kauft ein Flugticket und
fliegt los. In der Sowjetunion
braucht es eine Genehmigung,
und man muss wenigstens drei
bis vier Wochen warten, um
einen Platz zu bekommen, da alle
Flugzeuge fast immer zum voraus

voll besetzt sind.
Was hat da die Dame

gemacht, die doch nicht drei
Wochen warten konnte? Sie ging
zum Flughafen, fand einen
Flugkapitän und erklärte ihm die
Lage. Dieser verstand sofort,
dass das Liebesproblem für die
Frau eine Lebensfrage war, und
besorgte ihr einen Platz an Bord,
ohne Flugticket. Angesichts des
Problems der Frau war das
Interesse der Aeroflot, diese
dumme Sache mit dem Geld,
völlig unwichtig, eine bloss
materielle Angelegenheit. Können

Sie sich vorstellen, dass sich ein
Flugkapitän der Swissair so
verhält? Ich glaube, dass der russische

Kapitän aus menschlicher
und spiritueller Perspektive ein
guter Christ war. Er hat verstanden,

wo der Wert war: nicht im
Geld, sondern in der Liebe.

Ich weiss natürlich, wie naiv
ein solches Beispiel ist und
dass es einen gesellschaftlich
anarchistischen Aspekt besitzt.
Aber an solchen Beispielen
habe ich begriffen, warum sich
die Russen als Erben von Rom,
Byzanz und des Christentums
verstehen und warum sie den
Westen für kulturell unterentwickelt

halten. Es gibt aber auch
eine andere Seite dieser
russischen Perspektive oder
«Philosophie». Das ist die Tatsache,
dass Russland ein Teil Europas
war bis zur schrecklichen
historischen Tragödie der 400jähri-
gen asiatischen Tatarenherrschaft,

die dem übrigen Europa
erspart blieb und aus dessen
Bewusstsein verschwunden ist.
Das geschah in derZeit unseres
Mittelalters mit seiner christlichen

Kultur. Die gesellschaftlichen
kulturellen und religiösen

Beziehungen zwischen Russland

und Europa wurden durch
die Tatarenherrschaft zerstört.

Aufgrund dieser historischen
Erfahrung sagen manche Rus-

Wann
ist Sex ein

«redundantes»,

wann ein
«innovatives»
Element?
Maja
Komorowska
in «Familienleben».

Rechts oben:
Christine Paul
und Piotr
Garlicki in
«Tarnfarben».

6



sen: «Ja, wir sind ein
unterentwickeltes Land wegen dieser
Verspätung. Uns fehlen 400
Jahre normale Entwicklung».
Das alte Russland mit seiner
Hauptstadt Kiew war im
10./11 .Jahrhundert ein Land wie
Italien, Spanien oder Deutschland.

Ihre Kulturen waren durchaus

vergleichbar, wenn es auch
etwas andere geistige Gewichtungen

gab. Diese gemeinsame
Entwicklung wurde zerstört und
brachte Russland in Rückstand.

In Russland gibt es geradezu
eine Systematisierung, nach
welcher die grossen Gestalten
russischer Geschichte und
Kunst der grossrussischen oder
der sogenannten prowestlichen
Tradition zugeordnet werden.
Puschkin, Dostojewskij, Sol-
schenizyn gehören zur grossrussischen

Tradition, zur prowestlichen

Peter der Grosse, Katharina

die Grosse, Alexander I.

Herzen, Tschechow, Turgenjew
und heute Sacharow. Diese
«Pro-Westler» meinen, dass
Russland eine Demokratie sein
könnte, nur fehlten ihm diese

400 Jahre Entwicklung. Die
anderen sagen, Russland soll gar
kein demokratisches Land sein.
Welcher Wert sei das schon
und welche Beweise gebe es
denn, dass Demokratie für
Russland gut sei, wenn der Westen

mit seinen Demokratien
spirituell so unentwickelt sei.

Ich präsentiere dieses sehr
simplifizierte und naive Bild
russischer kultureller Wirklichkeit,
um zu zeigen, dass es auch im
sowjetischen System diese
verschiedenen Orientierungen gibt.
Es gibt auch heute Leute, die
genau wissen, wie wichtig es
für die russische Identität ist,
auch solche Künstler wie Tar-
kowskij zu haben und zu
fördern. Deshalb konnte Tar-
kowskij seine Werke schaffen.
Heute gibt es für ihn diese
Möglichkeit bereits nicht mehr.

Zuviele Dialoge, zuwenig
Sex?

Ihre Filme sind sehr dialogreich.
Sie scheinen ihre Ideen, Anliegen,

Vorstellungen vor allem

verbal, in Dialogen zu vermitteln.

Ist das eine bewusste
Arbeitsweise?

Nein, das ist eine bewusste
Schwäche... Ich kann mich
selbstverständlich auch verteidigen,

auch wenn das etwas
kompliziert und akademisch herauskommt.

In jeder Kunstdisziplin -
Malerei, Bildhauerei, Musik,
Literatur, auf der Bühne und ich
glaube auch im Film - kann
man die natürliche Beschaffenheit

des Materials hervorheben.
Nehmen wir als Beispiel die
Skulptur der Renaissance: Der
Stein als Material ist schwierig
zu bearbeiten. Stein ist statisch,
monumental - das alles gehört
zur Natur des Steins. So haben
die Menschen der Renaissance
den Stein auch verstanden und
interpretiert. Im Zeitalter des
Barock jedoch wollte man andere,
gegensätzliche Eigenschaften
des Steins zeigen. Steine können

auch fliegen, und Bernini
hat bewiesen, dass Stein fast
ohne Unterstützung stehen und
schweben kann. Das zeigt eine

7



,Z.M1K
andere Beziehung zum Material,
die sozusagen gegen das Material

gerichtet ist.
Ich weiss genau, was die

natürlichen Eigenheiten des Films
sind: Bewegung, Aktion, Licht
und Schatten. Aus der speziellen

Beziehung des Künstlers zu
seinem Material entsteht die
Ästhetik, der Stil seiner Arbeit.
Ich versuche, gegen mein Material

zu wirken. Das kann
selbstverständlich auch eine Schwäche

sein, und ich mache mir
manchmal diesen Vorwurf
selber. Wenn Sie mir diesen
Vorwurf machen, haben Sie dabei
überlegt, was wir seit gestern
die ganze Zeit machen? Wir
reden und reden, wir tanzen nicht,
lachen wenig. Das ist unsere
tief verbalisierte Kultur. Und ich
bewege mich auch in dieser
Richtung, die vielleicht auch
eine verkehrte ist...

In «Tarnfarben» zeigen Sie eine
bedeutungsvolle «voyeuristi-
sche» Szene, die im Gegensatz
zu westlichen Filmen die
Darstellung des Sexuellen auf die
knappe Information beschränkt.
Welche Bildinhalte halten Sie
als «redundante» Elemente für
sinnvoll?

Diese Frage kann man sehr
verschieden interpretieren. Ich will
nur eine Erfahrung mit meinem
letzten Film erzählen. Der
italienische Koproduzent kam extra
aus Rom angereist, weil im
Drehbuch eine sogenannte
Liebes- oder Bettszene vorgesehen
war. Er glaubte, dass ich als
Pole hierzu grosse Hemmun-
gen haben könnte, und wollte
mich ermutigen. Weil er mit
diesem Film viel Geld riskierte,
fürchtete er eine Pleite, falls die
Bettszene nicht nackt genug
inszeniert würde. Das war eine
schwierige Situation für mich,
denn ich verstand die Angst um
sein Geld. Aber ich glaube, dass
das Publikum, das meinen
nächsten Film sehen will, ihn

sich auch ohne grosse Nacktszene

anschauen wird. Wer nur
diese sehen will, findet in anderen

Filmen viel bessere.
Es gab also eine schwierige

Zeit mit dem Produzenten, aber
wir haben trotzdem keine
«mutige», explizit sexuelle Szene
gedreht, weil sie für diesen Film

gar nicht nötig war. Andernfalls
wäre sie meiner Meinung nach
zu «redundant» gewesen. Das
heisst also keinesfalls, dass ich
prüde bin. Ich glaube sogar,
dass das Kino auf diesem
Gebiet, das mag paradox oder
skandalös scheinen, eine
Aufgabe hat. Geschlechtsbeziehungen

sind etwas so Delikates,
Geheimes, dass man sie gar
nicht beschreiben kann.

Aber manchmal sollten die
Leute mehr darüber wissen.
Schade ist, dass das Kino hier
seine Möglichkeiten
missbraucht. Selten wird etwas
gezeigt, das mit echter sexueller
Kultur zu tun hat. Ich war sehr
stolz auf den Film «Amator»
meines Kollegen Krzysztof Kies-
lowski, der in Lodz in meiner
Gruppe produziert wurde. Das
Paar im Film bekommt ein Kind,
und ein paar Wochen nach der
Geburt will der Mann wieder mit
seiner Frau schlafen. Die beiden
reden darüber, ob es noch zu
früh sei oder nicht. Wir haben
sehr viele Briefe bekommen -
alle natürlich anonym, denn wir
Polen sind sehr prüde -, aus
denen sich ergab, dass jedes Ehepaar

dieses Problem hat, aber
nie hat ihnen jemand gezeigt,
wie man darüber reden kann.
Dafür waren die Leute sehr
dankbar. Es war überraschend,
dass trotz vielen andern Filmen
mit Bettszenen nie ein solches
Thema mit dem erforderlichen
kulturellen Niveau aufgegriffen
worden war, um zu zeigen, wie
man mit solchen delikaten
Problemen umgehen kann. Dagegen

habe ich überhaupt nichts,
das Kino könnte hier einiges
leisten.

Kämpft für seine
moralische Integrität:
Tadeusz Bradecki in
«Constans» (Ein Mann
bleibt sich treu).

Was das Kino aber auf
diesem Gebiete meist zeigt, ist eine
permanente Lüge, und ich
vermute, dass die Leute nach den
Bettszenen, die sie im Film
sehen, mehr Komplexe haben als
vorher. Denn da sind alle Männer

und Frauen so perfekt und
erfolgreich - und das ist einfach
nicht wahr. Wenn man den Kin-
sey-Report liest, sieht man,
dass es schon statistisch meist
nicht klappt. Trotzdem haben
die meisten jungen Leute
Komplexe, weil sie nicht die gröss-
ten Liebhaber der Welt sind und
nicht wie Alain Delon immer die
schönsten Frauen finden.

8



Selbstinterpretation ist
Gehirnwäsche

Weshalb ist die Schlussequenz
von «Imperativ» farbig?

Eigentlich sollte das ein Witz
sein. Aber vielleicht wirkt das
nicht mehr komisch. Für mich
war es komisch, diese Illusion
herzustellen, dass alles wieder
zur Norm zurückkommt, der
Film also auch farbig wird. Ich
habe ihn absichtlich schwarz-
weiss gedreht und hätte ihn
auch bis zum Ende so lassen
können, aber ich dachte, die
Farben würden ein kleiner Gag.

Ein weiterer Witz ist, wenn
Augustin für seine Freundin den
Verrückten spielt - ich hoffe, Sie
haben bemerkt, dass es nur ein
Spiel ist. Er bestraft seine
Freundin, weil sie weiter über

Normalität redet, was ihn so
ärgert, dass er den Verrückten
spielt. Dann kommt die letzte
«Grimasse», die mir wichtig ist.

Augustin macht seine Spielereien

und gerät dabei in die
Nähe des Sakrilegs. Da sagte
ich mir selbst: Halt, weiter darf
man nicht Witze machen, weil
es jetzt um Heiliges geht. Er
redet über Gott, glaubt zu wissen,
dass er existiert, weiss aber
nicht, ob Gott ihn braucht und
will das ausprobieren. Das ist
ein Witz, den man im Leben
nicht machen darf.

Was bedeuten folgende Motive
in «Imperativ»: Handverletzung,
Schneerutsch vom Dach, vom
Kreuz, der Mann, der sich unters
Auto wirft?

Meine Interpretation ist unwichtig.

Ich betone das, weil viele

Leute glauben, was der Autor
meint, sei die Wahrheit. Als
Kritiker wissen Sie, dass es nicht
so ist. Ein begabter Filmemacher

kann ein Dummkopf sein
und seine eigene Arbeit ganz
falsch interpretieren. Was gilt,
ist das, was er macht. Die unbe-
wusste Logik der Schöpfung
muss stimmen. Interpretation ist
bereits Gehirnwäsche und In-
doktrination. Darum kann meine
Interpretation nur marginale
Bedeutung haben.

Die verletzte Hand: In der
Bibel steht ein Satz darüber, was
wir mit unserer Hand machen
sollen, wenn sie uns zur Sünde
verführt. Natürlich ist diese
Szene keine Anweisung, dass
wir uns die Finger abschneiden
sollen, das wäre in unserer
Gesellschaft ebenso unangenehm
wie komisch. Meine Kollegen
machten sich einen Spass
daraus, mich mit verbundenen
Händen zu besuchen...

Schnee: Im Film wird soviel
darüber geredet, dass ich dazu
kaum etwas Neues sagen kann.
Es geht um die philosophisch
offene Frage, ob ein Geschehen
objektiv abläuft und was das
subjektiv bedeutet. Für Augustin
als Mathematiker ist der
Schneerutsch eine Frage der
Temperatur: Bei dieser Temperatur

muss solcher Schnee auf
dieser Unterlage und bei dieser
Neigung ins Rutschen kommen.
Der Zeitpunkt lässt sich genau
errechnen. Aber wenn ich auf
den Schnee schaue und warte,
kann das für mich die Bedeutung

eines Glücksspiels annehmen.

Optimismus - Pessimismus

Es gibt den Ausdruck «Jemand
am Seil herunterlassen» im
Sinne von «An der Nase
herumführen». In «Imperativ» klettert
Augustin die Dachrinne hinunter,

ein anderer lässt sich an
einem improvisierten Leintuchseil

9



herunter. In «Constans» gibt es
die Bergsteigerszene, in dereiner

ein Stück weit am Seil an
einer Bergwand heruntergelassen
wird, und auch die Hauptfigur
wird als Fensterputzer und
Fassadenreiniger am Seil
hinuntergelassen. Ist dieses häufig
auftretende Motiv dahin zu verstehen,

dass Sie etwas pessimistisch

sind und das Gefühl
haben, letzten Endes müssten alle
Idealisten irgendwie scheitern,
dass sie betrogen sind und
irgendwo haltlos zwischen Himmel

und Erde pendeln. Dass Sie
aber immer wieder neue Filme
machen, zeigt vielleicht, dass
Sie ein hochgemuter Pessimist
sind, der die Hoffnung nicht
aufgibt. Sie sagten zwar, dass
Sie es nicht lieben, etikettiert zu
werden. Aber vielleicht können
Sie uns über Ihr Verhältnis zu
Optimismus und Pessimismus
dennoch etwas sagen.

Das ist eine grosse Frage, und
es ist schwierig, sie schnell und
klar zu beantworten, aber sie ist
für mich hochinteressant. Ich
könnte leichtfertig sagen: Wenn
Sie glauben, dass die
Gravitationstheorie zu Pessimismus
führt, irren Sie sich. In dieser
Antwort steckt vielleicht auch
ein allergisches Element. Sie
wissen es vielleicht nicht, aber
in unserer offiziellen
sozialistisch-realistischen Kunsttheorie

ist Pessimismus eine Sünde,
die bestraft wird. Sozialistischer
Optimismus ist ein Prinzip. In

den fünfziger Jahren galt in der
Musik das ästhetische Prinzip,
dass eine Komposition auf
einem Dur-Akzent enden musste.
Dur ist optimistisch, Moll
pessimistisch und mit einer revolutionären

Entwicklung unvereinbar.
Wenn Sie das wissen, können

Sie vielleicht verstehen, dass ich
bei einem Gespräch über meinen

Pessimismus zuerst fürchte,
bestraft zu werden. Ich bin aber
auch zufrieden, weil darin mein
Widerstand zur offiziellen Theo¬

rie zum Ausdruck kommt. Wenn
wir etwas tiefer gehen, zeigt
sich, dass Optimismus und
Pessimismus relative Kategorien
sind, weil sie von unserem
Standpunkt abhängen. Wenn
ich im Westen bin, spüre ich,
dass ich einen anderen Standpunkt

habe. Ich bin überzeugt,
dass ich ein Optimist bin. Ich
sehe viel mehr Pessimismus in

angeblich heiteren Werken im
Westen als in meinen Werken.
Aber ich verberge nicht, dass
meiner Meinung nach das
Leben ein dramatisches Abenteuer

ist. Ich will die tragische
Perspektive unserer Existenz auf
den Tod hin betonen. Tragisch
ist nicht pessimistisch. Dass in

der Konsumgesellschaft keiner
wagt, über den Tod zu reden, ist
sehr pessimistisch. Denn das
bedeutet, dass diese Kultur
keine Beziehung und keine
Antwort zum Tod hat. Das ist
dramatisch, denn das heisst, dass
dieses letzte Grundgesetz des
Universums als absurd
erscheint. Dabei kann man zwar
heiter bleiben, aber das ist tiefer
Pessimismus.

Wenn ich über das Leben
rede, merke ich, dass meine
Weltsicht sich zwischen zwei
Mythen bewegt, dem optimistischen

des Prometheus und dem
pessimistischen des Sisyphos.
Jene, die glauben, dass die
Gesellschaft verbessert werden
kann, die Revolutionäre und
Weltverbesserer, die aktiv unser
Leben besser organisieren wollen,

stehen auf der promethei-
schen Seite. Ich habe eine
begrenzte Sympathie für sie. Aber
wenn man diese Seite verabsolutiert,

führt das zu Kambodscha-

und Pol-Pot-Erfahrungen.
Ich weiss, was es bedeutet, die
Menschen um einer Idee willen
in den Tod zu schicken. Das ist
eine Realität, nicht abstrakte
Theorie. Ich habe Angst vor
Leuten, die zu tief im Schatten
des Prometheus-Mythos bleiben.

Zwei Menschen -
zwei Kulturen und die
tödliche Erfahrung
der Etikettierung:
Mathieu Carrière als
deutscher Offizier
und Zbigniew
Zapasiewicz in
«Wege in der Nacht».

Die Sisyphos-Menschen meinen,

dass es gar nicht möglich
ist, etwas auf dieser Welt zu
verbessern. Zu ihnen gehören wohl
meine indischen Freunde. Erinnern

Sie sich an die klassische
Szene in Bunuels «Viridiana», in
der ein gequälter Hund freigekauft

wird? Kaum ist er frei,
kommt ein zweiter Wagen mit
dem nächsten Hund. Wieviele
Hunde auch befreit werden, es
bleiben immer weitere gequälte
Hunde. Was kann man da noch
tun?

Das Christentum hat ein
neues Verhältnis zur Welt
entwickelt. Aber als Christen dürfen
wir nicht zu optimistisch sein
und meinen, dass auf dieser
Welt eine Utopie realisierbar ist.
Ich verstehe, warum der Papst
gegen die Theologie der Befreiung

ist. Ich kenne sie vielleicht
nicht gut genug, aber ich war
mehrmals in Südamerika und
habe die Gefahr gesehen, wohin

sie führen kann. Ich bin aber
auch nicht der Meinung, dass
ein Christ passiv bleiben darf.
Aber Christen dürfen die Utopie
einer besseren Gesellschaft
nicht verabsolutisieren. Wir dürfen

keine zu grossen Illusionen
haben. Wir müssen schaffen
und kämpfen, aber ohne die
Illusion, dass die Welt in Zukunft
perfekt sein wird. In unserem
Glauben gibt es den Begriff der
Erbsünde. Das bedeutet für
mich etwas, beispielsweise,
dass Satan nicht bloss eine
religiöse Spekulation, sondern eine
Wirklichkeit ist: das Böse in uns
selbst, das wir wählen, wenn wir
lügen, stehlen, töten.

Wer glaubt, dass es sich trotz
allem lohnt zu kämpfen, dass

10



unsere Existenz einen Sinn hat,
sollte nicht für einen Pessimisten

gehalten werden. Das ist
sogar extremer Optimismus.
Und den finden Sie, glaube ich,
auch in meiner Arbeit. Aber ich
kann niemandem versprechen,
dass das Leben leicht und
einfach wird. Das wäre falsch. Wir
sollen uns daran erinnern, dass
Leben ein dramatisches Abenteuer

ist und es die tragische
Perspektive gibt, dass wir alle
sterben werden. Es gibt keinen
Weg, den Tod zu vermeiden.
Wir müssen den Mut und den
Grund zu dieser Konfrontation
haben. Deshalb glaube ich,
dass ich ein Optimist bin.

Dennoch muss ich mich oft
gegen den Vorwurf des
Pessimismus verteidigen. Vielleicht
mache ich meinen Standpunkt
nicht genügend deutlich klar.
Ich glaube, dass man sich
bewegen und kämpfen muss.

Aber ich habe Angst vor Idealisten,

weil sie so leicht in tiefen
Zynismus fallen. In der Hölle
gibt es sicher viele, die am
Anfang Idealisten waren. Aufgrund
der Geschichte habe ich grosse
Angst vor unserem westlichen
Nachbarn, dessen idealistische
Tradition es erlaubte, Ideen,
aber nicht Menschen zu lieben.
Das hat uns ganz besondere
Erfahrungen beschert.

So schrecklich
opportunistisch

Die meisten Teilnehmer dieses
Seminars stehen der kirchlichen
Filmarbeit nahe. Diese ist auch
auf katholischer Seite international

organisiert. Die Stossrich-
tung der Aktivitäten ist in den
einzelnen Ländern und
Kontinenten unterschiedlich. Welche
Erwartungen und Empfehlun¬

gen würden Sie als Regisseur
heute an eine kirchlich oder
christlich orientierte filmkulturelle

Arbeit richten?

Da bin ich schon ein so tiefer
Pessimist, dass ich dazu nicht
viel sagen werde. Ich habe
meine Erfahrungen seit vielen
Jahren gemacht, bin ohne
Illusionen und weiss, dass auf
diesem Gebiet so viel zu machen
wäre und so wenig gemacht
wird. Alle Versuche, die ich
selbst gemacht habe, endeten
hoffnungslos.

Ich weiss, dass die katholische

Presse zurZeit so marginal
ist, die katholischen kulturellen
Strukturen auch im Westen so
schwach sind, dass ich von
ihnen keine Unterstützung meiner
Produktionen erwarten kann.
Dafür habe ich genug Beispiele
und Beweise.

Was ich traurig finde, ist die

11



2 ',0ht
Tatsache, dass Katholiken, die
im Westen mit den Medien
verbunden sind, so schrecklich
opportunistisch sind. Ich habe den
Eindruck, dass sie sich geradezu

schämen, und wie alle
schwachen Leute suchen sie
eine Allianz, wollen den andern
schmeicheln und beweisen,
dass sie auch progressiv sind:
Sie wollen nur Brücken bauen
und Dialoge führen mit allen,
auch wenn sie das Gegenteil
unserer Werte vertreten. Ich bin
nicht für Konfrontation und
vielleicht bin ich in meinen Äusserungen

zu militant. Aber es gibt
Grenzen und Prinzipien, und
man darf sich nicht seiner
Überzeugung schämen.

Man darf nicht argumentieren,
dass Mystik kein Thema ist,

weil die Leute darüber lachen
könnten. «Lasst uns lieber über
den sozialen Fortschritt reden,
da sind alle einverstanden.»
Selbstverständlich ist sozialer
Fortschritt wichtig, aber wichtig
ist auch der Unterschied
zwischen Menschen mit einer
christlichen Vision des sozialen
Fortschritts und anderen
Weltanschauungen. Es ist ein
Unterschied, welche Rolle soziale
Beziehungen in einer christlichen
Konzeption der Welt und welche

Rolle sie in einer Konzeption

spielen, die das Soziale
verabsolutiert. Man kann sich also
nicht ohne weiteres mit diesen
anderen Tendenzen identifizieren.

Es ist Opportunismus,
wenn wir immer das Gefühl
haben, wir müssten auf der Seite
jenerstehen, die Macht und
Motivationen besitzen. So kann
man nicht andere überzeugen.

Ich freue mich jedesmal,
wenn ich mit einem religiösen
Publikum diskutieren kann. Aber
jahrelang wurde ich nur von
kommunistischen oder
sozialistischen Organisationen eingeladen,

bis zu meinem Film über
den Papst. Seither hat sich mein
«Publikum» etwas gewandelt.
Vorher habe ich in Italien alle

kommunistischen Kulturzentren
kennen gelernt, denn die haben
polnische Regisseure ständig
eingeladen. Es war einfacher,
polnische Regisseure einzuladen

als russische, und so waren
wir sehr populär, auch in Frankreich,

wo ich viele kommunistische

und sozialistische
Filmklubs und «Maisons de culture»
besuchen durfte. Das waren
hochinteressante Erfahrungen.
Ich bedaure, dass diese
Kontakte inzwischen geschrumpft
sind, weil ich eine neue Etikette
habe. Ich bin nicht mehr ein guter

progressiver polnischer
Regisseur, sondern ein böser
idealistischer Regisseur mit einer
schlechten Neigung zum Vatikan.

So habe ich ein Publikum
verloren und kein neues gewonnen.

Die katholischen Kulturzentren

kenne ich inzwischen die
meisten, es sind ja so wenige.
Und es gibt da einen grossen
Unterschied: Die politisch
motivierten Leute haben so viel
Energie und so viel innere Kraft,
um zu organisieren und zu
kämpfen und die Säle zu füllen.
Auf der anderen Seite darf man
nicht einmal von Vergleichbarem

träumen.
Aber da Sie schon auf diesem

Gebiet arbeiten, möchte ich Sie
nicht mit Entmutigung verlassen,

sondern mit herzlichen
Wünschen, dass Sie auf diesem
Gebiet mehr Erfolg haben. Ich
wünsche Ihnen viel Mut und
eine tiefe Motivation und hoffe,
mehr Kollegen begegnen zu
können, die von der gleichen
Inspiration und Weltanschauung
her kommen. Ich bin Ihnen sehr
dankbar für diese Einladung.

Flans-Joachim Schlegel

Tarkowskij contra
Eisenstein: Neue

Sehnsucht nach

alten Mythen?

Der Autor dieses Beitrags

übersetzte und kommentierte sowohl

die «Schriften» Sergej M.

Eisensteins (im Münchener Carl Hanser

Verlag erschienen bislang vier

Bände, denen zwei weitere folgen

sollen) wie auch Andrej Tar-

kowskijs Selbstinterpretation «Die

versiegelte Zeit», die der

Westberliner Ullstein-Verlag im

Februar 1985 herausbrachte. Die

deutlich unterschiedliche Rezeption

dieser beiden Filmbuch-Projekte

lässt Schlegel die Frage

nach einer geistig-kulturellen
Klimawende in Westeuropa stellen.

In einem zweiten Beitrag befasst

sich Ambros Eichenberger näher

mit dem Buch von Tarkowskij.

Den vierten Band der nicht nur
filmtheoretisch grundlegenden
«Schriften» Sergej M. Eisensteins

wagte der Münchener
Carl-Hanser-Verlag 1984 nur
noch mit ganzen 1000 Exemplaren

zu starten. Zur Begründung
fielen unter anderem Hinweise
auf das gegenüber den siebziger

Jahren deutlich gesunkene
Interesse für materialistische
Ästhetik und Theorie. «Die
versiegelte Zeit» dagegen, Andrej
Tarkowskijs «Gedanken zur
Kunst, zur Ästhetik und Poetik
des Films» brachte der
Westberliner Ullstein-Verlag Anfang
1985 gleich mit einer für
Filmliteratur ganz erstaunlich hohen
Auflage heraus. Und die Käufer
scheinen den Kalkulationsüber-

12


	Ein Mann bleibt sich treu

