Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift fir Film
Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 37 (1985)

Heft: 5

Artikel: Gegrusst seist du, Maria

Autor: Loretan, Matthias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-932256

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-932256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Matthias Loretan

Gegriisst
seist du,
Maria

Wer ist es, der hier spricht, der
grusst, der betet, der sagt: «/ch
grusse dich, Mariax?

Ist es Jean-Luc Godard, der
Autor dieses Filmgebetes, der
wie ein Jakob mit dieser Figur
streitet, sie neu erkennt und sie
mit seinem Werk, seinem ge-
schlagenen Leib grisst?

Ist es der eine dreifaltige Gott,

der Maria (durch die Figur des
Engels) anspricht, um ihr seinen
Ratschluss mitzuteilen/einzu-
pflanzen: die Menschwerdung
Gottes, die Fleischwerdung des
Wortes, Jesus Christus, emp-
fangen vom heiligen Geist, ge-
boren von der Jungfrau Maria?

Ist es der Engel Gabriel, der
so redet? Doch wer ist dieser
Bote Gottes? Bei Godard tritt er,
der Mann des starken Gottes,
als Doppelfigur (Knipfen des
Schuhbandels) auf: Als ein et-
was schabiger Halbstarker, der
immer wieder seine Auftrage
durcheinanderbringt, reist er zu-
sammen mit einem kleinen
Madchen. Ein grosser Vogel hat
sie von irgendwoher gebracht,
und zusammen begegnen sie
immer wieder Maria und Josef.
Gegen den Schluss des Films
trifft Gabriel Maria wie zufallig
auf der Strasse und grisst sie.
Maria schaut zum Himmel hin-
auf.

Entspricht der Titel dem Ge-
bet des «Englischen Grussesy,
in dem der Beter mit den Wor-
ten Gabriels Maria anspricht,

2

doch im zweiten Teil seine Posi-
tion wechselt und als Stinder
bei der «Heilige(n) Maria, Mut-
ter Gottesy Firbitte einlegt?

Allein schon der Titel er6ffnet
viele Zugange zu diesem Film.
Wie will der Zuschauer sich auf
ihn einlassen? Wie will er Maria
grussen?

Um es vorwegzunehmen. Ich
bin begeistert von «Je vous sa-
lue, Marie». Ohne ein Godard-
Kenner zu sein, schéatze ich ihn
als einen eigenwilligen und
konsequenten Filmemacher, der
viel Uber die Moglichkeit der
Bilder und die Unmoglichkeit
von gewissen Erzahlformen
nachgedacht hat und seine
Theorien konsequent auf seine
Filme angewandt, oder besser:
diese Theorien aus seinen Film-
arbeiten entwickelt hat.

Dass nun ausgerechnet er
sich der Figur der Maria zuwen-
det, hat mich interessiert und
zugleich stutzig gemacht. Meine
Verlegenheit wurde nicht unbe-
dingt kleiner, als ich gewahr
wurde, dass er sich in diesem
Film ausgerechnet mit dem
theologisch heiklen Motiv der
Jungfrauengeburt auseinander-
setzt. Traurig gemacht haben
mich jene Katholiken, die sich in
thren religidsen Geflhlen durch
den Film verletzt fihlten und
sich nicht anders zu helfen
wussten, als Zensur oder gar
Verbot des Films zu verlangen.
Sie konnten in der Godard-
schen Adaption des Stoffes nur
eine Verballhornung biblischer
Personen und Geschehnisse er-
kennen und erhoben gegen den
Film den Vorwurf der Blasphe-
mie und der Pornografie.

Ich teile diese Anschuldigun-
gen nicht. Allerdings méchte ich
mich hier im einzelnen nicht mit
diesen Vorwiirfen auseinander-
setzen. Indem ich mich auf den
Film einlasse, versuche ich zu
zeigen, wie lohnend eine solche
Beschéftigung fur Christen, ja
auch fur Katholiken, sein kann.

Vor einer bestimmten Gefahr

bei der Rezeption dieses Films
sei allerdings gewarnt: vor der
Vereinnahmung des Werkes
durch die christliche Theologie.
Godard hat nicht eine filmische
Neuauflage des Lebens Marias
und seiner Legenden geschaf-
fen (eine Legende ist der Film
allenfalls, indem er Erzahlfaden
immer wieder abschneidet und
so ineinander verwebt, dass der
Zuschauer gezwungen ist, den
Film eben selber aktiv zu lesen).

Er ist auch Skeptiker genug.
bloss die mariologischen Dog-
men bebildern zu wollen. Aber
auch auf der Ebene der christli-
chen Grundwahrheiten scheut
er die Eindeutigkeiten. Das Kind
Marias ist nicht der Christus.
Die Jungfrauengeburt ist ein
Geheimnis, das menschlich zu
ergrinden bleibt.

Der Geist nimmt in Jesus und
Maria nur insofern Gestalt an,
als es ihnen als Prototypen ge-
lingt, Mensch zu werden. In die-
sem Sinne hat sich Gott/der
Geist — etwa im Gegensatz zum
christlichen Glauben —in Jesus
Christus nicht verbindlicher oder
endgultiger geoffenbart als in
anderen menschlichen Entwiir-
fen auch. Oder anders formu-
liert: Gott hat sich sosehr auf
den Menschen eingelassen,
dass alle Christen sind. Das Ge-
heimnis der Jungfrauengeburt
erschliesst sich deshalb nicht
mehr in seinem urspriinglichen
Zusammenhang (die Existenz
Jesu ist von Gott her, aus dem
heiligen Geist begriindet —und
doch ist er zugleich auf wahrhaft
menschliche Weise von Maria
geboren worden). Die Perspek-
tive ist eine radikal anthropolo-
gische geworden. An dieser
Differenz gilt es festzuhalten,
wenn im folgenden der Dialog
mit Godards moderner Vision
von Maria fruchtbar sein soll.

Neben dem christologischen
Unterschied gibt es aber schon
auf dem Gebiet der Theologie



Ehrfurcht vor
dem Geheimnis
des
fleischgewordenen
Geistes

wesentliche Anknipfungs-
punkte. Godard ist alles andere
als ein vulgéarer Materialist oder
platter Aufklarer. Als Romanti-
ker mochte er vielmehr die
Sehnsucht des Menschen nach
Transzendenz wachhalten. Er
mag sich nicht zufrieden geben
mit dem, was ist, er besteht auf
etwas, was grosser, schoner
und wahrer ist. Er will das Sen-
sorium fUr die Existenz des Gei-
stes, der Seele wachhalten.

Auf dem Schragen des Arztes
lasst er Maria dem Examinator
der Jungfraulichkeit die Frage
stellen: «Doktor, hat die Seele
einen Kdérper?» Und der Medizi-
ner wird wenig spater ratlos die
jungfrauliche Empféangnis kon-
statieren mussen.

Dieser kurze Dialog ist eine
Schliusselstelle fir Godards
(&sthetische) Konzeption von
Wirklichkeit: Die Seele ist die
Form des Korpers, der Geist das
gestaltende Wesen der Materie.
Oder wie Godard das Geheim-
nis der «Inkarnation(!)» in einem

Interview mit Philippe Sollers
(art press Nr.88) ausdrickt: «Die
Stimme (der Logos) kann nicht
aus dem Korper, aber der Kor-
per ist ganz in der Stimme. Das
wird nie zu zeigen sein, keiner
kann es beweisen.» Und doch
versuchen gerade Godards
Filme, sich an dieser Unmd&g-
lichkeit abzuarbeiten. Sie wollen
der Seele /nden Dingen und im
Korper nachsptren, ihrem Atem
und ihrem Licht eine fassbarere
Gestalt geben.

Godards asthetische Auffas-
sung kommt der Seinslehre des
Aristoteles nahe, die auch die
Grundlage bietet fur die natrli-
che Theologie des Thomas von
Aquin, in welcher der Scholasti-
ker Gott aus den Erfahrungen
dieser Welt und mit den Mitteln
der Vernunft zu denken ver-
suchte und damit gleichsam die
Verstehensgrundlage schuf, um
dann in einer Theologie der Of-
fenbarung den Glauben an den
in Christus Mensch gewordener
Gott mitzuteilen.

Im Gegensatz zum Aquinaten
glaubt Godard nicht an die Of-
fenbarung und akzeptiert fir
sich nur die Moglichkeit, mit fil-
mischen Mitteln aus den Mate-
rialien der menschlichen Erfah-
rung den Geist zu fassen und zu
gestalten. Dabei |asst er aber
die Frage offen, ob es einen
Gott als objektive Wirklichkeit
gibt. In «Je vous salue, Marie»
wird nirgends ausdricklich von
Gott gesprochen. Nur einmal
stehen die funf Buchstaben
«Dieu» neben anderen Kritze-
leien im Notizbuch des Profes-
sors. Dieser ist eine Figur, die
trotz oder gerade wegen ihres
Wissens — in der Zuordnung zu
Eva — keine schone Figur abgibt.
In seinem Unterricht allerdings
werden Fragen nach dem Ur-
sprung des Lebens diskutiert. In
der Zusammenfuhrung der bei-
den Figuren Pascal, als Punkie,
und Eva bei der Losung des
Wirfelratsels gelingt Godard ein
genialer Einfall, der — ohne ihn
zu nennen — die Frage nach Gott

3



provoziert, indem er anschau-
lich macht, dass der Zufall leich-
ter zu ertragen ware, wenn
eine(r) Ja sagt.

Nun, wie kommt Godard zum
Thema seines jingsten Films,
zu Maria? Was mag ihn, der in
einer protestantischen Familie
aufgewachsen ist, wohl an die-
ser Figur interessiert haben? Si-
cher, Godard setzt mit seinem
jungsten Werk seine Studien
uber verschiedene Frauenfigu-
ren (z.B. «Prénom Carmeny)
fort. Aber abgesehen einmal
von bestimmten neuen Zugan-
gen im Umkreis der feministi-
schen Theologie wiirde sich das
Thema nicht aufdrédngen. In der
Ikonografie steckt die Marien-
darstellung nach dem Barock in
einer Krise. Es gibt nur wenige
neue und glltige Anséatze. Diese
kommen meist aus einem star-
ken persénlichen Erlebnis des
Kunstlers (Georges Rouault)
und sind oft gepragt von einer
aktuellen Unmittelbarkeit, die
wie etwa bei Max Ernst («Die
Jungfrau zliichtigt den Men-
schensohn vor drei Zeugeny) bis
zur Travestie umschlagen kann.
Das Motiv von der Verkindi-
gung an Maria, das vor allem
seit dem Mittelalter zur Deutung
der jungfraulichen Empfangnis
und der Inkarnation Gottes her-
angezogen wurde, findet sich
bereits seit der Gegenreforma-
tion in protestantischen Gebe-
ten nur noch selten. Es fehlt
zum Beispiel ganz im maleri-
schen Werk Rembrandts. Seit
der Aufklédrung und dem Klassi-
zismus gelingen in beiden Kon-
fessionen kaum mehr Gberzeu-
gende Darstellungen der Ver-
kindigung. Die Nazarener Ma-
lerei wiederholt schon grosser
Gesehenes in erbaulicher Pose;
Versuche zur Psychologisierung
des Themas wirken meistens
peinlich.

Quasi unabhangig von der
ikonografischen Krise hat die
Marienverehrung noch in die-
sem Jahrhundert vor allem in

4

der katholischen Volksfrommig-
keit immer wieder Hochbluten
erlebt. Im Gegensatz zur evan-
gelischen Kirche, welche in der
Sorge um die einzigartige Be-
deutung der Erldsungstat Christi
eine vergleichbare Verehrung
nicht kennt, hat die katholische
Kirche ihre Lehre mit Dogmen
(1854: Marias Unbefleckte Emp-
fangnis; 1950: Aufnahme in den
Himmel) weiterentwickelt.

Diese begrifflichen Festle-
gungen und Verallgemeinerun-
gen bergen jedoch die Gefahr,
dass sie Traditionen festschrei-
ben und eine notwendige krea-
tive Weiterentwicklung verhin-
dern. Dogmen, wortlich genom-
men und nicht mehr in ihrer Tra-
dition begriffen, kdnnen in ihren
Aussagen banal und missver-
standlich werden und den Zu-
gang zum Kern des Glaubens
erschweren. Gerade die sehr
alte Vorstellung von der jung-
fraulichen Empfangnis und Ge-
burt Jesu wird heute entgegen
der damaligen Intention als Ein-
schrankung der vollen Mensch-
lichkeit Christi empfunden. Ak-
tuelle medizinische Entwicklun-
gen férdern zudem biologische
Spekulationen (Maria als Leih-
mutter), welche das Skandalon
der Menschwerdung Gottes im
historischen Jesus vollends ver-
nebeln.

Es mag erstaunen, dass Go-
dard bei seiner Auseinanderset-

zung mit Maria auf dem Motto
der Jungfraulichkeit besteht. Mit
diesem die Logik der Naturge-
setze brechenden Rétsel schafft
er aber jene Atmosphére der
Verunsicherung, in welcher die
gangigen Eindeutigkeiten und
Konventionen zerbrechen. Ein
neues Staunen vor dem Ge-
heimnis des Lebens wird még-
lich. Die Metapher der Jung-
fraulichkeit umfasst in «Je vous
salue, Marie» drei Dimensionen:
die Frage nach dem Ursprung
des Lebens auf diesem Plane-
ten, die Entstehung des (gottli-
chen) Kindes im Bauch der Mut-
ter sowie der riskante Prozess
der Selbstwerdung Marias. An-
gesichts der Frage, ob das kos-
mische Leben durch Zufall ent-
standen oder von jemandem
gewollt oder gar programmiert
wurde, erweist sich die «Tatsa-
chey, dass Mann und Frau zur
Zeugung eines Kindes notwen-
dig sind, als Teilwahrheit. Die
bergende Metapher scheint hier
jedenfalls mehr zu verstehen.
Jenseits des Wahns von der to-
talen Machbarkeit wird ein ver-
schitteter Zugang auf das Le-
ben als nicht fassbares Ge-
schenk aufgetan. Es ist vor dem
Menschen da und ist grosser
als er. Der Einzelne hat daran
teil und muss es zu seiner
Menschwerdung gestaltend
durchwirken.

Godard findet fiir das Leben
das Bild des Korbballspiels. Es



Korbballspiel
als Symbol des
Lebens (Bild
links: Myriem
Roussel). -
Berufen zu
einem radikalen
menschlichen
Neuanfang:
Marie und
Joseph (Bild
rechts: Myriem
Roussel und
Thierry Rode).

l3uft nach Regeln im Mit- und
Gegeneinander. Der Einzelne
kann zuschauen oder mitspie-
len, sich hineingeben. Er be-
kommt den Ball zugespielt,
kann ihn weitergeben oder im
glnstigen Augenblick in den
Korb werfen. Wenn es gelingt,
kann das Spiel zu einem Ballett
werden. Die Eifersucht aller-
dings kann den Ball nicht laufen
lassen. Juliette schlagt ihn Ma-
ria aus der Hand.

Zum Rund des Balles wie-
derum assoziiert Godard die
Sonne, das Ei, den Mond. Der
Ball wird in den Korb geworfen
und fallt in einen tiefen Himmel.
Ein Flugzeug — ein Superwerk
der Technik — fahrt wie ein
Winzling durch den riesigen
Feuerball einer untergehenden
Sonne; ein Ei, ein zunehmender
Mond, die rote Scheibe einer
Verkehrsampel. Und schliess-
lich das Geschehen von Weih-
nachten: Ein Lastwagen mit ei-
nem Schneepflug bahnt sich ei-
nen Weg. Wir folgen ihm in ei-

ner Distanz von zehn Metern in
einem Auto nach. Ein Baby be-
ginnt zu schreien und unter-
bricht das «Crucifixus» einer
Bach-Kantate, dann wieder
Bach, dann Schreien. Eine Kuh
leckt ihr Neugeborenes. Zwei
Hasen, spater ein Igel, Blumen-
bliiten in extremen Detailauf-
nahmen. Ein Paar Takte aus ei-
nem Cellokonzert von Dvorak,
dreimaliges hartes Mowenkrei-
schen, der Larm des Publikums
beim Basketspiel, das Aufschla-
gen des Balles auf Boden und
Handen, Wurf und Klatschen.
Godard hat das Bild der Wirk-
lichkeit soweit zerstort, Hand-
lung und psychologischen Rea-
lismus abgebaut, dass er mit
Bildern und Tonen spielen kann.
Es gibt keine Eindeutigkeiten
mehr, nur mehr Briiche, das Da-
zwischen, ein anderer Atem, die
Moglichkeit zur Vision.

Wehe, wenn hier einer ein
Bild oder eine feste Vorstellung
von Maria hat und sich ihm
gleichsam realistisch nur jene

Bilder einprégen, die ihn verlet-
zen. Diese Moglichkeit des
Missverstandnisses ist gege-
ben. Doch es darf nicht zur
Norm gemacht werden. Denn
anhand der Figur Maria ver-
sucht Godard, Tiefen menschli-
cher Erfahrungen zu ergriinden.
Wie um gleichsam die Banalitat
des sakularen Alltags zu storen,
verwendet er religiose und bibli-
sche Motive wie ein Ferment.
Dieses l6st freilich «chemische»
Reaktionen nach allen Seiten
hin aus. In der Radikalitat, in der
Godard Maria in die Berufung
unter das Geheimnis der jung-
fraulichen Fruchtbarkeit stellt
und diese Aufgabe auch in ihrer
tragischen Dimension und in
der Gefahrdung (der Hysterie)
entfaltet, provoziert. Allerdings
mag diese Herausforderung
auch eine Chance sein, die ei-
genen festgeschriebenen Ma-
rienbilder wieder neu ins Spiel
zu bringen. A



	Gegrüsst seist du, Maria

