
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 37 (1985)

Heft: 5

Artikel: Gegrüsst seist du, Maria

Autor: Loretan, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932256

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


as
"'S:
Cd

§
'

a.
OS

'jjg:
<8

JS
COu

:CU 3
>— oo. >eo

OSasu ~3

E V.
Cd

_E
LZ otg

Matthias Loretan

Gegrüsst
seist du.
Maria

Wer ist es, der hier spricht, der
grüsst, der betet, der sagt: «Ich
grüsse dich, Maria»?

Ist es Jean-Luc Godard, der
Autor dieses Filmgebetes, der
wie ein Jakob mit dieser Figur
streitet, sie neu erkennt und sie
mit seinem Werk, seinem
geschlagenen Leib grüsst?

Ist es der eine dreifaltige Gott,
der Maria (durch die Figur des
Engels) anspricht, um ihr seinen
Ratschluss mitzuteilen/einzupflanzen:

die Menschwerdung
Gottes, die Fleischwerdung des
Wortes, Jesus Christus,
empfangen vom heiligen Geist,
geboren von der Jungfrau Maria?

Ist es der Engel Gabriel, der
so redet? Doch wer ist dieser
Bote Gottes? Bei Godard tritt er,
der Mann des starken Gottes,
als Doppelfigur (Knüpfen des
Schuhbändels) auf: Als ein
etwas schäbiger Flalbstarker, der
immer wieder seine Aufträge
durcheinanderbringt, reist er
zusammen mit einem kleinen
Mädchen. Ein grosser Vogel hat
sie von irgendwohergebracht,
und zusammen begegnen sie
immer wieder Maria und Josef.
Gegen den Schluss des Films
trifft Gabriel Maria wie zufällig
auf der Strasse und grüsst sie.
Maria schaut zum Flimmel hinauf.

Entspricht der Titel dem Gebet

des «Englischen Grusses»,
in dem der Beter mit den Worten

Gabriels Maria anspricht.

doch im zweiten Teil seine Position

wechselt und als Sünder
bei der «F-feiIige(n) Maria, Mutter

Gottes» Fürbitte einlegt?
Allein schon der Titel eröffnet

viele Zugänge zu diesem Film.
Wie will der Zuschauer sich auf
ihn einlassen? Wie will er Maria
grüssen?

Um es vorwegzunehmen. Ich
bin begeistert von «Je vous
salue, Marie». Ohne ein Godard-
Kennerzu sein, schätze ich ihn
als einen eigenwilligen und
konsequenten Filmemacher, der
viel über die Möglichkeit der
Bilderund die Unmöglichkeit
von gewissen Erzählformen
nachgedacht hat und seine
Theorien konsequent auf seine
Filme angewandt, oder besser:
diese Theorien aus seinen
Filmarbeiten entwickelt hat.

Dass nun ausgerechnet er
sich der Figur der Maria zuwendet,

hat mich interessiert und
zugleich stutzig gemacht. Meine
Verlegenheit wurde nicht unbedingt

kleiner, als ich gewahr
wurde, dass er sich in diesem
Film ausgerechnet mit dem
theologisch heiklen Motiv der
Jungfrauengeburt auseinandersetzt.

Traurig gemacht haben
mich jene Katholiken, die sich in
ihren religiösen Gefühlen durch
den Film verletzt fühlten und
sich nicht anders zu helfen
wussten, als Zensur oder gar
Verbot des Films zu verlangen.
Sie konnten in der Godard-
schen Adaption des Stoffes nur
eine Verballhornung biblischer
Personen und Geschehnisse
erkennen und erhoben gegen den
Film den Vorwurf der Blasphemie

und der Pornografie.
Ich teile diese Anschuldigungen

nicht. Allerdings möchte ich
mich hier im einzelnen nicht mit
diesen Vorwürfen auseinandersetzen.

Indem ich mich auf den
Film einlasse, versuche ich zu
zeigen, wie lohnend eine solche
Beschäftigung für Christen, ja
auch für Katholiken, sein kann.

Vor einer bestimmten Gefahr
bei der Rezeption dieses Films
sei allerdings gewarnt: vor der
Vereinnahmung des Werkes
durch die christliche Theologie.
Godard hat nicht eine filmische
Neuauflage des Lebens Marias
und seiner Legenden geschaffen

(eine Legende ist der Film
allenfalls, indem er Erzählfäden
immer wieder abschneidet und
so ineinander verwebt, dass der
Zuschauer gezwungen ist, den
Film eben selber aktiv zu lesen).

Er ist auch Skeptiker genug,
bloss die mariologischen Dogmen

bebildern zu wollen. Aber
auch auf der Ebene der christlichen

Grundwahrheiten scheut
er die Eindeutigkeiten. Das Kind
Marias ist nicht der Christus.
Die Jungfrauengeburt ist ein
Geheimnis, das menschlich zu
ergründen bleibt.

Der Geist nimmt in Jesus und
Maria nur insofern Gestalt an,
als es ihnen als Prototypen
gelingt, Mensch zu werden. In

diesem Sinne hat sich Gott/der
Geist - etwa im Gegensatz zum
christlichen Glauben - in Jesus
Christus nicht verbindlicher oder
endgültiger geoffenbart als in

anderen menschlichen Entwürfen

auch. Oder anders formuliert:

Gott hat sich sosehr auf
den Menschen eingelassen,
dass alle Christen sind. Das
Geheimnis der Jungfrauengeburt
erschliesst sich deshalb nicht
mehr in seinem ursprünglichen
Zusammenhang (die Existenz
Jesu ist von Gott her, aus dem
heiligen Geist begründet - und
doch ist er zugleich auf wahrhaft
menschliche Weise von Maria
geboren worden). Die Perspektive

ist eine radikal anthropologische

geworden. An dieser
Differenz gilt es festzuhalten,
wenn im folgenden der Dialog
mit Godards moderner Vision
von Maria fruchtbar sein soll.

Neben dem christologischen
Unterschied gibt es aber schon
auf dem Gebiet der Theologie

2



Ehrfurcht vor
dem Geheimnis
des
fleischgewordenen
Geistes

wesentliche Anknüpfungspunkte.

Godard ist alles andere
als ein vulgärer Materialist oder
platter Aufklärer. Als Romantiker

möchte er vielmehr die
Sehnsucht des Menschen nach
Transzendenz wachhalten. Er

mag sich nicht zufrieden geben
mit dem, was ist, er besteht auf
etwas, was grösser, schöner
und wahrer ist. Er will das Sen-
sorium für die Existenz des
Geistes, der Seele wachhalten.

Auf dem Schrägen des Arztes
lässt er Maria dem Examinator
der Jungfräulichkeit die Frage
stellen: «Doktor, hat die Seele
einen Körper?» Und der Mediziner

wird wenig später ratlos die
jungfräuliche Empfängnis
konstatieren müssen.

Dieser kurze Dialog ist eine
Schlüsselstelle für Godards
(ästhetische) Konzeption von
Wirklichkeit: Die Seele ist die
Form des Körpers, der Geist das
gestaltende Wesen der Materie.
Oder wie Godard das Geheimnis

der «Inkamation(l)» in einem

Interview mit Philippe Sollers
(art press Nr.88) ausdrückt: «Die
Stimme (der Logos) kann nicht
aus dem Körper, aber der Körper

ist ganz in der Stimme. Das
wird nie zu zeigen sein, keiner
kann es beweisen.» Und doch
versuchen gerade Godards
Filme, sich an dieser Unmöglichkeit

abzuarbeiten. Sie wollen
der Seele in den Dingen und im
Körper nachspüren, ihrem Atem
und ihrem Licht eine fassbarere
Gestalt geben.

Godards ästhetische Auffassung

kommt der Seinslehre des
Aristoteles nahe, die auch die
Grundlage bietet für die natürliche

Theologie des Thomas von
Aquin, in welcher der Scholastiker

Gott aus den Erfahrungen
dieser Welt und mit den Mitteln
der Vernunft zu denken
versuchte und damit gleichsam die
Verstehensgrundlage schuf, um
dann in einer Theologie der
Offenbarung den Glauben an den
in Christus Mensch gewordener
Gott mitzuteilen.

Im Gegensatz zum Aquinaten
glaubt Godard nicht an die
Offenbarung und akzeptiert für
sich nur die Möglichkeit, mit
filmischen Mitteln aus den Materialien

der menschlichen Erfahrung

den Geist zu fassen und zu
gestalten. Dabei lässt er aber
die Frage offen, ob es einen
Gott als objektive Wirklichkeit
gibt. In «Je vous salue, Marie»
wird nirgends ausdrücklich von
Gott gesprochen. Nur einmal
stehen die fünf Buchstaben
«Dieu» neben anderen Kritzeleien

im Notizbuch des Professors.

Dieser ist eine Figur, die
trotz oder gerade wegen ihres
Wissens - in der Zuordnung zu
Eva - keine schöne Figur abgibt.
In seinem Unterricht allerdings
werden Fragen nach dem
Ursprung des Lebens diskutiert. In
der Zusammenführung der beiden

Figuren Pascal, als Punkie,
und Eva bei der Lösung des
Würfelrätsels gelingt Godard ein
genialer Einfall, der-ohne ihn
zu nennen - die Frage nach Gott

3



Zorn*—
provoziert, indem er anschaulich

macht, dass der Zufall leichter

zu ertragen wäre, wenn
eine(r) Ja sagt.

Nun, wie kommt Godard zum
Thema seines jüngsten Films,
zu Maria? Was mag ihn, der in
einer protestantischen Familie
aufgewachsen ist, wohl an dieser

Figur interessiert haben?
Sicher, Godard setzt mit seinem
jüngsten Werk seine Studien
über verschiedene Frauenfiguren

(z. B. «Prénom Carmen»)
fort. Aber abgesehen einmal
von bestimmten neuen Zugängen

im Umkreis der feministischen

Theologie würde sich das
Thema nicht aufdrängen. In der
Ikonografie steckt die
Mariendarstellung nach dem Barock in

einer Krise. Es gibt nur wenige
neue und gültige Ansätze. Diese
kommen meist aus einem starken

persönlichen Erlebnis des
Künstlers (Georges Rouault)
und sind oft geprägt von einer
aktuellen Unmittelbarkeit, die
wie etwa bei Max Ernst («Die
Jungfrau züchtigt den
Menschensohn vor drei Zeugen») bis
zur Travestie umschlagen kann.
Das Motiv von der Verkündigung

an Maria, das vor allem
seit dem Mittelalter zur Deutung
der jungfräulichen Empfängnis
und der Inkarnation Gottes
herangezogen wurde, findet sich
bereits seit der Gegenreformation

in protestantischen Gebeten

nur noch selten. Es fehlt
zum Beispiel ganz im malerischen

Werk Rembrandts. Seit
der Aufklärung und dem
Klassizismus gelingen in beiden
Konfessionen kaum mehr überzeugende

Darstellungen der
Verkündigung. Die Nazarener
Malerei wiederholt schon grösser
Gesehenes in erbaulicher Pose;
Versuche zur Psychologisierung
des Themas wirken meistens
peinlich.

Quasi unabhängig von der
ikonografischen Krise hat die
Marienverehrung noch in
diesem Jahrhundert vor allem in

der katholischen Volksfrömmigkeit
immer wieder Plochblüten

erlebt. Im Gegensatz zur
evangelischen Kirche, welche in der
Sorge um die einzigartige
Bedeutung der Erlösungstat Christi
eine vergleichbare Verehrung
nicht kennt, hat die katholische
Kirche ihre Lehre mit Dogmen
(1854: Marias Unbefleckte
Empfängnis; 1950: Aufnahme in den
Flimmel) weiterentwickelt.

Diese begrifflichen
Festlegungen und Verallgemeinerungen

bergen jedoch die Gefahr,
dass sie Traditionen festschreiben

und eine notwendige kreative

Weiterentwicklung verhindern.

Dogmen, wörtlich genommen

und nicht mehr in ihrer
Tradition begriffen, können in ihren
Aussagen banal und
missverständlich werden und den
Zugang zum Kern des Glaubens
erschweren. Gerade die sehr
alte Vorstellung von der
jungfräulichen Empfängnis und
Geburt Jesu wird heute entgegen
der damaligen Intention als
Einschränkung der vollen Menschlichkeit

Christi empfunden.
Aktuelle medizinische Entwicklungen

fördern zudem biologische
Spekulationen (Maria als
Leihmutter), welche das Skandalon
der Menschwerdung Gottes im
historischen Jesus vollends
vernebeln.

Es mag erstaunen, dass
Godard bei seiner Auseinanderset¬

zung mit Maria auf dem Motto
der Jungfräulichkeit besteht. Mit
diesem die Logik der Naturgesetze

brechenden Rätsel schafft
er aber jene Atmosphäre der
Verunsicherung, in welcher die
gängigen Eindeutigkeiten und
Konventionen zerbrechen. Ein
neues Staunen vor dem
Geheimnis des Lebens wird möglich.

Die Metapher der
Jungfräulichkeit umfasst in «Je vous
salue, Marie» drei Dimensionen:
die Frage nach dem Ursprung
des Lebens auf diesem Planeten,

die Entstehung des (göttlichen)

Kindes im Bauch der Mutter

sowie der riskante Prozess
der Selbstwerdung Marias.
Angesichts der Frage, ob das
kosmische Leben durch Zufall
entstanden oder von jemandem
gewollt oder gar programmiert
wurde, erweist sich die «Tatsache»,

dass Mann und Frau zur
Zeugung eines Kindes notwendig

sind, als Teilwahrheit. Die
bergende Metapher scheint hier
jedenfalls mehr zu verstehen.
Jenseits des Wahns von der
totalen Machbarkeit wird ein
verschütteter Zugang auf das
Leben als nicht fassbares
Geschenk aufgetan. Es ist vor dem
Menschen da und ist grösser
als er. Der Einzelne hat daran
teil und muss es zu seiner
Menschwerdung gestaltend
durchwirken.

Godard findet für das Leben
das Bild des Korbballspiels. Es

4



Korbballspiel
als Symbol des
Lebens (Bild
links: Myriem
Roussel). -
Berufen zu
einem radikalen
menschlichen
Neuanfang:
Marie und
Joseph (Bild
rechts: Myriem
Roussel und
Thierry Rode).

läuft nach Regeln im Mit- und
Gegeneinander. Der Einzelne
kann zuschauen oder mitspielen,

sich hineingeben. Er
bekommt den Ball zugespielt,
kann ihn weitergeben oder im
günstigen Augenblick in den
Korb werfen. Wenn es gelingt,
kann das Spiel zu einem Ballett
werden. Die Eifersucht
allerdings kann den Ball nicht laufen
lassen. Juliette schlägt ihn Maria

aus der Hand.
Zum Rund des Balles

wiederum assoziiert Godard die
Sonne, das Ei, den Mond. Der
Ball wird in den Korb geworfen
und fällt in einen tiefen Himmel.
Ein Flugzeug-ein Superwerk
derTechnik-fährt wie ein
Winzling durch den riesigen
Feuerball einer untergehenden
Sonne; ein Ei, ein zunehmender
Mond, die rote Scheibe einer
Verkehrsampel. Und schliesslich

das Geschehen von
Weihnachten: Ein Lastwagen mit
einem Schneepflug bahnt sich
einen Weg. Wir folgen ihm in ei¬

ner Distanz von zehn Metern in

einem Auto nach. Ein Baby
beginnt zu schreien und unterbricht

das «Crucifixus» einer
Bach-Kantate, dann wieder
Bach, dann Schreien. Eine Kuh
leckt ihr Neugeborenes. Zwei
Hasen, später ein Igel, Blumenblüten

in extremen Detailaufnahmen.

Ein PaarTakte aus
einem Cellokonzert von Dvorak,
dreimaliges hartes Möwenkreischen,

der Lärm des Publikums
beim Basketspiel, das Aufschlagen

des Balles auf Boden und
Händen, Wurf und Klatschen.
Godard hat das Bild der
Wirklichkeit soweit zerstört, Handlung

und psychologischen
Realismus abgebaut, dass er mit
Bildern und Tönen spielen kann.
Es gibt keine Eindeutigkeiten
mehr, nur mehr Brüche, das
Dazwischen, ein anderer Atem, die
Möglichkeit zur Vision.

Wehe, wenn hier einer ein
Bild oder eine feste Vorstellung
von Maria hat und sich ihm
gleichsam realistisch nurjene

Bilder einprägen, die ihn verletzen.

Diese Möglichkeit des
Missverständnisses ist gegeben.

Doch es darf nicht zur
Norm gemacht werden. Denn
anhand der Figur Maria
versucht Godard, Tiefen menschlicher

Erfahrungen zu ergründen.
Wie um gleichsam die Banalität
des säkularen Alltags zu stören,
verwendet er religiöse und biblische

Motive wie ein Ferment.
Dieses löst freilich «chemische»
Reaktionen nach allen Seiten
hin aus. In der Radikalität, in der
Godard Maria in die Berufung
unter das Geheimnis der
jungfräulichen Fruchtbarkeit stellt
und diese Aufgabe auch in ihrer
tragischen Dimension und in
der Gefährdung (der Hysterie)
entfaltet, provoziert. Allerdings
mag diese Herausforderung
auch eine Chance sein, die
eigenen festgeschriebenen
Marienbilder wieder neu ins Spiel
zu bringen.

5


	Gegrüsst seist du, Maria

