
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 37 (1985)

Heft: 1

Artikel: Gegen die kulturelle Überfremdung : Porträt des thailändischen
Regisseurs Vichit Kounavudhi

Autor: Eichenberger Ambros

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932238

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932238
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sende Sonnej, 1984, spielt kurz
vor Beginn des Zweiten
Weltkrieges, als Korea von den
Japanern besetzt war. Grundstücke

und Besitztümer der
Koreanerwurden von den Japanern

konfisziert, was für viele
die Ursache eines elenden
Lebens war.

Ein junges Ehepaar,
Choon-ho und seine Frau
Soony, wandern mit ihrer wenigen

Habe durch das Land. Sie
lassen sich in einem Bergarbeiterdorf

nieder, wo ein koreanischer

Wucherer gemeinsam mit
den japanischen Besatzern die
Bewohner ausbeutet. Choon-ho
gerät unter den Einfluss einer
leichtlebigen Frau und vernachlässigt

seine Ehe. Zu spät
erkennt er, dass er sich mit den
falschen Kräften eingelassen
hat. Als Soony erkrankt, trägt er
sie zu der Praxis eines japanischen

Arztes, der koreanische
Patienten gratis behandelt,
wenn sie sich zu medizinischen
Experimenten nutzen lassen.
Als der Arzt die Behandlung
Soonys ablehnt und sie an den
Folgen der Krankheit stirbt,
beginnt für den geläuterten
Choon-ho ein neues Leben.

Der Film, der nach einer
zeitgenössischen Erzählung von
Yoo-jung Kim (1908-1937;
geschrieben zurZeit japanischer
Herrschaft, in der die Koreaner
ihre Meinung nicht frei äussern
durften), gedreht wurde,
beschreibt die Tragödie von
Menschen, die auch in einer
illusionslosen Zeit ihren Träumen
nachhängen. Regisseur Hah
mischt realistische und
melodramatische Elemente und
zeichnet die Naivität und den
Humor einer Dorfgemeinschaft
unter japanischer Besatzung mit
kinowirksamen Bildern. Hah
selbst hat die männliche Hauptrolle

übernommen und sich
gegenüber dem Produzenten die
Freiheiten erkämpft, die er für
seinen Film brauchte. Die
Vorbereitungszeit betrug andert¬

halb Jahre; die Drehzeit (nur
Aussenaufnahmen im Landes-
innern) umfasste ungefähr 100

Tage. Am Drehbuch haben
bekannte Autoren, Literatur- und
Kritikerpreisträger mitgearbeitet.
Auch Kameramann und Komponist

haben in der Vergangenheit
entsprechende Auszeichnungen
erhalten. Mit diesem Team
möchte Hah auch in Zukunft
zusammenarbeiten. Vielleicht bietet

ein europäisches Festival in
diesem Jahr die Gelegenheit,
Hah's Film und die seiner jungen

Kollegen zu sehen.

Ambros Eichenberger

Gegen
die kulturelle
Überfremdung

Porträt des thailändischen
Regisseurs Vichit Kounavudhi

«Abstinenz von ausländischen
Filmen bedeutet für uns noch
nicht den Weltuntergang»

Nur unter der Bedingung,
dass gleichzeitig ein Übersetzer
engagiert werde, könne und
wolle er sich an filmkulturellen
Veranstaltungen in Europa
beteiligen, beispielsweise am
«Festival des 3 Continents» von
Nantes 1984. Im Unterschied zu
seinem «westernised» Sohn Ka-
nit, der mit einem starken
amerikanischen Akzent englisch
spricht, besteht der Vater nicht
nur auf seiner Thai-Sprache,
sondern auch auf seinem «Thai
Spirit», seinem «Thai Life» und
seinem «Thai Style». Mit dem
kleinen Unterschied allerdings,
dass er all dies nicht in der
Sexindustrie von Bangkok mit den
dazugehörigen Massagesalons
sucht und erlebt, sondern eher

auf dem Lande, vor allem in den
nordöstlichen Provinzen des
Landes, bei den Bergstämmen
der Shan, der Meos und der Ak-
has, die unweit der burmesischen

Grenze angesiedelt sind.
Mit diesen einfachen

Menschen, die man auch in Thailand
bisweilen verächtlich «Tribals»
nennt, scheint ihn eine sehr alte
und sozusagen «erste Liebe» zu
verbinden. Denn bereits im
Jahre 1954 hatte er sich für seinen

ersten Film «Pha lee sor»
diese Gegend als Schauplatz
ausgewählt. Die Story griff
dementsprechend ein «lokales
Thema» auf, das sich in der
Zwischenzeit allerdings zu einem
internationalen Topos entwik-
kelt hat. Es geht um den Heroinhandel

und um die Interessen
der Dealer aus der Stadt, die mit
denjenigen der einheimischen
Mohnbauern vom Lande in Konflikt

geraten. Sehr «seriös», gibt
er zu Protokoll, sei das alles
aber nicht gewesen, weil Folklore

und Exotik den Tenor und
das Ambiente des Films
bestimmten. «Eines Tages aber
werde ich zurückkommen», hat
er damals geschworen, «um
mich ernsthaft mit der Thematik
dieser vernachlässigten Region
und ihrer Menschen
auseinanderzusetzen.»

Den «Schwur» hat er dann
1978 mit «Kon Phukao» (Mountain

People) und mit «Look
E-San» (Son of the North-East,
1982) eingelöst. Dabei
versuchte er vor allem Bilder und
Töne von den Sitten und
Gebräuchen, von der «Lebensphilosophie»

und von den Problemen

dieser «Hügelstämme» ein-
zufangen, also nicht in erster
Linie «Action» und «Violence»,
Phänomene, die zu den häufigen

Attributen der durchschnittlichen

Thaifilme gehören.
Ausgewiesenen Urteilen zufolge ist
ihm das denn auch ausserordentlich

gut gelungen. Die
Filme haben mehrere Preise,
darunter auch kirchliche, be-

13



kommen, und sie wurden sogar
in Europa (Cannes, ZDF) mit
Erfolg gezeigt.

«Kunawut», so wird der
Regisseur von Einheimischen
abgekürzt bezeichnet, haben die
Dreharbeiten mit den thailändischen

«Älplern», die mit dem
Königreich praktisch keine
nationalen Gefühle verbinden,
grossen Spass gemacht. «This
people is lovely» (Diese
Menschen sind liebenswürdig) -
aber erst nachdem sie das
Misstrauen den Städtern
gegenüber einmal fallen gelassen
haben. So liebenswürdig, dass
einer von den Einheimischen
dem Regisseur sogar seine
junge, hübsche Tochter
offerierte

Weniger Spass als die
Dreharbeiten haben dann nachher
die Promotions- und
Distributionsanstrengungen gemacht.
Denn für derart «realistische»
und sozial engagierte Filme ist
es in Thailand schwierig, ein
Publikum zu finden. «Wie in den
meisten unterentwickelten
Ländern», so führt Kounavudhi weiter

aus, «ziehen die Leute
melodramatische Werke vor, die sie
die Alltagssorgen vergessen
lassen. Hinzukommen aufreibende

Probleme mit der Zensur;
denn diese versucht mit allen
Schikanen zu verhindern, dass
die eigentlichen sozialen und
politischen Probleme unseres
Landes auf der Leinwand zur
Darstellung kommen.»

«Früher», so meinte er dann,
«als ich aufs Geldverdienen für
mich und meine Familie
angewiesen war, hätte ich es mir
ohnehin nicht leisten können,
derartige Filme zu drehen (oder
entsprechende Drehbücher zu
schreiben). Deshalb findet man
unter meinen 36 Filmen (und
26 Drehbüchern) ja auch eine

ganze Reihe von nicht eben
hochwertigen kommerziellen
Produktionen, die beim Publikum

aber gut angekommen
sind, wie beispielsweise die Ko¬

mödie «Mia luang» Die erste
Frau, 1978). Einen Misserfolg,
wie ich ihn mit «Der Boxer»
erlebte, kann man sich nämlich
kaum mehr als einmal im Leben
leisten, auch wenn der Film
mehrere akademische Anerkennungen

bekommen hat. Denn
bei dieser Pleite setzte uns
sogar der Hauseigentümer wegen
mangelnder (Liquidität) vor die
Tür, so dass wir bei Mönchen in
einem Tempel um Unterkunft
bitten mussten.»

Jetzt, wo es Vichit Kounavudhi

ganz offensichtlich sehr
viel besser geht, kann er es sich
erlauben, nur mehr jene Stoffe
zu verfilmen, die er als wertvoll
empfindet und zu denen er eine
Beziehung hat. «Wenn der
(finanzielle) Erfolg eingetreten ist,
darf man sich nicht zu seinem

Sklaven machen lassen; denn
dann ist der Augenblick gekommen,

jene Qualitätswerke zu
schaffen, von denen jeder
Regisseurwohl schon immer
träumte...»

Qualität heisst für Kounavudhi
aber nicht, wie für viele Regisseure

in der Dritten Welt, das
Ausland, vor allem das westliche,

oder doch einige berühmte
Namen zu kopieren und zu
imitieren. «Ich wäre ausserordentlich

betrübt, wenn mir jemand
nachweisen könnte, dass ich
filmisch fremdgegangen bin.»
Wenn schon Anleihen, dann
beschränken sie sich ausschliesslich

auf den filmtechnischen
Bereich. Aber da diese (me-
dienjtechnologischen Errungenschaften

nicht von einer
bestimmten Nation für sich in An-

14



immrn

spruch genommen werden können,

sondern allen gehören, findet

er nichts dabei. «Die
Technologie hilft, dass wir unsere
eigene thailändische Kultur und
Identität in der Gegenwartsgesellschaft

zum Ausdruck bringen

können.»
Zu dieser Thai-Kultur gehört

auch der (Theravada-)Buddhis-
mus als wichtiges und
weitverbreitetes Element. «Sein Ein-
fluss wird sich deshalb auch in

unseren Filmen, in der Moral
und in der Lebensanschauung,
die sie vertreten, niederschlagen.

Das geschieht eher unbe-
wusst.» Bewusster haben sich
die religionskritischen,
«antibuddhistischen» Elemente in
Kounavudhis Filme eingeschlichen.

Denn er scheut sich nicht,
Unrecht und Missbrauch auch

dann beim Namen zu nennen,
wenn seine Urheber Mönche,
Tempel und Pagoden sind. Die
kritischen Akzente wurzeln in
einem stark entwickelten sozialen
Gefühl des Regisseurs. «Was
soll's, wenn wir die Dächer
unserer Tempel mit gelbem Gold
überziehen, aber Mitmenschen
an Hunger zugrunde gehen lassen

...»
Kounavudhis rechte Hand ist

seine eigene Frau Tongpond.
Sie fertigt nicht nur die Kostüme
zu den Filmen, sondern wählt
als Vielbelesene in den meisten
Fällen auch allfällige literarische
Vorlagen aus. «Früher, als wir
den <Bath> (thailändische Währung)

noch zweimal umdrehen
mussten, hat sie sogar die Rolle
eines Produzenten gespielt...»

Wegen der vielen Auszeich¬

nungen, die der Regisseur
sowohl für seine Drehbücher wie
für seine Filme erhalten hat, ist
er den meisten Thais, die solche
Ehrungen respektieren, auch als
«Millionär von Film Awards»
bekannt. Ganz besonderes
Vertrauen geniesst er aber von Seiten

der «Neo-Filmer», die diesen

grossen Pionier des
thailändischen Films liebevoll «Onkel»
oder mit Gefühlen der Ehrfurcht
«Meister» nennen und ihm ihre
Drehbuchentwürfe zur
Begutachtung unterbreiten. Er hilft
ihnen gerne mit seinen Erfahrungen

und mit seinem Rat. Dieser
ist in der Regel allerdings
äusserst nüchtern und klug. «Die
Jungen», so lässt er übersetzen,
«haben bei uns leider keine
grossen Chancen, so lange sie
jung sind. Es fehlt ihnen die Er-

15



Z<W(_
fahrung und es fehlt das Geld.
Das ist hart! In solchen Situationen

kommt es ganz wesentlich
auf das Durchhaltevermögen
jedes einzelnen an. Damit ist es
zu schaffen! Einen anderen Weg
kenne ich nicht.»

Das Gespräch mitVichit Kouna-
vudhi hat im Januar 1984 in seinem
Haus in Bangkok stattgefunden.

Aus dem Notizbuch
des Regisseurs

«Als mir der Chef von <Five Stars)
(eine der fünf grossen thailändischen

Produktionsgesellschaften
in Bangkok) die Novelle von Kam-
poon Boonthavee <Der Mann von
E-San> als mögliches (Drehbuch)
in die Hände drückte, war es, als
ob mir ein Mühlstein um den Hals
gehängt würde mit dem Befehl:
Der passt zu Dir, trag ihn den Hügel

hinauf...
Leicht war ein solches Unterfangen

nicht, denn ich kannte das
ganze E-San-Gebiet nur sehr
oberflächlich. Ich hatte noch nie das
Lachen oder die Tränen mit den
Leuten geteilt und nie länger als
einen Augenblick die Hand eines
E-San gedrückt.
In einem chinesischen Sprichwort
von Loo Sin steht geschrieben:
(Schreib mit Deinem Fuss!) So
durchwanderte ich die ganze
Gegend von E-San. Dabei merkte ich
sehr bald, dass es die letzte
Gelegenheit war, über Land und Leute
dieser Provinz einen Film zu
drehen. Denn neue Lebensvorstellungen

und Einflüsse dringen vom
Tiefland her sehr rasch in diese
bisher unberührteren Hügelzonen
vor. Sie werden mit Bestimmtheit
dafür sorgen, dass Rock'n Roll in
absehbarer Zeit die vorzügliche
einheimische Volksmusik
verdrängt, bis diese nur noch
Seltenheitswert für die zahlreicher
werdenden Touristen hat...»

Bruno Jaeggi

Eine einzige ganze
Welt: Filmschulen
in der Dritten Welt

In Mannheim debattierten

anlässlich der letzten Filmtage
Afrikaner, Lateinamerikaner, Asiaten

und Europäer über Theorie und

Praxis der Filmschulen in der

sogenannten Dritten Welt. Wer

voreilig konkrete Ergebnisse erwartete,

wurde enttäuscht. Fruchtbar

war das einwöchige Seminar

dagegen in der Auseinandersetzung

mit der Kulturpolitik jener Kontinente

und Länder, die von den

Industrienationen keine paternalisti-

sche Hilfe fordern, sondern eine

echte Zusammenarbeit, und zwar

mit dem Ziel, künstlerisch und

technisch selbständig zu werden.

Wer mit festen Erwartungen
nach Mannheim reiste, um am
ersten Treffpunkt der Filmschulen

aus der Dritten Welt mitzu-
debattieren, musste bald
umdenken. Entwicklungsstand,
Zielsetzung, Methoden und
technische Bedürfnisse waren
zu breit gefächert, um sich
gegenseitig auf Anhieb verstehen
und konkrete Ergebnisse erzielen

zu können. So erwartete ich
beispielsweise vom Seminar die
Möglichkeit, Filmschularbeiten
und Kinoprodukte zu vergleichen,

die pragmatische Praxis
an der programmatischen Theorie

zu messen.
Dies gelang nur ansatzweise:

etwa dank kubanischer
Studentenfilme, deren dokumentarischer

Verismus, tempostarke
Vitalität und sinnliche
Menschennähe an das Beste
erinnerten, was uns das Kino Kubas

anzubieten pflegt. Fragwürdig
wirkten dagegen die Proben aus
Brasilien: Sie unterschieden
sich einerseits kaum vom
europäischen Mainstream intellektu-
alistisch-assoziativer Thesenfilme,

und anderseits lagen sie
voll auf der Linie jenes neueren
brasilianischen Kinos, das
prätentiös und spekulativ
daherkommt und an Realitätsverlust
leidet.

Für einen wohltuenden Kontrast

zu diesem brasilianischen
Kunstgewerbe sorgte das -
glücklicherweise auch bei uns
bekanntgewordene - Debut von
Gaston Kaboré, «Wênd Kûuni»
(1982): durch die Einfachheit der
Form, durch die kulturelle Identität

der Themen und die suggestive

Erzählform, durch Tugenden,

die das Institut Africain
d'Education Cinématographique
(INAFEC) von Ouagadougou
(Burkina Faso) grundsätzlich
kennzeichnen. Das 1983
entstandene Debut des Kaboré-
Schülers Paul Zoumbara, «Jour
de Tourmentes», ein Film, der
letztes Jahr auf dem Filmmarkt
von Cannes und darauf vom
Festival des 3 Continents von Nantes

gezeigt wurde, belegt nachhaltig

die Stossrichtung der
INAFEC. Hier spiegeln sich
Resultate einer allgemeinen
Kulturpolitik, die auch in Mannheim
in den Mittelpunkt der Diskussionen

rückte. Von ihr wäre in

Europa einiges zu lernen.

Von der unfruchtbaren
Reisläuferei...

In bester Absicht sandte einst
der ehemalige Staatspräsident
von Ghana, F. Kwame Nkrumah,
300 Krankenschwestern nach
Grossbritannien zur Ausbildung.
Als sie in ihre Heimat
zurückkehrten, konnten sie von all
dem, was sie gelernt hatten,
nichts gebrauchen: In der alltäglichen

ghanaischen Wirklichkeit
war ihr ganzes Wissen nutzlos.

16


	Gegen die kulturelle Überfremdung : Porträt des thailändischen Regisseurs Vichit Kounavudhi

