
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 37 (1985)

Heft: 1

Artikel: Gäste im eigenen Haus

Autor: Schäfer, Horst / Greune, Rotraut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932237

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932237
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


genwillige Weiterentwicklung
indischer Filmtradition zu einer
neuartigen, zeitgemässen
filmischen Handschrift. Aufmüpfig
ist nicht nur Chitres Bruch mit
festgefahrenen Sehweisen, der
im Grunde genommen gar keiner

ist, weil der getragene
Erzählstil und die Form der
Verfremdung und Abstraktion
traditioneller indischer Erzählweise
entsprechen, sondern auch die
Geschichte. Eine junge Frau,

gegen ihren Willen mit einem
Debilen verheiratet, tötet ihren
Schwiegervater, als dieser sie
vergewaltigen will. Auf ihrer
Flucht findet sie Unterkunft in
einer leerstehenden Scheune,
die früher als Lebensmittel- und
Warendepot gedient hat. Ein
Offizier und sein Gehilfe, die
von einem Bürokraten den Auftrag

erhalten haben, die
Scheune wieder ihrer ursprünglichen

Zweckbestimmung
zuzuführen, finden die Flüchtige. Sie
zurückschicken, hiesse, sie
einer ungerechten Strafverfolgung

auszusetzen. Sie zu
verstecken, bedeutet, sich den
Zorn der Vorgesetzten zuzuziehen.

Davor hat der Offizier
Angst. Schliesslich versucht er
sein Dilemma zu lösen, indem
er der jungen Frau, der er
inzwischen zugetan ist, Geld gibt und
sie wegschickt. Als er kurze Zeit
darauf merkt, dass er statt der
Stimme seines Gewissens und
seines Herzens zu folgen, den
Weg feiger Verleugnung
eingeschlagen hat, ist es zu spät: Die
junge Frau hat sich in ihrer
Verzweiflung, erneut Verstössen zu
werden, erhängt.

Das in einer strengen Einheit
von Handlung, Ort und Zeit
inszenierte Dreipersonen-Stück
weist weit über die Äusserlich-
keit seiner Geschichte hinaus
und wird zu einer Art Endspiel,
in dem existenzielle Fragen des
indischen Alltags aufgeworfen
werden: die Stellung der Frau in
einem Staat, der im Spannungsfeld

zwischen ländlicher Tradi¬

tion mit ihrem zum Teil
überkommenen Brauchtum und
moderner Industriegesellschaft
steht: die Problematik einer
administrativen Hierarchie und
Bürokratie, die opportunistisches
Funktionärstum und Leerlauf
statt Effizienz im Dienst an der
Bevölkerung erzeugen: die
schicksalshafte und unüber-
windbare Eingebundenheit des
Individuums in seine soziale
Situation im Klassen- und Kastensystem

der Gesellschaft.
Chitres rigorose Konsequenz

sowohl in inhaltlicher wie auch
formaler Beziehung macht «Go-
dam» zu einem absolut
beherrschten, geschlossenen,
aber auch feinnervigen Werk. In

seiner Abkehr von einem
vordergründigen Realismus läuft
der Autor allerdings nie Gefahr,
sich in einem ästhetischen
Symbolismus zu verlieren, der sich
letztlich selber genügt. Die
Form, so eigenwillig sie
schliesslich auch ist, steht
immer im Dienst eines übergeordneten

Anliegens, das man auch
als Botschaft bezeichnen
könnte. Daraus schöpft der Film
diese verbindliche Kraft, die so
vielen Werken aus der Dritten
Welt eigen ist. Gerade weil Chitres

Film - wie übrigens auch
andere vor allem jüngerer Autoren

- die in mancher Hinsicht
doch etwas festgefahrenen Normen

des künstlerischen
Filmschaffens in Indien aufbricht,
wirft er die Frage auf, ob die
Entwicklung des Films in Asien,
Afrika und möglicherweise auch
Lateinamerika gegenwärtig
nicht eine wesentlich wichtigere
Entwicklung vollzieht als der
europäische und angelsächsische,
der in der Unverbindlichkeit des
Kommerziellen, aber auch an
einem Rückzug aus dem
politischen und sozialen Engagement

zu ersticken droht.

Horst Schäfer/
Rotraut Greune

Gäste im eigenen
Haus

Neue Filme aus Indonesien,
Thailand und Südkorea

In der Vielvölker-Republik
Indonesien unternimmt die Regierung

seit etwa zehn Jahren
verstärkte Anstrengungen zur
Förderung einer nationalen
Filmproduktion. So muss zum
Beispiel jedes Kino im Monat
mindestens zwei indonesische
Filme zeigen. Die meisten
Filme, vor allem Komödien,
Liebesgeschichten und Filme mit
okkulten Themen, spielen ihre
Kosten ein. Über dem
durchschnittlichen Unterhaltsniveau
liegende anspruchsvollere
Produktionen erreichen dieses Ziel
nicht immer. Für sie gibt es nur
in den (wenigen) grossen Städten

ein Publikum; die Zuschauer
auf dem Lande bevorzugen den
US-Import und eine einheimische

Konfektionsware, die alte
Legenden mit den Mitteln des
Hollywood-Kinos neu aufbereitet.

Abgesehen von der strikten
Kontrolle politischer Inhalte gilt
das besondere Augenmerk der
staatlichen Zensur der Darstellung

von Sexualität. Die geltenden

Moralvorstellungen sind
identisch etwa mit unseren aus
den fünfziger Jahren. Einige der
in den letzten Jahren gedrehten
Filme tasten sich daher bewusst
an die Reizschwelle der Zensoren

heran, um eine offene
Auseinandersetzung über die
Entscheidungskriterien zu forcieren.

Diese Absicht wird auch
von Teilen der Filmkritik
unterstützt, sofern sie im Kulturteil
der (kontrollierten) Tagespresse
über einen kleinen Freiraum
verfügt, der es erlaubt, neue
Entwicklungen zu fördern. Diese
Kritiker sind sich ihres geringen

7



ZiWK_
Einflusses bewusst, aber sie
stehen voll hinter den
fortschrittlichen Regisseuren, deren
Situation sie richtig einschätzen,
indem sie sie (noch) als «Gäste
im eigenen Haus» bezeichnen.

Die Suche nach der nationalen

Identität im indonesischen
Film gestaltet sich bei etwa 300
ethnischen Gruppierungen
natürlich äusserst kompliziert.
Abgesehen von den Problemen
mit der Zensur und der
Überwindung vorhandener technischer

Unzulänglichkeiten, gilt
die aktuelle Diskussion der
Filmschaffenden untereinander
dieser Frage. Gesucht wird hier
ein verstärktes Zusammengehen

mit jungen Schriftstellern.
150 Millionen Indonesier auf
über 13000 Inseln mit der Erblast

holländischer Kolonialzeit
tun sich schwer, «nationale»
Kultur zu definieren. Allein auf
Java gibt es starke Divergenzen
zwischen den Grossstädtern,
der Bevölkerung im Landesin-
nern und den Küstenbewohnern.

Der javanische Film, der

vielleicht noch am ehesten die
Quellen gemeinsamer Tradition
vereinigen könnte, hat es -
gesamtstaatlich gesehen - nicht
leicht. Auf den anderen Inseln
sind javanische Produktionen
nicht unbedingt beliebt, und oft
werden auch aus simplen
Unterhaltungsfilmen Sequenzen
entfernt, die javanische Tänze,
Lieder und Musik beinhalten.

Syuman Djaya, Teguh Karya
und Ami Priyono

Zu den Regisseuren, die neue
Wege gehen, gegenwartsbezogene

und gesellschaftskritische
Themen aufgreifen und dabei
kommerziell erfolgreich sind,
gehört Syuman Djaya (auch:
Syumanjaya), geboren 1934, der
in diesem Jahr mit «Budak
Nafsu» (Sklavin der Lust) Aufsehen

erregte. Es geht um die
Beziehungen Javas zu Japan in
den Jahren 1942 bis 1970. Im
Mittelpunkt der Handlung steht
das bewegte Schicksal einer

Frau, die sich bei einem Überfall
für ihre Tochter opfert, von
japanischen Soldaten vergewaltigt
und gefoltert wird, die
Untergrundbewegung unterstützt, an
Syphilis erkrankt, von Partisanen
gerettet wird, in die Hände
holländischer Soldaten fällt und
erneut vergewaltigt und misshandelt

wird. Die Befreiung Indonesiens

ändert an ihrem Leben
nicht viel. Ihre Leiden sind
vergessen, und man sieht in ihr nur
eine heruntergekommene
Prostituierte.

Djayas melodramatisches
Geschichtsepos entstand nach
einem Roman, der verschiedene
authentische Begebenheiten
verarbeitete. Der Film spielt die
brutalen Szenen voll aus und
hatte wegen einiger Stellen
auch Schwierigkeiten mit der
Zensur. In einer besonders
intensiven und aussagestarken
Sequenz zeigt Djaya die Heldin
des Films als alte Frau im
modernen Jakarta, wo sie von der
grellen und aufdringlichen
Neon-Reklame japanischer Fir-

Sjuman Djaya. der in seinem

Film «Budak Nafsu» in einer

Nebenrolle einen Partisanenführer

spielt (Bild rechts).

8



men umgeben ist. In einem
Interview gebrauchte der Regisseur

in diesem Zusammenhang
den Ausdruck «Neon-Kolonialismus».

Zur Zeit arbeitet er noch
an seinem neuesten Film «Keri-
kil Tajam» (Violetter
Seidenschleier), der anhand einer
dörflichen Familienstruktur die
Konflikte aufzeigt, die die
Grossstadtkultur ins Landesinnere
trägt. Beispielsweise, so Djaya,
«... wollen die Mädchen keine
Bauern, sondern nur noch Su-
permänner heiraten».

Teguh Karya, geboren 1933,
einer der bekanntesten Film-
und Theaterregisseure des Landes,

übt ebenso wie Djaya
einen grossen Einfluss auf die
Nachwuchs-Generation der
indonesischen Regisseure aus.
1983 gelang ihm mit «Dibalik
Kelambu» (Hinter dem Moskitonetz)

ein künstlerischer und
finanzieller Erfolg. Karya zeigt
eine junge Ehe, die sich wegen
zu enger Familienverhältnisse
nicht entfalten kann. Der junge
Ehemann sucht vergeblich nach
einem Arrangement, aber die
Lösung kann nur darin bestehen,

die Familienbindungen zu
lösen und gemeinsam mit der
Frau ein eigenes Zuhause
aufzubauen. Dass zwei der beliebtesten

Schauspieler, Christine
Flakim und Slamet Rahardjo
(der auch als Regisseur arbeitet),

die Hauptrollen spielen, hat
mit zu der Popularität des Films
beigetragen. Karya sieht in
seinem Filmschaffen einen
«unendlichen Kampf», seine
Vorstellungen und Ideen zu kombinieren

mit technischer Perfektion

und künstlerischer
Verantwortung.

Wie Syuman Djaya und Wim
Umboh, dem wohl im Ausland
bekanntesten Regisseur,
studierte auch Ami Priyono, geboren

1939, eine Zeitlang an der
Moskauer Filmhochschule. Bevor

er Mitte der siebziger Jahre
erstmals Regie führte, arbeitete
er als Schauspieler und Dozent.

Sein bislang bester Film ist
«Roro Mendut» (1982), eine
grosszügig angelegte und sorgfältig

inszenierte Geschichte, die
im 17. Jahrhundert auf Java
spielt. Die junge und selbstbe-
wusste Roro Mendut (Meriam
Bellina), Kriegsbeute eines
siegreichen Kommandanten, weigert

sich, die Geliebte des
Sultans Tumenggung Wiroguno
(W. D. Mochtar) zu werden. Der
lässt sich als Strafe für sie eine
hohe Besteuerung einfallen.
Roro Mendut zieht auf dem
Marktplatz eine Art Schatten-
Peepshow auf und schafft es,
das Geld aufzubringen. Als sie
sich in einen Händler verliebt
und mit ihm flieht, ist der Sultan
gezwungen, seine Ehre zu retten

und sich zu rächen. Er
verfolgt die Liebenden nicht als
enttäuschter Liebhaber, sondern
als Herrscher, der keine Rebellen

duldet. Im Zweikampf tötet
er seinen Rivalen; die junge
Frau bringt sich daraufhin um.
Priyonos beziehungsreicher
Film über den Kampf zwischen
Scharfsinn und politischer
Macht und über die Freiheit der
Künste, beruht auf einer
Legende, die der Regisseur für ein
wirkungsvolles Kinospektakel
mit aktuellen Anspielungen
nutzte. «Roro Mendut» erforderte

einen für indonesische
Verhältnisse hohen Aufwand:
Kosten in Höhe von etwa
300000 US-Dollar und eine
Drehzeit von zwei Monaten.

Filmstudenten und Cineasten

Für die Studenten der
Filmklasse im «Jakarta Institut of the
Arts» ist es noch ein weiter Weg
bis zur Spielfilm-Regie. Es gibt
keine Förderungsgelder, und
ihre Ausbildung leidet noch unter

den beschränkten technischen

Mitteln. In der
Kunsthochschule mit den Schwerpunkten

Theater, Musik und
Tanz besteht das «Departement

of Cinematography» seit 1970
als eigene Institution. Für eine
Klasse von 30 Studierenden
melden sich über 300 Bewerber;
etwa 20 Filme werden jährlich
hergestellt, ungefähr 200 gibt es
insgesamt. Überwiegend wird
im Super-8-Format gedreht. Für
den 16-mm-Film gibt es zwar
die Technik, kaum aber das (zu
teuere) Filmmaterial. Und so
erklärt es sich, dass es so gut wie
keine Beziehungen zwischen
der Spielfilmproduktion und
den Studentenfilmen gibt.
Bedingt durch den technischen
Standart erreichen die
Hochschulfilme allenfalls das Niveau
unserer Amateurfilmer. Vor
allem im Spielfilmbereich existieren

oft nur Fragmente oder Muster

von angedachten Produktionen,

die wegen Geldmangels
nicht oder noch nicht beendet
werden konnten. Dabei hätten
es viele Filme verdient, eine
grössere Öffentlichkeit zu
finden. So zum Beispiel ein
Kurzspielfilm über einen jungen
Schriftsteller, der, anstatt sich
den Gegenwartsproblemen zu
stellen, lieber allein und
zurückgezogen lebt und daran scheitert,

oder ein Film über einen
Jungen vom Lande, der in
Jakarta Poster mit Kunstmotiven
verkaufen will, aber nur mit
Pornobildern sein Geld machen
kann und dadurch in Konflikte
gerät. Ein anderer Film handelt
von einem ausgebeuteten
Büroangestellten, der Farbbänder
stiehlt und verkauft, um sein
Essen bezahlen zu können.

Die Zensurauflagen (in den
Filmen gibt es sehr oft Einstellungen,

in denen Pornofotos zu
sehen sind) stehen oft im
Mittelpunkt der Diskussionen, die
die Studierenden untereinander
oder mit Regisseuren wie Djaya,
Karya, Priyono und Rahardjo
führen. Dem Studienleiter Gotot
Prakosa gelingt es, sie mit ihren
Filmen einzuladen - einige der
wenigen Chancen für Absolventen,

Kontakte mit der Branche

9



herzustellen. Ein wesentlicher
Bestandteil des Hochschul-An-
gebots bilden Spielfilme aus der
Bundesrepublik Deutschland,
die das Goethe-Institut in
Jakarta besorgt und die regelmässig

in der Filmklasse gezeigt
werden, wo sie auf starken
Zuspruch stossen.

Filmschaffende und Filmfans
haben ihren Treffpunkt in der
«Sinematek Indonesia», Teil
eines Kulturzentrums, das auch
andere Filminstitutionen um-
fasst. Die Initiative zur Errichtung

der Kinemathek geht
zurück auf das Jahr 1971 ; zur
Gründung kam es 1975. Die
Geldmittel fliessen zwar nicht
reichlich, aber es gibt schon
regelmässige Fortbildungsangebote

für die Mitarbeiter der
benachbarten Einrichtungen
(Produzentenvereinigung, Verleiher
usw.) und Filmreihen für alle
Interessenten. Zum Archivbestand
gehören alle aufgetriebenen
Geräte, die die Vergangenheit
(Klima!) überstanden haben. Die
Kopiensammlung konzentriert
sich auf indonesische Filme. Es

fehlt das Geld für die Restaurierung

der alten Filme und für die
Umkopierung. Filmkopien, die
anderen Archiven zu Austauschzwecken

angeboten werden
könnten, gibt es nicht.

Motor der Kinemathek (Jalan
Fl. R. Rasuna Said, Jakarta
12950) ist Fl. «Misbach» Yusa Bi-
ran, geboren 1933, der in den
fünfziger und sechziger Jahren
als Autor und Regisseur arbeitete.

Um ihn herum versammeln
sich die Cineasten. Er ist Anlaufstelle

für filmgeschichtliche und
aktuelle Fragen, da er über
vieljährige Erfahrung in der
Filmbranche verfügt. Misbach
begründete seine Sammlung mit
aussergewöhnlichem Material:
Filmschnipsel wurden früher als
Flaschenkorken verwendet, und
es gelang ihm, aus diesen
Resten - die er nach Gewicht
einkaufte - den Grundstock für ein
nationales Filmarchiv zu bilden.

Ein wesentlicher Fortschritt
wäre schon erreicht, wenn die
Filmfirmen jeweils eine Kopie
ihrer neuen Filme kostenlos
dem Archiv überlassen würden
Das ist heute leider noch nicht
der Fall.

Thailand-News

Bemühungen um den Aufbau
eines nationalen Filmarchivs
weisen auch in Thailand
konkrete Erfolge auf. In einem
Nebengebäude des Nationalmuseums

in Bangkok sind seit einigen

Monaten die ersten
Bestände (Kopien, Plakate, Fotos,
Pressematerialien usw.) zusam-
mengefasst. Die Räume sind
noch nicht fertig eingerichtet,
und der provisorische Zustand
wird noch ungefähr ein Jahr
andauern. Der Filmhistoriker und
-kritiker Dome Sukvong bemüht
sich seit 1980 um den Aufbau
des Archivs, das erst seit
September 1984 offiziell besteht
und von der Regierung finanziell
getragen wird. Augenblicklich
entsteht die Konzeption eines
Filmmuseums, das Teil des
Nationalmuseums werden soll.
«The National Film Archive of
Thailand» hat fünf hauptberufliche

und 14 ehrenamtliche
Mitarbeiter, zu denen auch Dome
und seine Freunde zählen, die
ihre privaten Sammlungen dem
Archiv vermacht haben. Einige
Regisseure haben ihre Bereitschaft

bekundet, die neue
Einrichtung zu unterstützen.

Da der Staat nur die Personalkosten

trägt, ist das Archiv
dringend auf zusätzliche finanzielle
FHilfe angewiesen, um Filmkopien,

die sich teilweise noch im
Ausland befinden, ankaufen zu
können. Es fehlen auch die
Fachkräfte zur Restaurierung
der vorhandenen Zelluloidfilme.
Der Kreis um Dome Sukvong,
der das Archiv initiierte, gründete

im Mai 1984 auch einen
Filmclub, der ebenfalls in den

Räumen des Nationalmuseums
arbeitet. Bis Ende des Jahres
'84 wurden ca. 20 Veranstaltungen

(Programme mit internationalen

Spielfilmen) durchgeführt.
Sie hatten u. a. das Ziel, neue
Freunde zur Förderung des
Archivs zu gewinnen und es in der
Öffentlichkeit bekanntzumachen.

Die bislang gemachten
Erfahrungen stimmen optimistisch:

zu den Vorführungen
kamen zwischen 100 und 200
Besucher, und viele der jungen
Regisseure Thailands - hierzu
gehören auch Apichat Potipiroth
und Euthana Mukdasnit- haben
an Diskussionen mit den
Zuschauern teilgenommen.

Potipiroth und Mukdasnit
haben 1984 Filme über die Thai-
Jugend gedreht, die trotz
unterschiedlicher Ansätze die
gemeinsame Absicht erkennen
lassen, die Muster des heimischen

Kommerz-Kinos zu
durchbrechen. Beide waren
darin erfolgreich.

«Tham Ha Khwam Rak» (Frag
nach der Liebe) von Apichat
Potipiroth handelt von einem jungen

Mädchen,das von Zuhause
ausreisst, Anschluss an eine
Clique jugendlicher Krimineller findet

und von der Polizei gesucht
wird. An der Suche beteiligen
sich auch «Kopfgeldjäger», da
die Eltern in der Presse für das
Auffinden des Mädchens eine
Prämie ausgesetzt haben (ein in
Thailand gebräuchliches Verfahren).

Der Film führt mitten in die
subkulturelle Grossstadt-Szene
und vermittelt einen fast
dokumentarischen Eindruck von den
Unsicherheiten eines Jugendgefühls,

das sich von starken
Familienbindungen, Schulzwängen

und gesellschaftlichen
Konventionen lösen möchte, aber in
einer Disco-Welt mit Versatzstücken

amerikanischer
Konsumkultur keine zwingende
Alternative sieht. Gedreht wurde
mit Laiendarstellern und mit
privatem Kapital der Sängerin
Sida Sudhirak, die auch eine

10



Nebenrolle übernahm. Der Film
hat seine Kosten (etwa 340000
Franken) eingespielt und dem
Regisseur die Möglichkeit eröffnet,

mit einer der grossen
Produktionsfirmen ins Gespräch zu
kommen. Potipiroth war
Regieassistent bei Prinz Chatri Cha-
lerm und will weiterhin Jugendfilme

machen, obwohl bereits
ein anderer Film von ihm von
der Zensur wegen allzu
kritischer Tendenzen verboten
wurde.

Der Film, der 1984 das meiste
Aufsehen erregte und allein in

Bangkok in wenigen Wochen
das Mehrfache seiner
Produktionskosten eingespielt hat, ist
«The Story of Nam Poo» von Eu-
thana Mukdasnit. In Rückblenden

wird das Leben eines
19jährigen Jungen erzählt, der
zu Hause nicht die richtige
Beachtung und Anerkennung
findet, in die Drogen-Szene Bangkoks

gerät und sich dann
freiwillig für eine Entziehungskur
im «Tham Krabog»-Kloster
entscheidet. Wieder zurück, kann

er sich nicht von dem Ruf eines
Drogensüchtigen befreien. Eine
Therapie kann solange keinen
Erfolg haben, wie sich die
Bedingungen für den Gefährdeten
nicht verändern. Die Mutter des
Jungen ist eine anerkannte
Autorin. Dem Wunsche ihres Sohnes,

seine Drogen-Erfahrungen
als Abschreckung für andere zu
publizieren, kommt sie aus
einem falschen Schamgefühl heraus

nicht nach. Literaturpreise
und öffentliche Auftritte sind ihr
wichtiger als die Existenzprobleme

Nam Poo's, der in seiner
Ausweglosigkeit ein letztes Mal
zur Spritze greift.

Der realistische und keineswegs

melodramatische Film hat
eine authentische Vorlage: das
Leben des einzigen Sohnes der
Schriftstellerin Suwanne Suk-
honta, der an einer Überdosis
starb. Seine Freunde und
Bekannten, die zur Bestattung
kamen, erhielten von der Mutter
das Buch «Story of Nam Poo»,
mit dem sie die Öffentlichkeit
auf das Drogenproblem auf¬

merksam machen wollte. Während

der Dreharbeiten zu dem
Film, am 3. Februar 1984, wurde
sie von zwei Jugendlichen -
wahrscheinlich im Auftrage der
Drogenhändler- ermordet.

«Nam Poo» ist der fünfte Film
des 1952 geborenen Regisseurs
Euthana Mukdasnit, der 1978
(als Erstlingsfilm) «Die ehrbare
Dirne» von Jean Paul Sartre
verfilmte. 1983 gewann er mit
seinem Film «Money, Money,
Money» mehrere Preise und wurde
in Thailand als «Bester Regisseur»

ausgezeichnet.

Ausbruch aus der Isolation

Das Filmschaffen in Südkorea
ist fest in der Hand der «Motion
Picture Promotion Corporation
Republic of Korea» (MPPC, eine
öffentliche Institution für
Filmindustrie und Filmkunst) oder,
deutlicher ausgedrückt: in der
Hand einiger «alter Männer»,
die die Branche seit mehr als
zehn Jahren kontrollieren. 1973

Regisseur Apichat Potiriroth

(links) bei den Dreharbeiten.

11



Der Schauspieler und Regisseur

Myung-joong Hah spielt in

seinem Film «Gleissende Sonne»

eine Hauptrolle.

wurden gesetzliche Regelungen
erlassen, die der nationalen
Filmproduktion helfen und den
Import ausländischer Filme
eindämmen sollten. Dieses Ziel
wurde weitgehendst erreicht mit
Hilfe strenger Regeln. Den
(etwa 20) Filmproduzenten wird
eine Mindestanzahl von vier
Produktionen jährlich
vorgeschrieben; in einem bestimmten
Verhältnis dazu dürfen die
Firmen ausländische Filme in den
Verleih aufnehmen. Junge
Regisseure haben es schwer, in
das bestehende System
integriert zu werden. Da es keine
Förderungsmittel gibt, wird über
Projektvorhaben ausschliesslich

nach wirtschaftlichen Gesichtspunkten

entschieden.
Die koreanischen Filme

haben bislang nur im eigenen
Lande eine Absatzchance.
Kassenerfolge können aber das
Vierfache der Produktionskosten

einspielen. Insgesamt
gesehen sind die eigenen Filme
nur mit einem Anteil von etwa
20 Prozent am Gesamtumsatz
beteiligt. Die Kino-Hits kommen
aus den USA und aus Hongkong.

Einen kleinen Markt gibt
es auch für französische Filme.
Die MPPC investiert ihre Kräfte
jetzt in die Verstärkung des
Exports ihrer Filme in südostasiatische

und europäische Länder.

Noch lebt der koreanische Film
mit seinen Widersprüchen, über
die in der Öffentlichkeit aber
kaum diskutiert wird. Auf der
einen Seite bemüht sich die
Gesellschaft um Filmkultur, um
den Anschluss an nationale
Traditionen (nach dem Zweiten
Weltkrieg wurde das Land stark
durch andere, westliche Kulturen

beeinflusst); andererseits
gibt es noch immer das Genre
des «Korean Anti-Communist
Films», für den das Korean Film
Archive im Sommer 1984 eine
besondere Ausstellung
arrangierte.

Am 12. März 1984 gründete
die MPPC mit Unterstützung der
Regierung die Korean Academy
of Film Arts (KAFA, 34-5, 3-ka,
Namsan-dong Chung-ku, Seoul
100, Republic of Korea) eine
Filmakademie mit zur Zeit
12 Studierenden. Ziel ihrer
Ausbildung ist die Förderung der
koreanischen Filmindustrie und
der Filmkunst, die Heranbildung
von Nachwuchskräften für
Filmregie und filmtechnische Bereiche

und die Intensivierung der
internationalen Kontakte. Werden

diese und andere Ansätze,
wie beispielsweise die
zunehmende Lockerung der
Zensurbestimmungen, auch in den
kommenden Jahren so
kontinuierlich wie bisher weiterverfolgt,

so darf man mit Spannung
auf die Filme warten, die jetzt
noch in den Köpfen der
Nachwuchs-Generation sind.

Zu den Regisseuren des «jungen»

koreanischen Films zählt
der 1947 geborene Schauspieler
Myung-joong Hah, der in über
100 Filmen mitwirkte und beim
Publikum äusserst beliebt ist.
Mitte der siebziger Jahre
gewann er mehrfach Darsteller-
Preise, und für seinen Erstlings-
Spielfilm «The X» (ein Film über
gesellschaftliche Aussenseiter
und ihre Integrationsprobleme)
gèwann er 1983 den Preis für
junge Regisseure. Sein neuester
Film, «The Blazing Sun» (Gleis-

12



sende Sonnej, 1984, spielt kurz
vor Beginn des Zweiten
Weltkrieges, als Korea von den
Japanern besetzt war. Grundstücke

und Besitztümer der
Koreanerwurden von den Japanern

konfisziert, was für viele
die Ursache eines elenden
Lebens war.

Ein junges Ehepaar,
Choon-ho und seine Frau
Soony, wandern mit ihrer wenigen

Habe durch das Land. Sie
lassen sich in einem Bergarbeiterdorf

nieder, wo ein koreanischer

Wucherer gemeinsam mit
den japanischen Besatzern die
Bewohner ausbeutet. Choon-ho
gerät unter den Einfluss einer
leichtlebigen Frau und vernachlässigt

seine Ehe. Zu spät
erkennt er, dass er sich mit den
falschen Kräften eingelassen
hat. Als Soony erkrankt, trägt er
sie zu der Praxis eines japanischen

Arztes, der koreanische
Patienten gratis behandelt,
wenn sie sich zu medizinischen
Experimenten nutzen lassen.
Als der Arzt die Behandlung
Soonys ablehnt und sie an den
Folgen der Krankheit stirbt,
beginnt für den geläuterten
Choon-ho ein neues Leben.

Der Film, der nach einer
zeitgenössischen Erzählung von
Yoo-jung Kim (1908-1937;
geschrieben zurZeit japanischer
Herrschaft, in der die Koreaner
ihre Meinung nicht frei äussern
durften), gedreht wurde,
beschreibt die Tragödie von
Menschen, die auch in einer
illusionslosen Zeit ihren Träumen
nachhängen. Regisseur Hah
mischt realistische und
melodramatische Elemente und
zeichnet die Naivität und den
Humor einer Dorfgemeinschaft
unter japanischer Besatzung mit
kinowirksamen Bildern. Hah
selbst hat die männliche Hauptrolle

übernommen und sich
gegenüber dem Produzenten die
Freiheiten erkämpft, die er für
seinen Film brauchte. Die
Vorbereitungszeit betrug andert¬

halb Jahre; die Drehzeit (nur
Aussenaufnahmen im Landes-
innern) umfasste ungefähr 100

Tage. Am Drehbuch haben
bekannte Autoren, Literatur- und
Kritikerpreisträger mitgearbeitet.
Auch Kameramann und Komponist

haben in der Vergangenheit
entsprechende Auszeichnungen
erhalten. Mit diesem Team
möchte Hah auch in Zukunft
zusammenarbeiten. Vielleicht bietet

ein europäisches Festival in
diesem Jahr die Gelegenheit,
Hah's Film und die seiner jungen

Kollegen zu sehen.

Ambros Eichenberger

Gegen
die kulturelle
Überfremdung

Porträt des thailändischen
Regisseurs Vichit Kounavudhi

«Abstinenz von ausländischen
Filmen bedeutet für uns noch
nicht den Weltuntergang»

Nur unter der Bedingung,
dass gleichzeitig ein Übersetzer
engagiert werde, könne und
wolle er sich an filmkulturellen
Veranstaltungen in Europa
beteiligen, beispielsweise am
«Festival des 3 Continents» von
Nantes 1984. Im Unterschied zu
seinem «westernised» Sohn Ka-
nit, der mit einem starken
amerikanischen Akzent englisch
spricht, besteht der Vater nicht
nur auf seiner Thai-Sprache,
sondern auch auf seinem «Thai
Spirit», seinem «Thai Life» und
seinem «Thai Style». Mit dem
kleinen Unterschied allerdings,
dass er all dies nicht in der
Sexindustrie von Bangkok mit den
dazugehörigen Massagesalons
sucht und erlebt, sondern eher

auf dem Lande, vor allem in den
nordöstlichen Provinzen des
Landes, bei den Bergstämmen
der Shan, der Meos und der Ak-
has, die unweit der burmesischen

Grenze angesiedelt sind.
Mit diesen einfachen

Menschen, die man auch in Thailand
bisweilen verächtlich «Tribals»
nennt, scheint ihn eine sehr alte
und sozusagen «erste Liebe» zu
verbinden. Denn bereits im
Jahre 1954 hatte er sich für seinen

ersten Film «Pha lee sor»
diese Gegend als Schauplatz
ausgewählt. Die Story griff
dementsprechend ein «lokales
Thema» auf, das sich in der
Zwischenzeit allerdings zu einem
internationalen Topos entwik-
kelt hat. Es geht um den Heroinhandel

und um die Interessen
der Dealer aus der Stadt, die mit
denjenigen der einheimischen
Mohnbauern vom Lande in Konflikt

geraten. Sehr «seriös», gibt
er zu Protokoll, sei das alles
aber nicht gewesen, weil Folklore

und Exotik den Tenor und
das Ambiente des Films
bestimmten. «Eines Tages aber
werde ich zurückkommen», hat
er damals geschworen, «um
mich ernsthaft mit der Thematik
dieser vernachlässigten Region
und ihrer Menschen
auseinanderzusetzen.»

Den «Schwur» hat er dann
1978 mit «Kon Phukao» (Mountain

People) und mit «Look
E-San» (Son of the North-East,
1982) eingelöst. Dabei
versuchte er vor allem Bilder und
Töne von den Sitten und
Gebräuchen, von der «Lebensphilosophie»

und von den Problemen

dieser «Hügelstämme» ein-
zufangen, also nicht in erster
Linie «Action» und «Violence»,
Phänomene, die zu den häufigen

Attributen der durchschnittlichen

Thaifilme gehören.
Ausgewiesenen Urteilen zufolge ist
ihm das denn auch ausserordentlich

gut gelungen. Die
Filme haben mehrere Preise,
darunter auch kirchliche, be-

13


	Gäste im eigenen Haus

