
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 37 (1985)

Heft: 1

Artikel: Wer ist eigentlich unterentwickelt?

Autor: Jaeggi, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932236

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932236
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Urs Jaeggi

Wer
ist eigentlich
unterentwickelt?

Immer wenn das Jahr zur

Neige geht, findet in Nantes das

Festival des 3 Continents statt.

Filme aus Afrika, Asien und

Lateinamerika sind dort zu sehen -
Filme aus der sogenannten Dritten

Welt also. Filme aus zumeist

armen, unterentwickelten

Ländern. Nantes - ein Ort nicht nur

der Begegnung mit diesen

Filmen, sondern auch mit den

Menschen, die sie herstellen - wirft,

zum sechsten Mal nun schon -
die Frage auf, woher die

Industrienationen der angelsächsischen

und europäischen Welt

eigentlich das Recht herleiten, ihre

filmkulturellen Leistungen höher

einzuschätzen als die der

Entwicklungsländer. Spielt eine spät-

kolonialistische Überheblichkeit

eine Rolle? Ist es reine Unkenntnis?

Oder versperrt uns am Ende

unser Intellektualismus den

Zugang zur innovativen Kraft und

mitunter so verbindlichen Direktheit

des Films aus der Dritten

Welt?

Dritte Welt: Mit diesem Begriff
ist an dieser Stelle zunächst mal
ins reine zu kommen. Das Festival

von Nantes weicht ihm mit
diplomatischem Geschick aus.
Nicht Filme aus der Dritten Welt
werden gezeigt, sondern Filme
von den drei Kontinenten, auf
denen - neben andern - auch
die Länder der Dritten Welt
angesiedelt sind. Das verhindert
manchen Irrtum und
wahrscheinlich auch diesen oder
jenen Konflikt. Denn tauglich ist
der Begriff Dritte Welt doch
wohl nur dann, wenn er jene
Länder meint, die im Nord-Süd-
Gefälle zu den Benachteiligten
gehören und die heute noch unter

den Spätfolgen des Kolonialismus

leiden. Grundlage für die
Zuteilung zu dieser Länder-
Gruppe ist in der Regel weniger
die geografische Lage einer
Nation - heute würde es wohl
niemandem mehr einfallen, Japan
als ein Land der Dritten Welt zu
bezeichnen, nur weil es zu
Asien gehört - als ihr sozialer
und ökonomischer Zustand.
Land der Dritten Welt zu sein,
bedeutet, in einer gewissen
wirtschaftlichen Abhängigkeit
zu stehen, die nicht selten mit
einer politischen gekoppelt ist.
Der Begriff deutet also auf
einen bestimmten Grad von
Unselbständigkeit hin.

Es ist unbestritten, dass durch
den Kolonialismus auch kulturelle

Abhängigkeiten entstanden

sind. Von den Kolonisatoren

eingeführtes Kulturgut hat
dabei nicht selten die eigene
Kultur- und mit ihm gar oft das
Selbstbewusstsein der
einheimischen Bevölkerung-verschüttet.

Die kulturelle Kolonia-
lisierung überdauerte
tragischerweise die Kolonialmächte
und findet heute in der Überflutung

mit amerikanischem,
europäischem und japanischem
Strandgut der Unterhaltungsindustrie

etwa im Bereich von
Film, Fernsehen und Video ihre
Fortsetzung.

Widerstand
als Markenzeichen

Gegen diese kulturelle
Fremdbestimmung, die mit der Einführung

der Neuen Medien noch
eskalieren und das Nord-Süd-
Gefälle vertiefen wird, regt sich
seit einigen Jahren nicht nur in
den betroffenen Staaten, sondern

auch in den Verursacherländern

eine gewisse Opposition.

Zumal für progressiv orientierte

Kreise ist das Recht für
eine eigenständige, durch
Drittstaaten unbeeinflusste Kultur
zur Selbstverständlichkeit
geworden. Die Bestrebungen in

verschiedenen Drittwelt-Ländern,

die Medien und vor allem
den Film aus seiner kulturellen
Abhängigkeit zu befreien - oder
dem importierten Kulturgut ein
eigenständiges, an den eigenen
Bedürfnissen orientiertes
entgegenzusetzen -, fielen deshalb
auch in unseren Breitengraden
auf fruchtbaren Boden.

Widerstand gegen die kulturelle

Fremdbestimmung und
Bevormundung, die Besinnung
auf die eigenen Wurzeln und
Traditionen wurden zu einer Art
Markenzeichen des Films aus
der Dritten Welt. Wurden Themen

wie Opposition gegen
Machtmissbrauch und Korruption

oder soziale Ungerechtigkeit

hinzugekoppelt - also ein
bestimmtes Mass an Selbstkritik

integriert, fanden Drittwelt-
Filme besonders gute
Aufnahme. Voraussetzung dafür
allerdings war, dass sie europäischen

und angelsächsischen
Sehgewohnheiten nicht allzusehr

in die Quere kamen. Dafür
bestand zunächst allerdings wenig

Gefahr. Die Filmschaffenden
jener Länder, deren Filme
beispielsweise in Europa zu sehen
waren, hatten ihr Flandwerk in
den Filmschulen der Industrienationen

gelernt und waren
auch sonst vom amerikanischen,

französischen oder
sowjetischen Film beeinflusst.

2



ffku" °W w&rnmmm

Nicht erst in Nantes, sondern
schon letzten Sommer in
Locarno war unschwer festzustellen,

dass diese Mechanismen
nach wie vor funktionieren.
Nicht etwa die Filme, die sich
auf das kulturelle Erbe in ihrem
Lebensumfeld besannen, oder
nach filmischen Ausdrucksformen

suchten, die ihrem Kulturkreis

entsprechen, wurden als
wesentlich erkannt. Es waren
vielmehr Werke, die in schon
fast penibler Unverbindlichkeit
oder gar perfider Verlogenheit,
aber dafür mit um so grösseren
Geständnissen an das
Kommerzkino der Industrienationen,
eine Scheinwelt
heraufbeschwören, die mit der harten
Realität nichts mehr zu tun hat.
«Noites do Sertaö» (Die Nächte
des Sertaö) des Brasilianers
Carlos Alberto Prates Correia
mag als Musterbeispiel dafür
gelten. Dem Film - einer
ebenso langweiligen wie banalen

Beziehungsgeschichte im
Milieu der Feudalherren ohne
die geringste kritische
Aussagekraft-wurde von einem Teil der
europäischen Kritik eine «neue
kinematografische Handschrift»
attestiert. Man kann eine billige
Anpassung an einen fragwürdigen

europäischen Geschmack
auch so umschreiben.

Fehlende Grundlagen

Die Schwierigkeit bei der
Rezeption gerade eigenständiger,
der Landeskultur verpflichteter
Werke aus der Dritten Welt hat
ihre Ursache im einseitigen
Fluss von Nord nach Süd. Wir
exportieren nicht nur unsere
Industriegüter und Informationen,
sondern auch unsere Kultur
massenweise nach Afrika, Asien
und Lateinamerika, ohne an
einem echten Austausch indessen

wirklich interessiert zu sein.
Hier nun wirkt sich Einseitigkeit
des Flusses ganz eindeutig als
Informationsdefizit aus. Wirwis-

Kaum bekannt bei uns: Der

Regisseur Raj Kapoor prägte den

indischen Film der fünfziger

Jahre entscheidend mit.

sen praktisch nichts über die
Länder der Dritten Welt: Es fehlen

uns die Kenntnisse über ihre
Mentalität, ihre Art zu leben,
ihre Kultur. Der Massentourismus

im Jet-Zeitalter hat dieses
Informationsdefizit eher noch
verschärft, weil viele Menschen
aus den Industrienationen nun
zwar in diese Länder reisen und
dann über Land und Leute
etwas zu wissen glauben, dabei
aber nicht merken, dass die
grossen Touristenströme im
allgemeinen neben der Wirklichkeit

vorbeigeführt werden und
eher eine neue Form von
Kolonialismus als eine echte
Annäherung darstellen.

Raj Kapoor - einer der
bedeutendsten Regisseure des
indischen Films der fünfziger Jahre,
dessen Namen man in den
einschlägigen Filmlexika zumindest
der deutschen Sprache vergeblich

sucht - hat sich in Nantes
mit diesem Phänomen
auseinandergesetzt. Dass Filme im
Umfeld ihrer Entstehung zwar
immer leichter zu verstehen und
deshalb auch populärer sind,
scheint ihm zwar eine erhärtete
Tatsache zu sein. Weshalb sich
andererseits die Inder mit den
Helden des neorealistischen

Films aus Italien sofort und
ohne Schwierigkeiten zu
identifizieren vermochten, umgekehrt
aber die Europäer zu einem
indischen Film, der genau die
gleichen Probleme behandelt,
kaum einen wirklichen Zugang
finden, ist auch für ihn ein
Phänomen. Er erklärt es mit der
Unterschiedlichkeit der
Wertvorstellungen einerseits, mit der für
das westliche Auge ungewohnten

Form der indischen Filme
andererseits. Damit bestätigt er
auf sehr höfliche Art die Theorie
von der Einseitigkeit des
Informationsflusses, die in diesem
Fall eben zu einem Defizit
unsererseits führt.

Isolierte Betrachtungsweise

Es sind indessen nicht nur die
fehlenden Grundlagen, die das
Verhältnis zum Film aus der
Dritten Welt erschweren,
sondern auch die isolierte
Betrachtungsweise. Filme aus Ländern
Lateinamerikas, Afrikas oder
Asiens - sieht man einmal von
den Spezialfällen Japan und
Hongkong ab - werden fast
ausnahmslos als Einzelwerke
betrachtet. Kaum jemals sind

3



ZMM.
sie bei uns im Zusammenhang
mit der übrigen Produktion des
Landes oder der Region zu
sehen, fast nie in Verbindung zum
Gesamtwerk ihres Autors und
praktisch überhaupt nicht im
Lichte einer filmhistorischen
Entwicklung. Diese isolierte
Betrachtungsweise verstärkt die
Exotik der Drittwelt-Filme,
macht sie zu Einzel- und
Sonderfällen. Der Blick auf
Zusammenhänge bleibt versperrt.

Dabei verfügen viele Länder
der Dritten Welt über eine
filmhistorische und filmkünstlerische

Tradition, die mit jener der
Vereinigten Staaten, oder vieler
europäischer Länder durchaus
vergleichbar ist. Am Festival des
3 Continents wurde mit einer
Retrospektive über den
indischen Film der fünfziger Jahre
beispielhaft ein Stück
Filmgeschichte der grössten
Filmnation überhaupt aufgearbeitet.
Dabei wurde eine Sicht nicht
nur auf eine Epoche grossartiger

filmkünstlerischer Potenz

frei, sondern auch auf eine
geradezu überwältigende Vielfalt
filmischer Ausdrucksformen.
Das Spektrum reicht vom
monumentalen, mit grossem
Pathos vorgetragenen und sichtbar

von Eisenstein beeinflussten
«Mother India» (Mutter Indien)
von Mehboob Khan - einer
gewaltigen Ode an das Indien der
schwer arbeitenden Kleinbauern
und die indische Frau - bis zur
mit komödiantischer Pland
inszenierten Gauner-Ballade
«Awaara» (Der Vagabund) von
Raj Kapoor, hinter deren scheinbarer

Leichtfüssigkeit sich grosses

sozialkritisches Engagement
und ein wacher Sinn für
Menschlichkeit und Gerechtigkeit

verbirgt.
Eine reiche Vielfalt wird sichtbar:

eine Vielfalt, die nicht nur
für den einer langen Tradition
verbundenen und hochentwik-
kelten indischen Film gilt,
sondern in vielen Filmländern der
Dritten Welt feststellbar ist,
wenn man nur einmal mehr als

einen einzelnen Film zu sehen
bekommt. Dabei ist dann
allerdings sofort in Rechnung zu
stellen, dass sich diese Vielfalt
auch daraus ergibt, dass Film in

der Dritten Welt - wie wohl
nirgendwo sonst - im wesentlichen

Unterhaltungsbedürfnisse
stillt. Der künstlerisch engagierte

Film, auch das wird bei
unserem Rezeptionsverhalten
gegenüber dem Film aus
Entwicklungsländern kaum
wahrgenommen, macht nur einen
Bruchteil der Gesamtproduktion
in den Staaten der Dritten Welt
aus.

Bangladesh etwa, eines der
ärmsten Länder der Welt
überhaupt, produziert jährlich rund
50 Spielfilme unterhaltenden
Charakters. Die unter unmöglichen

technischen Verhältnissen
hergestellten Filme, welche
über die Landesgrenzen hinaus
kaum zu sehen sind, spielen im
95-Millionen-Volk nicht nur ihre
Herstellungskosten wieder ein,
sondern ermöglichen überdies

Aus «Titash ekti nadir naam»

(Der Titash-Fluss) von Ritwick

Ghatak.

4



XMM,,.
Reinvestitionen in neue Filme.
Aber auf der Grundlage dieser
auf Rendite ausgerichteten
Filmproduktion können dann
auch immerwieder künstlerische

Werke entstehen, die den
Rahmen des blossen Zerstreu-
ungs- und Ablenkungskinos
sprengen. So war etwa dieses
Jahr in Nantes - erstmals
ausserhalb Bangladesh - der 1973
entstandene «Titash ekti nadir
naam» (Der Titash-Fluss) des
drei Jahre später verstorbenen
bengalischen Regisseurs Rit-
wick Ghatak zu sehen. Der Film
schildert in epischer Breite und
wuchtiger Bildkraft das Schicksal

der Bevölkerung eines
Fischerdorfes, das mit dem
langsamen, aber unaufhaltsamen
Austrocknen des Flusses nicht
nur seine Existenz, sondern
auch seine Kultur verliert und
deshalb immer stärker von den
staatlichen Vertretern, die auf
dem neugewonnenen Land
Reis anpflanzen lassen wollen,
fremdbestimmt werden.

Ans Ende dieser vielfach
verästelten Tragödie, die überdies
ein präzises Bild des Alltags der
Flussfischer, ihrer Lebensart
und ihres Brauchtums entwirft,
setzt Ghatak ein Bild der
Hoffnung: Eine sterbende Fischersfrau,

die im Sand des
ausgetrockneten Flussbettes verzweifelt

nach Wasser gräbt, stösst
nicht nur auf Spuren des
lebensspendenden Nasses,
sondern hat auch die Vision eines
blühenden Reisfeldes, durch
das ein fröhlicher Bub
flötenspielend eilt. Das Leben siegt
über den Tod.

Engagement, das aus dem
Trivialen wächst

Das Beispiel Bangladeshs, wo
sozusagen aus dem Mist der
Alltagsproduktion zwar selten,
aber doch immerwieder die
schönsten und reichsten Blu¬

men der Filmkunst wachsen, ist
gewiss einzigartig.
Entsprechungen finden sich in andern
Ländern dennoch. Aufgefallen
ist mir in dieser Beziehung der
indonesische Film, dem am
Festival des 3 Continents ein
Panorama gewidmet war. Auch
hier wächst das Vielschichtige
und Verbindliche aus dem
Trivialen heraus, aus einer Produktion

also, die in erster Linie zu
unterhalten und zu zerstreuen
hat. Mit dem Vehikel der
Unterhaltung Wertvorstellungen zu
verbreiten und Bewusstseinsbil-
dung zu betreiben, hatte in
Indonesien eine Tradition, schon
lange bevor es dort den Film
gab. Im Volkstheater und vor
allem in den beliebten Schatten-
riss-Spielen, die übrigens einen
entscheidenden Einfluss auf das
Filmschaffen dieses Insel- und
Vielvölkerstaates ausüben,
wurde kaum etwas anderes
gemacht.

Aus dem Unterhaltenden,
auch dem Trivialen heraus, das
in vielen Ländern der Dritten
Welt einen ganz anderen
Stellenwert hat - und es ist deshalb
schade, dass es je länger je
mehr durch den Einfluss des
Unterhaltungsangebotes aus
den Industrienationen verflacht
und verdorben wird -, wächst
also soziales und politisches
Engagement. Mitunter
geschieht das nur zögernd, wie
etwa in Teguh Karyas «Wajah
seorang laki-laki» (Ballade eines
Mannes): Erzählt wird darin die
Geschichte eines Revolutionärs,
der als eine Art Mischung
zwischen Robin Hood und Zapata
gegen die holländischen
Kolonialisten und Besetzer kämpft.
Das Abenteuer und die «Action»
stehen in diesem doch recht
konventionell gemachten Film
im Vordergrund; das Engagement

gegen jede Form des
Machtmissbrauches bleibt eher
Randerscheinung.

Wim Umboh wird in «Penge-
mis dan tukang becak» (Die

Bettlerin und der Rikschamann)
deutlicher. Nicht nur siedelt er
seine Geschichte in der Gegenwart

an, sondern er verwendet
die filmischen Elemente der
Unterhaltung und der Spannung zu
einer Auseinandersetzung um
die enormen Gegensätze
zwischen arm und reich, Berichtet
wird von einer Amme, die mit
dem ihr anvertrauten Kind
reicher, aber herzloser Eltern flüchtet

und, von der Polizei verfolgt,
in immer grössere soziale Not
gerät, bis sie schliesslich in
einem Rikschafahrer einen
Vertrauten findet, der ihr hilft. Doch
diesen verliert sie auf unglückliche

Weise aus den Augen.
Wenn Umboh seinen Film auch
mit einem Happy-End be-
schliesst, was man durchaus als
Konzession an ein breites Publikum

verstehen kann, so ist der
Zuschauer doch erschüttert, wie
der Regisseur seine Protagonisten

einer griechischen Tragödie

gleich auf den Abgrund
zufahren lässt, so die hoffnungslose

Ausweglosigkeit der
unterprivilegierten Mehrheit entlarvend.

Mit ähnlicher Konsequenz
geht Slamet Rahardjo in «Poni-
rah Terpidana» (Ponirah) ans
Werk. Er verfolgt mit letzter
Konsequenz den Weg eines von
seinem Vater verstossenen
Mädchens in die Prostitution
und setzt ans Ende einen blutigen

Racheakt, der den Falschen
trifft. Wie Umboh strapaziert
auch Rahardjo etwas allzu simpel

die Gleichung arm gut/
reich böse, und auch bei ihm
erfolgt die Auseinandersetzung
mit der sozialen Ungerechtigkeit
eher auf dem Niveau der
Emotionen als des Intellekts. Aber
gerade in der Bewegung der
Gefühle, im Appell an das
Gerechtigkeitsempfinden, liegt die
Kraft dieser beiden Filme, die
sich bewusst an ein breites
Publikum wenden. Sie folgen damit

dem Beispiel des Filippinos
Lino Brocka, der soziale und po-

5



P^JtmêL
litische Anliegen seit langem in

Filmen trivialen Zuschnitts unter
die Massen bringt- dies nicht
zuletzt auch als Möglichkeit
oppositioneller Arbeit im repressiven

Staat.

Verfeinerte Formen

Nun finden indonesische Regisseure

aus der Trivialität heraus
durchaus auch zu verfeinerten
Formen der Darstellung sozialer
Wirklichkeit. Der interessanteste
Film in Nantes war in dieser
Beziehung zweifellos Kairul Um-
ams «Titian serambut dibelah
tudjuh» (Eine Brücke so schmal
wie ein gespaltenes Haar).
Dargestellt am Beispiel eines
Koranlehrers, der in einem
abgelegenen Dorf unterrichten
soll, das ganz in der Macht
einigerweniger mächtiger Muslims
steht, wird darin in äusserst
subtiler und durchaus kritischer
Weise über die Verquickung
von Flerrschaft, Macht und Religion

reflektiert. Der Lehrersteht
vor der Wahl, sich opportunistisch

wie sein Vorgänger den
Machtverhältnissen anzupassen
oder-wie es die Lehren des
Korans verlangen - der Gerechtigkeit

und Menschlichkeit zum
Durchbruch zu verhelfen. Sein
Entschluss, den zweiten,
schwierigeren Weg zu wählen,
wird für ihn und seine Vertrauten

zu einer Passion ohnegleichen.

Der Film, klar im Aufbau,
stimmungsvoll inszeniert und
ausdrucksstark in seinen
Bildern, ist ein gewaltiger Appell,
Religion nicht zur Machtstruktur
verkommen zu lassen, in der
mehr patriarchalischen Grundsätzen

als den göttlichen Geboten

gefolgt wird. Gemeint ist in
diesem Fall ein Islam, der die

Mächtigen privilegiert, die
Armen ausbeutet und die Frauen
benachteiligt und unterdrückt.
Es fällt allerdings keineswegs
schwer, den Film auch auf die
Fehlleistungen und Machtan¬

sprüche anderer Religionen zu

übertragen.
Mit überkommenen Traditionen

und patriarchalischem
Gehabe befasst sich auch der
bereits 1959 entstandene Film
«Tjambuk api» (Feuerpeitschen)
des 1918 geborenen Djadug
Djadjakusuma. Alter Tradition
gemäss werden in einer
Dorfgemeinschaft die Händel unter
den Männern mit brutalen
Peitschenduellen ausgetragen, die
nicht selten zum Tod des Verlierers

führen. Vor allem die
Frauen sind es, die sich gegen
dieses Männlichkeitsritual wehren

und die Männer dazu auffordern,

ihre Kräfte lieber für eine
ausreichende Bewässerung der
Felder einzusetzen. Mitäusser-
stem Feingefühl und einer
exzellenten Schwarzweiss-Foto-
grafie beschreibt Djadjakusuma
den Entwicklungsprozess einer
Loslösung von diesem
Männlichkeitsritual, welcher eng
verbunden ist mit einer Emanzipierung

der Frau. Dabei verzichtet
der Regisseur weder auf die in
den südostasiatischen Ländern
so beliebten Gesangseinlagen
der Stars noch auf handfeste
Action, die der Regisseur dem
amerikanischen Western abgeguckt

haben will. Aber seine
dramaturgische Zuspitzung auf
ein alles entscheidendes
Schlussduell hin hindert ihn
nicht an einer sehr differenzierten

Auseinandersetzung um alte
Rituale und neue Lebensformen.

Emanzipations-Prozesse

Sieht man die Filme aus der
Dritten Welt (und ihren Randgebieten)

in grösseren
Zusammenhängen, erkennt man nicht
nur eine überraschend grosse
Vielfalt der Ausdrucksformen
und Themen, sondern auch ein
politisches und soziales
Engagement. Dieses ist-zumindest
zur Zeit - wesentlich besser ent¬

wickelt als jenes des europäischen

und angelsächsischen
Films, dessen Bezug zur
Wirklichkeit seit der Auflösung der
Oppositionsbewegungen in den
sechziger und siebziger Jahren
nur noch einen geringen
Stellenwert einnimmt oder sich im
allzu Privaten einerinneren
Befindlichkeit erschöpft.

Gekennzeichnet ist das politische

und soziale Engagement
des Drittwelt-Films durch
Emanzipations-Prozesse und
Loslösungsbewegungen.
Unterdrückung und Ausbeutung der
Menschen - nicht nur durch die
mächtigen Industrienationen,
sondern auch durch
Machtstrukturen und Korruption im
eigenen Land - werden ebenso
thematisiert wie etwa die
soziale und gesellschaftliche Stellung

der Frau im patriarchalischen

Staatswesen. Eines der
stärksten Elemente, die den
Film aus der Dritten Welt
prägen, ist aber die Emanzipation
des eigenen Kulturbewusstseins
als Antwort auf die jahrzehntelange

Überflutung mit fremdem
Kulturgut. Am Anfang dieses
Prozesses, der selbstverständlich

auch in der Literatur, im
Theater, der bildenden Kunst
und der Musik zu erkennen ist,
steht zweifellos die Rückbesinnung

auf die eigenen Wurzeln,
die eigenen Wertvorstellungen,
das eigene Selbstbewusstsein.
Die nachfolgenden Artikel in
dieser Nummer sind ein Zeugnis

für diesen Vorgang. Sich
filmisch unabhängig vom Einfluss
der in diesem Bereich
weltbeherrschenden Mächte bewegen
zu können, einen eigenen
Ausdruck, eine eigene Sprache zu
finden, mit der die eigenen
Geschichten erzählt werden können,

ist wohl das Ziel dieser
kulturellen Emanzipation.

Einer, der diesem Ziel - nota-
bene mit einem Erstlingsfilm -
sehr nahe kommt, ist der Inder
Dilip Chitre. Sein Film «Godam»
(Die Scheune) ist eine sehr ei-

6



genwillige Weiterentwicklung
indischer Filmtradition zu einer
neuartigen, zeitgemässen
filmischen Handschrift. Aufmüpfig
ist nicht nur Chitres Bruch mit
festgefahrenen Sehweisen, der
im Grunde genommen gar keiner

ist, weil der getragene
Erzählstil und die Form der
Verfremdung und Abstraktion
traditioneller indischer Erzählweise
entsprechen, sondern auch die
Geschichte. Eine junge Frau,

gegen ihren Willen mit einem
Debilen verheiratet, tötet ihren
Schwiegervater, als dieser sie
vergewaltigen will. Auf ihrer
Flucht findet sie Unterkunft in
einer leerstehenden Scheune,
die früher als Lebensmittel- und
Warendepot gedient hat. Ein
Offizier und sein Gehilfe, die
von einem Bürokraten den Auftrag

erhalten haben, die
Scheune wieder ihrer ursprünglichen

Zweckbestimmung
zuzuführen, finden die Flüchtige. Sie
zurückschicken, hiesse, sie
einer ungerechten Strafverfolgung

auszusetzen. Sie zu
verstecken, bedeutet, sich den
Zorn der Vorgesetzten zuzuziehen.

Davor hat der Offizier
Angst. Schliesslich versucht er
sein Dilemma zu lösen, indem
er der jungen Frau, der er
inzwischen zugetan ist, Geld gibt und
sie wegschickt. Als er kurze Zeit
darauf merkt, dass er statt der
Stimme seines Gewissens und
seines Herzens zu folgen, den
Weg feiger Verleugnung
eingeschlagen hat, ist es zu spät: Die
junge Frau hat sich in ihrer
Verzweiflung, erneut Verstössen zu
werden, erhängt.

Das in einer strengen Einheit
von Handlung, Ort und Zeit
inszenierte Dreipersonen-Stück
weist weit über die Äusserlich-
keit seiner Geschichte hinaus
und wird zu einer Art Endspiel,
in dem existenzielle Fragen des
indischen Alltags aufgeworfen
werden: die Stellung der Frau in
einem Staat, der im Spannungsfeld

zwischen ländlicher Tradi¬

tion mit ihrem zum Teil
überkommenen Brauchtum und
moderner Industriegesellschaft
steht: die Problematik einer
administrativen Hierarchie und
Bürokratie, die opportunistisches
Funktionärstum und Leerlauf
statt Effizienz im Dienst an der
Bevölkerung erzeugen: die
schicksalshafte und unüber-
windbare Eingebundenheit des
Individuums in seine soziale
Situation im Klassen- und Kastensystem

der Gesellschaft.
Chitres rigorose Konsequenz

sowohl in inhaltlicher wie auch
formaler Beziehung macht «Go-
dam» zu einem absolut
beherrschten, geschlossenen,
aber auch feinnervigen Werk. In

seiner Abkehr von einem
vordergründigen Realismus läuft
der Autor allerdings nie Gefahr,
sich in einem ästhetischen
Symbolismus zu verlieren, der sich
letztlich selber genügt. Die
Form, so eigenwillig sie
schliesslich auch ist, steht
immer im Dienst eines übergeordneten

Anliegens, das man auch
als Botschaft bezeichnen
könnte. Daraus schöpft der Film
diese verbindliche Kraft, die so
vielen Werken aus der Dritten
Welt eigen ist. Gerade weil Chitres

Film - wie übrigens auch
andere vor allem jüngerer Autoren

- die in mancher Hinsicht
doch etwas festgefahrenen Normen

des künstlerischen
Filmschaffens in Indien aufbricht,
wirft er die Frage auf, ob die
Entwicklung des Films in Asien,
Afrika und möglicherweise auch
Lateinamerika gegenwärtig
nicht eine wesentlich wichtigere
Entwicklung vollzieht als der
europäische und angelsächsische,
der in der Unverbindlichkeit des
Kommerziellen, aber auch an
einem Rückzug aus dem
politischen und sozialen Engagement

zu ersticken droht.

Horst Schäfer/
Rotraut Greune

Gäste im eigenen
Haus

Neue Filme aus Indonesien,
Thailand und Südkorea

In der Vielvölker-Republik
Indonesien unternimmt die Regierung

seit etwa zehn Jahren
verstärkte Anstrengungen zur
Förderung einer nationalen
Filmproduktion. So muss zum
Beispiel jedes Kino im Monat
mindestens zwei indonesische
Filme zeigen. Die meisten
Filme, vor allem Komödien,
Liebesgeschichten und Filme mit
okkulten Themen, spielen ihre
Kosten ein. Über dem
durchschnittlichen Unterhaltsniveau
liegende anspruchsvollere
Produktionen erreichen dieses Ziel
nicht immer. Für sie gibt es nur
in den (wenigen) grossen Städten

ein Publikum; die Zuschauer
auf dem Lande bevorzugen den
US-Import und eine einheimische

Konfektionsware, die alte
Legenden mit den Mitteln des
Hollywood-Kinos neu aufbereitet.

Abgesehen von der strikten
Kontrolle politischer Inhalte gilt
das besondere Augenmerk der
staatlichen Zensur der Darstellung

von Sexualität. Die geltenden

Moralvorstellungen sind
identisch etwa mit unseren aus
den fünfziger Jahren. Einige der
in den letzten Jahren gedrehten
Filme tasten sich daher bewusst
an die Reizschwelle der Zensoren

heran, um eine offene
Auseinandersetzung über die
Entscheidungskriterien zu forcieren.

Diese Absicht wird auch
von Teilen der Filmkritik
unterstützt, sofern sie im Kulturteil
der (kontrollierten) Tagespresse
über einen kleinen Freiraum
verfügt, der es erlaubt, neue
Entwicklungen zu fördern. Diese
Kritiker sind sich ihres geringen

7


	Wer ist eigentlich unterentwickelt?

