
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 36 (1984)

Heft: 18

Artikel: Die Saga vom Hunsrück und seinen Menschen

Autor: Reitz, Edgar / Ulrich, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932461

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932461
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Saga vom Hunsrück und seinen Menschen

Interview mit Edgar Reitz über seine Filmchronik «Heimat»

Seit dem 16. September strahlt die ARD die Chronik «Heimat» von Edgar Reitz in elf
Teilen aus. Das Werk, in seinen Ausmassen und seiner Bedeutung, nicht aber in seiner
dramaturgischen und ästhetischen Konzeption, nurmit Rainer W. Fassbinders «Berlin
Alexanderplatz» zu vergleichen, dürfte zu einem Meilenstein derFilm- und Fernsehgeschichte

werden. Allein schon die technischen Angaben sind «umwerfend»:
Gesamtproduktionszeit von der Stoffentwicklung 1979bis zurFertigstellung im Kopierwerk im
Mai 84: 5 Jahre und 4 Monate; 28 Hauptdarsteller, 140 Sprechrollen, 5000 Laiendarsteller,

282 Drehtage, 320000 Meter belichtetes Filmmaterial (35 mm Negativ),
Endlänge etwa 28000 Meter 15 Stunden, 24 Minuten, 10 Sekunden). Wenn solche
Mammutproduktionen sonst, meist berechtigterweise, eher negative Erwartungen wek-
ken, so werden sie hiernicht bestätigt. «Heimat» ist ein ästhetisch und dramaturgisch
durchkomponiertes Riesenwerk, dessen epischer Atem nie versagt und das sich zu
einer weitgespannten, aber in fastjedem Detail fesselnden Chronik einer Landschaft,
ihrer Menschen und ihrer Geschichte entfaltet. Bereits am Münchner Film fest
vielbeachtet, wurde «Heimat» am Festival von Venedig, wo das folgende Interviewvon Franz
Ulrich mit Edgar Reitz entstanden ist, zum überragenden Ereignis.

Wie ist «Heimat», diese von 1919 bis 1982
reichende Chronik überden Hunsrück,
einen südlich der Mosel zwischen Koblenz
und Trier gelegenen Landstrich, entstanden

Es ist eine ausserorden tlich breit
angelegte Dorf- und Familiengeschichte
mit vielen Einzelschicksalen, in denen
sich die Zeitgeschichte spiegelt. Sind es
persönliche Erfahrungen, die sie hier
verarbeiten, oderHegen dem Riesenwerk vor
allem Recherchen zugrunde?
«Heimat» ist ganz von unten herauf
entstanden. Es fing damit an, dass ich die
Geschichte von einem Mann, der einfach
weggeht, schreiben wollte. Das war die
Figur des Paul Simon, in der ich mich
zunächst selber spiegelte. Denn ich bin selber

in einem Dorf im Hunsrück
aufgewachsen und bin dort eines Tages
weggegangen. Meine Gründe waren zwar
andere, und es war auch eine andere Zeit,
als die im Film geschilderte. Dennoch
schien mir etwas rätselhaft daran. Für die
Emigration gibt es einen «klassischen»
Grund, nämlich die wirtschaftliche Not.
Aber das war es nicht. Darum habe ich die
erste Episode mit «Fernweh» betitelt. Ich
erinnere mich, dass nicht nur ich, sondern
auch die Menschen meiner Kindheit sehr
vom Fernweh geplagt waren. Ihre
Träume, ihre Vorstellungen von Glück,
gingen immer in die Ferne, waren aber

gar nicht konkret. Es gab eine Zeit, da
hatte dieses Fernweh einen Namen:
Amerika. Solche Emigrationswellen hat
es immer wieder gegeben, im 19.
Jahrhundert und in den zwanziger Jahren
unseres Jahrhunderts. Alle Familiengeschichten

sind voll davon. Die Geschichten
meiner Grossmutter und meiner Mutter

waren voll von Familienmitgliedern,
die aus irgendwelchen Gründen die Heimat

verlassen hatten. Alle Familien
haben Verwandte in Amerika, Australien,
Südamerika. Ich habe mich oft nach den
Gründen der Auswanderung gefragt. Die
Gründe, die man so in der Schule lernt
oder die uns etwa die Soziologen angeben,

waren mir nie ausreichend. Denn
das Motiv des Fernwehs lässt sich nicht
unmittelbar nur aus der wirtschaftlichen
Situation erklären.
Auch bei mir war es ja kein zugespitzter
Konflikt in der Familie mit Krach und so,
vor dem man dann wegläuft. Es war mehr
ein Gefühl, das sich meist im Stillen
vorbereitet und gar keinen dramatischen An-
lass braucht. Irgendwann sind dann
genug Gründe beisammen, die man den
Angehörigen angeben kann. Oder eben
nicht, wie in der Geschichte von diesem
Paul, der weggeht, ohne ein Wort zu
sagen. Auch solche Geschichten gibt es
viele. Auch in meinerFamiliegibteseinen

7



«Heimat»
Eine Chronik in 11 Teilen, ausgestrahlt von der ARD

Regie: Edgar Reitz; Buch: E. Reitz und Peter Steinbach; Kamera: Gernot Roll; Musik: Nikos Mamangakis; Darsteller: Marita
Breuer, Dieter Schaad, Michael Lesch, Gertrud Bredel, Willi Burger, RüdigerWeigang, Karin Rasenack, Eva Maria Bayerwal-
tes u.a.; Produktion: BRD 1984, Edgar Reitz Filmproduktion in Koproduktion mitWDR und SFB, 15 Stunden und 24 Min.

Folge Titel Zeitraum von/bis Sendetermin Länge
1 Fernweh 1919-1928 Sonntag, 16. 9.1984,20.15 Uhr 119'19"
2 Die Mitteder Welt 1929-1933 Mittwoch, 19. 9.1984,20.15 Uhr 89'36"
3 Weihnachtwie noch nie 1935 Sonntag, 23. 9.1984,20.15 Uhr 57'49"
4 Reichshöhenstrasse 1938 Mittwoch, 26. 9.1984,20.15 Uhr 58' 19"
5 Auf und davon und zurück 1938-1939 Sonntag, 30. 9.1984,20.15 Uhr 57'37"
6 Heimatfront 1943 Mittwoch, 3.10.1984,20.15 Uhr, 57'37"
7 Die Liebe der Soldaten 1944 Sonntag, 7.10.1984,20.15 Uhr 58'37"
8 Der Amerikaner 1945-1947 Mittwoch, 10.10.1984,20.15 Uhr 102'03"
9 Hermännchen 1955-1956 Sonntag, 14.10.1984,20.15 Uhr 138'26"

10 Die stolzen Jahre 1967-1969 Sonntag, 21.10.1984,20.15 Uhr 82'11"
11 Das FestderLebenden undderToten Herbst 1982 und

Rückkblenden
Mitwoch, 24.10.1984,20.15 Uhr 94'24"

solchen «Fall», einen Onkel meiner Mutter,

den ich zwar nie gekannt habe, der
aber meine Phantasie sehr beschäftigt
hat. Von ihm wurde nur eines berichtet: Er
habe eines Tages, ohne ein Wort zu
sagen, das Dorf verlassen und sei nie mehr
zurückgekehrt. Damit hat die Geschichte
angefangen.
Aber jetzt kommt etwas sehr Merkwürdiges:

Als ich beim Schreiben an dem Punkt
angekommen war, wo der Mann
weggeht, hatte ich ursprünglich vorgehabt,
ihm zu folgen, mit ihm zusammen in die
Welt hinauszugehen und zu beschreiben,
wie er seine Träume erfüllt. Aber jetzt
interessierte mich das nicht mehr, sondern
ich wollte im Dorf bleiben, um einmal das
zu beschreiben, was ich selbst auch nicht
erlebt habe: Wie geht das Leben im Dorf
weiter, und wie kommt immer wieder das
Thema des Weggehens und sein Gegenthema,

das Zurückkommen, vor. So
entstand fast von selbst die Geschichte mit
diesen Figuren. Ich hatte keine
übergeordnete Idee, sondern fing an, mich nach
und nach in jede dieser Figuren zu verlieben.

Aus Begeisterung und Liebe für die
Menschen, die da geschildert werden,
ging das immer weiter, und ich konnte
nicht aufhören, bis sie tot waren. Deswegen

wurde das so ein langer Film. Man
kann einen Menschen nicht verlassen,
bevor er tot ist.

Sie haben gesagt, die Realisierung dieses
Projektes sei für Sie so etwas gewesen
wie «Hautkontakt mit der Heimat
aufzunehmen». Demnach ist dieser Film auch
eine Suche nach ihren eigenen Wurzeln.

Sie sind aus dem Hunsrück weggegangen.
Warum kehren Sie mit diesem Werk

wieder dorthin zurück?
Die Tragödie ist, dass man gar nicht
zurückkehren kann. Die Heimat verwandelt
sich in ein Gefühl, in eine Sehnsucht.
Wenn man nun zurückkehrt, findet man
dort aber keineswegs eine Welt, in derail
diese Sehnsüchte erfüllt sind. Es haben
Veränderungen stattgefunden, im Dorf,
in der Landschaft, in den Menschen. Und
man sieht vor allem auch, dass diese Welt
nicht die Entsprechung der Sehnsüchte
sein kann. Es ist sehr schwer zu sagen,
was das eigentlich ist. Für mich selbst
habe ich eine Erklärung gefunden, aber
ich bin nicht so sicher, ob sie auch im Film
drin ist. Meine persönliche Meinung zu
dieser Frage ist eine vorläufige. Ich stelle
mir das so vor:
Für ein Kind sind die Eindrücke, die wir
haben, neu und bewegen uns sehr tief.
Gleichzeitig haben wirals KinderdieVorstellung,

dass die Weit unendlich ist, dass
wir immer grössere Kreise ziehen können,

dass es immer Neues und Interessantes

zu sehen und zu erleben gibt, dass
wirals Erwachsene eine Allmachtaus uns
heraus entwickeln können und dass alles,
was wir nicht kennen, eines Tages uns
gehören wird. Wenn wir erwachsen werden,
machen wir aber die Erfahrung, dass es
nicht so ist, dass die Welt, wenn man
immerweitere Kreise zieht, sich wiederholt,
und dass wir nur auf Grenzen stossen, auf
unsere eigenen persönlichen, aber auch
auf solche, die gegeben sind.
Das Erwachsenwerden ist also auch mit
Enttäuschungen verbunden und mit der

8



Einsicht, dass es keine unendliche
Ausweitung der eigenen Seele gibt. Man
steht vor dem Trümmerfeld der Jugendträume.

Man meint, dass die Welt der
Kindheit in Ordnung war und später
zerstört wurde. Man sucht die Kindheit und
die Jugend, wenn man zurückkehren will.
Diese Komponente hat es schon immer
gegeben, sie ist etwas allgemein
Menschliches und jeder muss sich
irgendwie damit auseinander setzen.
Für unsere Zeit kommt etwas Neues
hinzu: Das moderne Leben macht den
Menschen keine grosse Hoffnung darauf,
dass es sich lohnt, an einem Ort zu bleiben.

Alles, was man früher an regionaler
Kultur entwickeln konnte - darunter
verstehe ich alles, angefangen von der
Küche, Gastfreundschaft, Familienleben,
Häuserbau, Gartenanlagen, Landwirtschaft,

wie man es sich schön macht, was
man überhaupt unter Schönheit versteht,
wie man sich kleidet, alle diese
praktischen, normalen Dinge des Lebens, die
die eigentliche menschliche Kultur
ausmachen, von der die Kunst die Spitze istall

das konnte nur an bestimmten Orten
entstehen, nämlich da, wo Menschen
über Generationen bleiben. Sobald man
in der Vorstellung lebt, dass es gar nicht
mehr darauf ankommt, wo ich lebe,
verlieren alle diese Dinge auch ihren Wert.
Nun passiert es, dass Menschen zwar an
ihrem Ort bleiben-wir haben ja die
Landbevölkerung überall noch-, aberder
Meinung sind, sie seien am Arsch der Welt,
wenn sie in ihren Dörfern bleiben. Wenn
man den Bewohnern des Hunsrück, meiner

Heimat, sagt: «Ach, wie schön ist es
bei euch!» und von der Natur, der guten
Luft, die man atmet, und von den Schönheiten

des Landlebens spricht, dann
entgegnen sie: «Ihr habt gut reden, ihr, die ihr
aus der Stadt kommt. Wir sind doch hier
am Arsch der Welt!» Sie vermissen all
das, was ihnen täglich von der Werbung
in den Medien erzählt wird: den Komfort,
die beruflichen und sonstigen Chancen,
die man in den Städten haben kann. Die
Arbeitslosigkeit istzum Beispiel im Huns-
rückdie höchste in derganzen Bundesrepublik.

Sie finden es eine Unverschämtheit,

wenn einer kommt und das alles so
schön findet. Sie sagen: «Wir haben doch
hier überhaupt keine Chancen. Es gibt

keine Industrie, es gibt keine Weiterentwicklung.

Wir tragen das Los einer
Armut, die es sonst nirgendwo in Europa
mehr gibt.» So gesehen, ist es verständlich,

dass diese Menschen nicht mehr
dort sein mögen, wo sie sind. Sie empfinden

auch keine selbstverständliche,
normale Freude mehrdaran, ihre Welt, in der
sie leben, noch richtig zu gestalten. All
das, was ich aufgezählt habe-von der
regionalen Küche bis zu den Dingen, mit
denen man sich umgibt -, alles orientiert
sich an irgendeinem internationalen
Nirwana von Ideen. Das Eigene wird nicht
mehr als wertvoll empfunden. Sie singen
nicht mehr ihre eigenen Lieder, pflegen
nicht mehr die eigenen Tänze. Sie können
sie zwar noch, finden sie aber nicht mehr
interessant. Siefinden interessanter, was
über die Medien kommt und von dem sie
meinen, es biete ihnen mehr Möglichkeiten

und Teilnahme an der Welt.
Dieses Problem kommt also zur Sehnsucht

nach Heimat und Rückkehr hinzu.
Wenn wir die Orte besuchen, wo wir
aufgewachsen sind, treffen wir diese
Menschen an, die uns sagen: «Du spinnst
wohl, dass Du hierher kommst. Es gibt
nichts Interessanteres als das, was Du
tust, da, irgendwo in den Hauptstädten.»
Man findet deshalb auch gar keine offenen

Arme für diese Heimkehr. Zwar freut
sich die Familie, dass du auch wieder mal
vorbeiguckst, aber sie würde es
überhaupt nicht verstehen, wenn du da ein
Häuschen bauen und bei ihr bleiben wolltest.

Ich hatte beispielsweise während
des Drehens die Idee, meine Filmfirma
dorthin zu verlegen, das Haus, in dem wir
unser Produktionsbüro hatten, zu kaufen
und dort zu bleiben. Als aber die Dreharbeiten

zu Ende gingen, wurde mir klar,
dass ich in einer Illusion lebte. Die
Menschen, mit denen ich zusammenarbeitete,

waren überhaupt nicht daran
interessiert, mit mir zusammen am Ort einen
neuen Anfang zu finden. Sie sahen im
Kontakt mit uns, der-Filmproduktionsgruppe,

ja auch nur wieder eine Möglichkeit
zum Absprung, um rauszukommen.

Wir waren das Symbol für das Fernweh,
das die alle auch haben.

Gibt es in bezug auf den Begriff Heimat
nicht noch eine zusätzliche Schwierig-

9



Rüdiger Weigang als Eduard Simon und Karin
Rasenack als kesse Berlinerin, 1933 auf der Fahrt in
den Hunsrück.

keit? ich kann mir vorstellen, dass man als
Deutscher zu seiner Heimat und zur
Vergangenheit wegen der Nazizeit ein sehr
zwiespältiges Verhältnis hat. Wenn diese
Epoche in den Schicksalen von Figuren
aufscheint, die einem so oder so ans Herz
wachsen, besteht da nicht die Gefahr,
dass diese schreckliche Zeit mit ihren
Verbrechen irgendwie entrückt, eingeebnet

und menschlich fassbarer wird?
Es ist eine Gefahr. Und ich weiss, dass
das Erzählen von Geschichten wie jede
künstlerische Arbeit sich immer dieser
Gefahr aussetzt. Sie muss es, denn es ist
nicht unsere Aufgabe und gehört nicht
zur Methode der Kunst, Urteile zu bilden
und zu verurteilen oder Massstäbe zu
schaffen zur Beurteilung von Verhältnissen

und Zeiten. Es ist sicher auch nicht die
Stärke des Films, das zu tun, sonst wird er
zu abstrakt-theoretisch, er wird
sozialkritisch,garüberheblich. Wenn man sich je¬

doch vertieft, wenn man die Figuren liebt,
die konkreten Details beschreibt und die
Fleiterkeit, die Komik, die Menschlichkeit
schildert, dann verliert man natürlich
diese Massstäbe. Auf der anderen Seite
glaube ich, dass sowas für unser Weltbild
erforderlich ist. Der Mensch besteht ja
nicht nur aus Kopf, er muss auch lernen,
sich mit den Tragödien zurechtzufinden.
Zum Beispiel mit der Tragödie, dass man
einen Menschen liebt, den man aus
moralischen Gründen gleichzeitig verurteilt.
Das ist ein tragisches Problem. Aber ich
glaube, dass wir nicht Menschen sein
können, wenn wir nicht gleichzeitig
lieben und urteilen. Und beides ist nicht
harmonisch. Es gibt keine Harmonie in unserer

Seele, wenn wir uns wirklich mit der
Welt konfrontieren. Das deckt sich ja
auch mit Philosophien und religiösen
Vorstellungen seit Jahrtausenden, dass
sich nämlich der Mensch mit diesen Fragen

auseinanderzusetzen hat. Die Kunst
ist ganz nahe an dieser Frage.

Stichwort Religion: Das religiöse Brauchtum

muss doch in einer ländlichen Ge-

10



gend wie dem Hunsrück vor allem in der
Vorkriegszeit eine grosse Rolle gespielt
haben. In der ganzen langen Chronik
spielen jedoch religiös-weltanschauliche
Themen fast keine Rolle. Es wird nicht
einmal klar, wer von den Protagonisten
katholisch oder protestantisch ist.
Der Hunsrück hat eine politisch wie
konfessionell sehr zerrissene Geschichte. Im
westlichen Teil gibt es den Einfluss vom
Erzbistum Trier, der östliche Teil gehörte
zum protestantischen Kurfürstentum
Pfalz. Es gibt eine ganze Menge von
protestantischen Einsprengseln in katholischen

Gegenden und von katholischen in
protestantischen Gegenden. Es gibt sehr
viele Dörfer mit nur etwa 300 Einwohnern,
die konfessionell gemischt sind. Wenn
man durch den Hunsrück fährt und sich
ein kleines Tal öffnet, kommen häufig
zwei Kirchturmspitzen zum Vorschein.
Die Katholiken haben ein sehrviel grösseres

religiöses Brauchtum, etwa in
Süddeutschland und im Alpengebiet, wo der
Katholizismus seit Jahrhunderten
ungeschmälertwirkt. Da gibt es sehrviel mehr
religiöses Brauchtum als im protestantischen

Norddeutschland. Im Hunsrück
haben sich durch das Nebeneinander in
den vergangenen Jahrhunderten die
konfessionellen Unterschiede ausgeglichen.
Das religiöse Brauchtum war im
konfessionellen Bereich immerauch eine
Provokation. Weil die Leute darauf angewiesen
waren, auf kleinem Raum miteinander zu
leben, haben sie gelernt, auf die äusserli-
che Demonstration ihrer Konfessionszugehörigkeit

zu verzichten. Sie sind in dieser

Hinsicht sehr zurückhaltend geworden.

Das religiöse Leben spielt heute im Hunsrück

eine relativ geringe Rolle. Das hat
damit zu tun, dass die Konfessionsfrage
über eine so lange Zeit immer wieder zu
Streitigkeiten in den Familien (Mischehen)

geführt hat, so dass man dieses
Problem einfach nicht mehr ertragen
wollte. Man unterspielt die Sache. Wenn
in meiner Jugend ein katholischer Junge
ein protestantisches Mädchen heiraten
wollte, gab es Krach in den Familien.
Heute spricht man nicht mehr darüber.
Die Religiosität spielt insofern eine Rolle,
als man das Zusammenhalten der
Menschen untereinanderals Wert sieht. Oder

sagen wir's mal in der Terminologie des
Christentums: Die Liebe mit der Konsequenz,

auch den Feind zu lieben, ist
etwas, das praktiziert wird. Und zwar aus
einer dörflichen Notwendigkeit heraus.
Man kann hier nicht voneinander abrük-
ken wie in den Städten. Wenn der Nachbar

der Feind ist, bleibt er dennoch das
ganze Leben lang der Nachbar. Das sind
Realitäten, in denen sich etwas durchsetzt,

das ich Achtung voreinander nennen

würde. Wenn man das weglassen
würde, gäbe es Mord und Totschlag. Das
kommt zwar auch vor, aber selten.

Eine Frage zu der dramaturgischen
Konzeption: Mir scheint, dass Sie bewusst
und konsequent spektakuläre Szenen,
dramatische Höhepunkte undZuspitzungen

vermieden haben. Sie pflegen in
«Heimat» offenbar eine Dramaturgie der
«temps faibles», im Gegensatz zu einer
Dramaturgie der «temps forts», wie man
im Französischen sagt. Viele wichtige
Ereignisse erfährt man im Nachhinein
durch Berichte und Erzählungen, also
irgendwie gebrochen und distanziert.
Oder sehe ich das falsch?
Ich habe mir immer wieder die Frage
gestellt, wie das wohl funktionieren mag,
eine so lange Geschichte, einen so langen
Film zu erzählen. Es war mir von vornherein

klar, dass die übliche Dramaturgie, die
ja eine Höhepunkt-Dramaturgie ist, hier
nicht angewendet werden darf und kann,
weil dadurch ein Rhythmus entstünde,
der zum schnellen Ende führen müsste.
Es war deshalb mein Hauptbestreben,
Zeit zu gewinnen, also mich selbst und
den Zuschauer in eine Wahrnehmungsstimmung

zu bringen, in der es einem mal
egal wird, wie viele Stunden das dauert.
Als nächste Frage stellte sich: Wie
gestalte ich diese Stunden aus. Es war mir
klar, dass ich Szenen aneinanderfügen
musste, die erzählenswert erscheinen.
Der Zuschauer sollte immer das Gefühl
haben, dass es sich lohnt, sitzen zu bleiben

und weiter zu verfolgen, was
geschieht. Die Höhepunkte mussten also so
verteilt werden, dass sie nicht an den
Stellen sitzen, wo sie eine dramaturgische

Funktion haben, sondern dort, wo
sie überraschende Zuspitzungen einer
Situation bewirken. Wenn man den Zu-

11



schauer «gierig» macht auf das, was
kommt, muss man diese Erwartung auch
erfüllen.
Ich habe ein Jahr lang mit Peter Steinbach

am Drehbuch gearbeitet. Dabei
haben wir uns immer wieder gefragt,
welches die nächste Szene sein kann. Es gab
immer zwei Möglichkeiten: entweder
das, was man erwartet, die logische
Fortsetzung des Bisherigen, oder das
Fremde, nicht das Gegenteil, nicht etwas,
das sozusagen gegen den Strich ist,
sondern das Fremde dazu. Das war oft
schwer zu finden. Ich habe mich da sehr
von Beobachtungen beeinflussen lassen.
Zum Beispiel bei der Stelle im ersten Teil,
wo wir erzählen wollten, dass Paul
weggeht. Kurz vorher hat man die Leiche
einer Frau im Wald gefunden. Im Exposé
hatte ich geschrieben: Der nächste Tag
ist der Tag, an dem Paul weggeht. Erklären

konnte ich das auch nicht. Ich wusste
nur, dass der Mann innerlich und ohne
darüber zu sprechen diesen Weggang
vorbereitete. Und wann immer das
geschehen würde, würde man denken, dass
das vorausgegangene Ereignis etwas damit

zu tun habe. Das Auffinden der Leiche
ist etwas so Ungewöhnliches, Dramatisches,

fast Kriminalistisches an dieser
Stelle, dass mir klar war: Wenn ich den
Mann jetzt weggehen lasse, wird der
Zuschauer sich sagen, dass das Verbrechen
etwas damit zu tun haben muss. Ich
wollte diese Logik zerstören, aber wir
kamen auch durch tagelanges Nachdenken
nicht auf eine Lösung.
Eines nachts war in dem Haus, wo wir
wohnten, ein Riesenspektakel, im Stall
war das Vieh wachgeworden. Als ich
nachschauen ging, fand ich Bauer und
Bäuerin im Hof, wo drei tote Hühner
lagen. Ein Marder war in den Stall
eingedrungen. In diesem Moment fand ich die
Lösung: Wenn ich daserzähle, bevor Paul
weggeht, dann ist das etwas Fremdes,
etwas, das keine direkte, sondern allenfalls
nur rätselhafte Antwort auf seinen Weggang

gibt. So kam diese Szene in den
Film, und es gibt hunderte Beispiele dieser

Art, wie sich diese Dramaturgie
entwickelt hat, also immer mit dem Gedanken

einer Dramaturgie für 16 Stunden,
adressiert an Zuschauer, die im Kino
sitzen und die Zeit vergessen sollen.

Eine Frage, die sich bei der Visionierung
dieses ungewöhnlichen Film-Stromes
sehr rasch aufdrängt, ist jene nach dem
Prinzip, nach welchem Sie die schwarz-
weissen Szenen durch farbige unterbrechen.

Die Antwort, die Sie an der
Pressekonferenz gegeben haben, dahinter
stehe kein eigentliches Prinzip, sondern
die farbigen Stellen dienten nur der
Unterstreichung, ähnlich wie kursive Stellen
in einem Zeitungsartikel oder Buch, hat
mich nicht ganz überzeugt.
Im Gespräch mit Ihnen, bei dem wir mehr
Zeit haben als an der Pressekonferenz,
kann ich mich auf diese Frage näher
einlassen. Bei der Pressekonferenz war ich
glücklich darüber, dass mirvorherein
italienischer Kritikerdas Stichwort gegeben
hatte. Er hatte in seiner Besprechung
geschrieben, er empfinde die färb igen Stellen

als Unterstreichungen, hinter der
keine besondere Theorie stehe, so wie in
einem Roman, wo bestimmte Absätze
kursiv gedruckt sind. Damit konnte ich an
der Pressekonferenz, wo ich mich einer
Fremdsprache bedienen musste, eine
sehr einfache Antwort geben. Damit sind
auch all jene zufrieden, die sowas vereinfachen

wollen.
Es ist tatsächlich ungewöhnlich, dass ein
Film in einer Mischung aus Schwarzweiss
und Farbe gemacht wird. Hin und wieder
verwendet man das a us dramaturgischen
Gründen, wenn man Rückblenden oder
bei der Gegenüberstellung
Vergangenheit-Gegenwart die verschiedenen
Zeitebenen markieren will. Ich habe mir eine
andere Frage gestellt: Warum drehen wir
denn überhaupt in Farbe, warum in
Schwarzweiss? Für uns Filmemacher hat
das erst einmal industrielle Gründe.
Schwarzweiss war ursprünglich das
einzige, was es gab. Später hat man die
Farbfotografie erfunden und darauf eine
grosse Industrie zur Herstellung von
Farbfilmen begründet. Dann kam das
Farbfernsehen, und es wurde sozusagen
Pflicht, alles in Farbe zu drehen, obwohl
man eine hohe Kultur der Schwarzweiss-
fotografie entwickelt hatte. Die
Filmgeschichte hat sich bis weit in die sechziger
Jahre hinein schwarzweiss abgespielt. Es

gibt keine künstlerische Tätigkeit ohne
ihre Vorgeschichte. Wir leben alle von
dem, was andere Filmemacher in den ver-

12



1938: Löckchen wie Zarah Leander (Marita Breuer
und Eva Maria Bayerwaltes).

gangenen 80 Jahren getan haben. Dass
ich überhaupt Filme mache, liegt ja auch
daran, dass andere vor mir Filme
gemacht haben. Meine ersten Eindrücke
und meine Liebe zum Film sind durch den
Schwarzweissfilm entstanden.
Ich wollte mich zuerst einmal gegen den
Industrieterror wehren, der mir ein
System auferlegt: entweder Farbe oder
Schwarzweiss. In Wirklichkeit ist ja beides

käuflich, nur wird einem immer wieder

gesagt, du kannst nur bei dem einen
oder dem anderen dein Material kaufen.
Aber die Entscheidung für das Material
einer Firma führt auch wieder zu ästhetischen

Konsequenzen, denn jedes
Farbmaterial hat andere Charakteristiken.
Deshalb haben wir ja auch bei unserem
Farbmaterial die Firmen gewechselt: Wir
haben Kodak, Fuji und Agfa, also ganz
verschiedene Farbmaterialien, verwendet.

Die Freiheit gegenüber dem System
war also der erste Grund.

Der zweite Grund für das Mischen von
Farbe und Schwarzweiss war, dass wir
gespürt haben, dass sich bestimmte
Momente unserer Erzählung in Farbe besser
vermitteln liessen und andere besser in
Schwarzweiss. Mit Kameramann Gernot
Roll habe ich lange darüber diskutiert.
Wir haben uns gesagt: Wenn wir schon
die Freiheit gegenüber den Systemen
fordern, dann sollten wir auch die Freiheit
im dramaturgischen und ästhetischen
Sinne fordern. So wollten wir es uns
leisten, mitten in einer Szene zu wechseln,
wenn wir das Gefühl hatten, jetzt wäre
Farbe stärker oder umgekehrt Schwarzweiss.

Ich muss aber eines gestehen: Wir haben
damit begonnen und mussten deswegen
bis zum Ende durchhalten. Wir waren
aber schliesslich nicht ganz so glücklich
mit dem, was wir da gemacht hatten.
Wenn man einmal das System wechselt,
kommt man schwer auf ein anderes
zurück. Ich hatte ursprünglich nicht
bedacht, dass auch das Aussteigen aus
einer solchen Entscheidung genau so
schwierig ist. Wenn ich einen guten

13



Grund hatte, Farbe zu nehmen, wusste
ich plötzlich keinen guten Grund mehr,
mit Farbe aufzuhören, obwohl wir uns
längst wieder mit Dingen beschäftigten,
bei denen Schwarzweiss zumindest
genügt hätte, oft auch besser gewesen
wäre. Genauso war es umgekehrt auch
mit Schwarzweiss. Ich glaube, dieses
Problem Nesse sich in der Freiheit, die wir
beansprucht haben, nur dann wirklich gut
lösen, wenn man innerhalb desselben
Bildes die Möglichkeit hätte, Partien
schwarzweiss oder farbig zu machen.
Zum Beispiel nur das Gesicht eines
Menschen oder nur eine Person, aber nicht
den Flintergrund. Sowas ist zwar technisch

lösbar, aber es ist unvorstellbar
teuer. Wir haben es an zwei, drei Stellen
gemacht, zum Beispiel sind an Hitlers
Geburtstag nur die Fahnen rot. Allein diese
einzige kleine Szene hat 3000 DM für das
Trickstudio gekostet. Da mussten wir es
wieder sein lassen.

Ich habe übrigens versucht, dieses
Problem für die Fernsehfassung besser zu
lösen, als es in der Kinofassung möglich ist.
Beim Überspielen vom Negativ auf
Videoband konnte ich partielle Eingriffe
in das Bild mit einem Videotrickmischer
machen und das Resultat jeweils sofort
kontrollieren. Das ist viel weniger
kostspielig. Da gibt es nun viele Szenen mit
diesen Zwischenbereichen - also
schwarzweiss aufgenommene Szenen,
die farbig, oder farbige Szenen, die
schwarzweiss behandelt wurden. Auch
konnte ich im Video fliessende
Übergänge machen: Farbige Szenen verwandeln

sich ohne Schnitt langsam in
Schwarzweiss oder umgekehrt. Mit der
Fernsehtechnik liess sich das sehr gut
bewerkstelligen. Insofern ist, glaube ich, die
Fernsehversion besser gelungen als die
Filmversion.

Interview: Franz Ulrich

FILMKRITIK
Rumble Fish

USA 1983. Regie: Francis Ford Coppola
(Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
84/261)

Während der Dreharbeiten zu seinem
letzten Film «Outsiders», derauf dem
Romanerstling der Autorin S. E. Flinton
basiert, las Francis Ford Coppola ein anderes

Buch der Schriftstellerin. Er be-
schloss, dieses Werk gleich im Anschluss
an die Dreharbeiten zu «Outsiders» zu
verfilmen. So entstand «Rumble Fish»
mit dem gleichen technischen Team und
teilweise mit denselben Schauspielern,
die bereits an «Outsiders» mitgewirkt
hatten. Trotz beträchtlichen Unterschieden

fällt auf, dass derzweite Film
einefolgerichtige Fortsetzung des ersten ist.
Wieder spielt die Flandlung in Tulsa, einer
Kleinstadt in Oklahoma. Erneut stehen

Mitglieder einer Jugendbande im Mittelpunkt.

Doch stellte in «Outsiders» Ponyboy,

ein distanzierter, junger Schriftsteller
die Flauptperson dar, so ist es nun

sozusagen der Freund von Ponyboy, Dallas,
der in «Outsiders» aus Wut und Schmerz
über die Ungerechtigkeit der Welt Amok
lief und von der Polizei niedergeknallt
wurde, und der jetzt in «Rumble Fish» Rusty

James heisst und eine hoffnungsvollere
Entwicklung durchläuft. Die Identität

dieser beiden Figuren Dallas und Rusty
James wird - abgesehen von der
auffallenden Ähnlichkeit ihres Charakters -
durch die Tatsache unterstrichen, dass
der gleiche Schauspieler der in den USA
zum Jugendidol avancierte Matt Dillon)
diese Rollen verkörpert.
Rusty James, ein heissblütiger und
rebellischer Junge, lebt im Schatten seines
Bruders Tom, genannt Motorcycle Boy
(Mickey Rourke), einem bereits legendä-

14


	Die Saga vom Hunsrück und seinen Menschen

