
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 36 (1984)

Heft: 14

Rubrik: TV/Radio-kritisch

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sung», noch die Vorstellung vom «ewigen
Leben» auf. Es wird eine Geschichte vom
Sterben erzählt und von (erträumten)
Taten, an deren Ende der Tod akzeptiert
werden kann.
Und wenn der Film, für Erwachsene wie
für Kinder, schon eine ideelle Botschaft

haben soll, dann wohl diese: Der Tod
erhält vom Leben seinen «Sinn» und nicht
umgekehrt, und jede gute Geschichte
überdenTod ist eine Geschichte überdas
Leben, über Freiheit und über Liebe.

Beate Seesslen-H urler (EFB)

TV/RADIO"KRITISCH

Die Revolution der anderen

Zur Radio-Erzählung «Hotel Venus»
von Anne Cunéo

Santiago de Cuba, berühmt für seinen
Karneval, berühmt auch für den Angriff
auf die Moncada (eine Kaserne): Er
bildete 1953 den Auftakt zur kubanischen
Revolution. Fidel und Raul Castro führten
126 Kubaner und Kubanerinnen gegen
Batistas Soldaten - und scheiterten.
Geglückt war die List, den Trubel des Karnevals

zu benützen, um über hundert
Fremde durch die Stadt zu schleusen.
Doch derAngrifferstickte im
Maschinengewehrfeuer der Militärs. Drei der
Angreiferfielen, übersechzig wurden in den
anschliessenden 48 Stunden von Batistas

Soldaten ermordet. Den übrigen,
darunter Fidel Castro, machte man den
Prozess. Eine Amnestie befreite sie nach
drei Jahren Gefangenschaft. Sie schlössen

sich der Guerilla gegen Batista an.
Manche fielen - Vorkämpfer, Märtyrer
der Revolution, die Fidel Castro 1959zum
Sieg führte.
Sturm auf die Moncada und Karneval -
Ende Juli jedes Jahres fallen in Santiago
zwei Feste zusammen. Religiöses Erbe
aus der Zeit der Sklaverei und das Fanal
des Freiheitskampfes: ein «totales Fest,
in dem Musik und Politik eins werden, ein
Fest, das es wahrscheinlich nirgendwo
auf der Welt gibt».
Anne Cunéo, die in Zürich lebende
Westschweizer Autorin, war im letzten Jahr
zum 30. Jahrestag der «Moncada» in

Santiago. Sie hatdas Festin den Strassen
der Stadt mit Tonbandaufnahmen
festgehalten und, wie das Informationsblatt
von Radio DRS sagt, «einen poetischen
Text, das Ende einer Liebesgeschichte,
dazu geschrieben». «Hotel Venus» ist
also weder Hörspiel noch Feature. Das
Stück dokumentiert, informiert und
erzählt.

Die Dokumentation: Gesang, Musik,
Rhythmus, Texte von kubanischen Dichtern,

Radio-Nachrichten (beides in der
Originalsprache) vermitteln einen tiefen
und mitreissenden Eindruck von Vitalität,
Lebensfreude und Leidensfähigkeiteines
kulturell gemischten Volkes, das einen
langen Weg in die Unabhängigkeit und zu
menschenwürdigen Lebensverhältnissen

gegangen ist. Auch wenn man nicht
Spanisch versteht: das Klangliche,
Atmosphärische übermittelt die Botschaft,
auf die es ankommt: Das Leben hat den
Sieg davongetragen, das Leben wird
immer siegen, auch in der bedrohten
Zukunft.

Die Information: EineTouristin, diefiktio-
nale Figur in dem Stück, kommentiert,
bringt Fakten, nennt historische
Hintergründe des Doppelfestes:
Sklavenschicksal der kubanischen Bevölkerung
bis 1880, Castros Revolution.
Die Fiktion: In einem Brief an einen fernen
Geliebten erzählt die Touristin
bruchstückhaft die Geschichte einer Beziehung.

Er war ein Spanier, sie hat ihn in
Santiago getroffen. Den 30.Jahrestag
der Moncada wollten sie gemeinsam
erleben, der Plan hat sich jedoch zerschla-

20



Anne Cunéo, sie mag sich nicht von ihrer
Touristin, einer enttäuschten Mitteleuropä-
erin auf der Suche nach Sinn, Zugehörigkeit
und pulsierendem Leben, distanzieren.

gen. Warum erfährt man nicht. Es ist auch
nicht wesentlich. Die Erzählerin nimmt,
indem sie sich erinnert, endgültig
Abschied von dem Geliebten.
Die drei Ebenen sind vielfältig und
geschickt miteinander verknüpft und
aufeinander bezogen. «Hotel Venus» sei eine
Radio-Erzählung. Die Bezeichnung
leuchtet ein: eine aus der neueren Literatur

übernommene und modifizierte Form,
welche die Möglichkeiten des akustischen

Mediums voll ausschöpft.
Und doch: es melden sich beim Hören
bald Bedenken. Denn Anne Cunéos Figur
stellt keine Fragen, reflektiert nicht,
sondern taucht mit den Feiernden tief in eine
(kämpferische) Vergangenheit, die nicht
ihre ist. Müde, enttäuschte Mitteleuropäerin

auf der Suche nach Sinn, Zugehörigkeit

und pulsendem Leben lässt sich

von der schwitzenden Menge treiben,
tragen und stimmt distanzlos ein in die
Romantisierung und Verklärung der
Revolution. Castro zählt in einer Rede die
Namen gefallener Helden auf-Anne
Cunéos Figur ahmt ihn später getreulich
nach, übernimmt damit das Ritual der
Heldenverehrung, mit dem auch dieser
Staat von der Gegenwart ablenkt. Ihr
Pathos steht hinter dem der Kubaner in keiner

Weise zurück, es hat jedoch anstelle
des Vitalen etwas Leidendes, gelegentlich

Weinerliches, als stünde ihr die
schrecklich-herrliche Vergangenheit
näher als den Kubanern selbst, als wäre
diese Vergangenheitfürsie noch weniger
bewältigt. Für die Zukunft dieses Volkes
hat Anne Cunéos Touristin kraftlose
Bilder («Der Himmel ist rosa - die Farbe der
Zukunft»), die angesichts der dokumentierten

Vitalität wie eine Anmassung
wirken. Auch Kubas Gegenwart, Kubas
Geschichte seit der Revolution: Sie
überspringt sie, wischt sie gewissermassen
beiseite. «Das Gesicht des Che», immer
wieder. Die Anrufung des Idols wirkt in
dieser Formel backfischhaft, auf dem

21



Vergangenen insistierend, als hätte seit
dem 8. Oktober 1967 für sie und für Kuba
die Zeit stillgestanden.
Der verlorene Geliebte trägt die Züge des
Che. Anne Cunéos Figur überhöht und
idealisiert ihn genauso wie das kubanische

Volk und seine heroische Vergangenheit.

Die beiden Ebenen, Fiktion und
Geschichte, fliessen unversehens
ineinander und gehen mitunter gefährliche
Verbindungen ein: «Du hast mich
umarmt jetzt kämpfe, liebe, fruchtige
Nächte, Kathedralen, und sich wälzen am
Florizont der Meere, wo sich die Schreie
der Liebenden mit denjenigen der
Kämpfenden vereinigen!» Flier wird der Kampf
erotisiert und die Liebe zum Kampf
erklärt. Liebestaumel und Blutrausch werden

vereinigt (eben) in einem Bild, als wären

individuelles, privates und kollektives,

politisches Schicksal einfach
dasselbe.

Sehnsucht nach Nähe und Verbundenheit,
auf das Vergangene gerichtet. Es

scheint, dass Anne Cunéos einsame Figur
Schrecken und Grauen der Guerilla und
der Revolution auf sich nähme, wenn sie
sich dafür zugehörig fühlen dürfte. Das
wäre dann die Symptomatik des
Revolutions-Tourismus. Aber gerade diese
Symptomatik reflektiert die Autorin
nicht.
Es mag das «Poetische» sein, das eine kri-
tisch-reflektierende Haltung der eigenen
Figur gegenüber unmöglich macht. Anne
Cunéo spricht in Bildern und Metaphern.
Denkbar, dass das Pathos des Französischen

(in den romanischen Sprachen ist
mehr «erlaubt» und üblich als im
Deutschen) sich in der Übersetzung mit einer
gewissen Zwangsläufigkeit in Schwulst
verwandelte, unter dem die Prägnanz der
Bilder litt. Doch Anne Cunéo wendet die
Sprache des Subjektiven auf allen Ebe-

Hotel Venus
Hörspiel/Radio-Erzählung von Anne
Cunéo

Regie: Walter Baumgartner
Übersetzung ins Deutsche: Tobias Wyss
Sprecher: Rosalinde Renn, Marcello Jean-
Mairet, Anne Cunéo, Hans Jedlitschka
Ausstrahlung: Freitag,20. Juli, DRS 2(Passage

2)

nen an, beim Historischen, bei der erlebten

Gegenwart und bei der verlorenen
persönlichen Beziehung. Auf diese
Weise geht beides, das Historisch-Faktische

und das Persönlich-Subjektive,über
Strecken in dem wortreichen Pathos
unter. Es grenzt mitunter an Kitsch. Da hängen

Bilder schief. Metaphern, die in sich
nicht stimmen. Die eine oder andere
Ungereimtheit mag auf das Konto des
Übersetzers gehen. Er hat mit diesem üppigen
Text allerdings auch eine schwierige
Aufgabe gehabt.
«Hotel Venus» ist eine Erzählung, die in
ihrer soliden und sinnreichen Konstruktion

die Handschrift einer erfahrenen
Autorin und eines handwerklich sicheren
Realisatoren-Teams verrät. Schade, dass
das Nostalgische die Überhand behält.
Die hervorragenden dokumentarischen
Aufnahmen, die Anne Cunéo aus Kuba
mitgebracht hat, hätten ein ausserge-
wöhnliches Feature ergeben. Der
Versuch, Poesie und Wirklichkeit zu verbinden,

ist in diesem Fall gescheitert. An der
Poesie, die versuchte, die Wirklichkeit zu
übertreffen. MarcValance

Lehrstück zum Kampf um die
soziale Gerechtigkeit

Zum Fernsehfilm «Strumpet City- Stadt
der Verlorenen»

Was sich im Dublin der Jahrhundertwende

und achtzig Jahre später in der
filmischen Umsetzung in «Strumpet City»,
der «Stadt der Verlorenen», ereignet,
deutet auf Entwicklungen hin, deren
Auswirkungen bis heute spürbar sind. Schon
aufgrund der Aktualität und Brisanz des-
im dialektischen Sinn - historischen
Ereignisses reizt die siebenteilige Serie
zum näheren Hinsehen. Nach dem Hinsehen

dann: freudige Überraschung. Selbst
wenn die notwendigerweise bedrük-
kende Stimmung, die ein brutal
niedergeschlagener Arbeits- und
Befreiungskampfvermittelt, Hochstimmung eigentlich

verbietet, muss zumindest ihre
mediale Darstellung hochgelobt werden.
Die in einer deutsch-irischen Koproduktion

von Hugh Leonard ausgearbeitete

22



!:

Angela Harding als Mary, Brian Murray als
Fitz: adrette Arme im Lehrstück um soziale
Gerechtigkeit.

Fernsehfassung des Romans «Strumpet
City» von James Plunkett-der unter dem
Titel «Manche, sagt man, sind
verdammt» auch in einer deutschen
Übersetzung von Annemarie Boll vorliegt -
überzeugtdurch ihre hervorragend insze-
natorische Qualität, die sowohl dem
Thema als auch seiner Fernsehvermittlung

gerecht wird. Mit überzeugender
Dichte wird dem «Dallas»-verseuchten
Publikum bewiesen, dass selbst eine
siebenteilige Serie weitaus Besseres zu bieten

hat als kaugummizähe und zudem
noch magenverderbende Konservenkost
aus den amerikanischen Einerleifabriken
und den häufig nicht minder geschmacklosen

europäischen Suppenküchen.
Dass man zuschauerbezogen arbeiten
kann, ohne unterhaltungsbeflissen den
vorgegebenen Bedürfnissen nachzuhängen;

dass man Spannung aus der Sache
ableiten kann und nicht mit billiger action
künstlich aufpfropfen muss; dass man

Geschichte von unten darstellen kann,
ohne in privatistisch-gefühliges Geplänkel

abzurutschen; dass man Geschichtsarbeit

sowohl ohne Zeigefinger als auch
ohne Zugeständnisse an die konsumorientierte

Unterhaltungsdoktrin leisten
kann - das alles wird hier glänzend
demonstriert.
Selbst wenn die sogenannten grösseren
ökonomischen Zusammenhänge nur am
Rande berührt werden, bietet sich ein
umfassendes Bild der zunehmenden
Industrialisierung des vormaligen
Agrarlandes Irland und der unmenschlichen
Notsituation der gettoisierten und erst
allmählich zu «Klassenbewusstsein»
kommenden Arbeiter. Alle Personen dieses

Films werden sowohl als Subjekte, als
Persönlichkeiten, wie auch als Objekte
der historischen Bedingungen dargestellt.

Den Bereichen der Knecht- und
Arbeiterschaft stehen die Instanzen der
scheinaristokratischen bürgerlichen
Herrschaftshäuser und der katholischen
Kirche gegenüber. Die Positionen der
Macht und der Ohnmacht werden jedoch
nicht isolierend nebeneinandergesetzt,
sondern in ihrer Abhängigkeit voneinan-

23



Strumpet City-Stadt derVerlorenen
Siebenteilige Fernsehserie von Hugh Leonard

Regie: Tony Barry
Nach dem Roman von James Plunkett
Gemeinschaftsproduktion des Irischen
Fernsehens RTE und des Senders Freies
Berlin (ARD)
Darsteller: Brian Murray, Angela Harding,
Cyril Cusack, Frank Grimes, David Kelly,
Peter Ustinov u.a.
Ausstrahlung (Wiederholung, Erstsendung

Juni 1981): TV DRS, jeweils am
Mittwoch im Spätprogramm, von anfangs Juli
bis Ende August.

der, in ihrer Verstrickung miteinander
beschrieben und mit ihrer je eigenen Sprache

gekennzeichnet - mit einer Sprache,
die nicht verschlüsselt, sondern die
Verhältnisse sehr direkt zum Ausdruck
bringt, ohne gleich explizit oder plakativ
zu werden. Selbst der zusammenfassende

Erzähltext zu Beginn jeder Folge

versucht nicht, wie in anderen Serien
üblich, die bisherigen Vorgänge durch
zurückhaltend beschreibende Sätze zu
verniedlichen, sondern bringt sie sogar
verstärkt noch auf den Nenner, indem er sie
beim Namen nennt.
Die zahlreichen, von der schauspielerischen

Qualität getragenen
Identifikationsangebote wirken nicht vereinnahmend,

weil dem Zuschauer durch die
schockierend unvermittelte Darstellung
brutaler Vorgänge noch ausreichend Di-
stanzierungs- und damit Reflexionsraum
geboten wird. Dass die Schauspieler die
Gefühle der Figuren so präzise vermitteln,

liegt nicht zuletzt an der mediengerechten

Textbearbeitung: Hier wird nicht
deklariert, sondern gezeigt. Deshalb
auch ist sie hautnah, diese Darstellung
der gesellschaftspolitisch grundlegenden

Arbeit an der sozialen Gerechtigkeit,
für die-weil nicht als «Arbeit» angesehen
- die Arbeiter nie belohnt worden sind,
sondern im Gegenteil lange bezahlen
mussten. Karl H.Karst

Religion des Erfolgs
Die «Electronic Church» in den USA gilt seit einigen Jahren als abschreckender
Auswuchs der amerikanischen Fernsehwelt. Zu diesem Thema hat das Fernsehen
DRS eine schon etwas ältere Dokumentarsendung des Westschweizer Fernsehens
übernommen. Es sendet sie am 19. Juli um 21.05 Uhr unter dem Titel «Gott via
Satellit; Fernsehkirchen in den USA». Wer die in letzter Zeit nicht eben seltenen
Sendungen zu diesem Thema verpasst hat, bekommt nochmals Gelegenheit, sich von
dem für unser Empfinden recht problematischen Phänomen ein Bild zu machen.

Jean Louis Roy hat den ursprünglich
60 Minuten langen Dokumentarfilm «Video

gratias» realisiert, der am 4. November
1982 vom Westschweizer Fernsehen

gesendet wurde. Die «Rundschau»-Re-
daktion des Fernsehens DRS hat den Film
bearbeitet und zeigt ihn am 19. Juli in
einer 45 Minuten langen deutschsprachigen

Fassung. Offenbar hält man ihn für
spektakulär genug, um die
Unterhaltungswünsche des Publikums zur Ferienzeit

erfüllen zu können. Und in der Tat:
Der Dokumentarfilm zeigt Dinge, die man
ganz einfach nicht für möglich hält,
solange man sie nicht gesehen hat.
Fernsehprediger verkaufen das, was sie

für Evangelium halten, mit einer Pene-
tranz, die bei uns selbst in Waschmittel-
Spots untragbar wäre. Die religiösen
Shows werden von ausgekochten
Professionals mit letztem technischem
Schliff produziert und teilweise über
Satellit landesweit in hunderte von Regional-

und Lokalprogrammen eingespeist.
Die «Electronic Church» finanziert sich
nicht aus Werbeinserts, sondern aus
Zuschauerspenden und aus der geschäftstüchtigen

Nach-Vermarktung ihrer
Shows mit Büchern, Schallplatten,
Posters, T-Shirts und anderem. Die gröss-
ten dieser Unternehmen benötigen jährliche

Einnahmen von fünfzig und mehr

24



Millionen Dollar (vgl. den Artikel «Die
elektronische Religion» von Matthias Lo-
retan, ZOOM 10/80).
Der Film stellt zwei solche Sender vor.
Der eine ist das «Christian Broadcasting
Network» (CBN) von Jim BakkermW seiner

«PTL-Show» («PTL» steht für «Praise
the Lord»). Bakkers Studios liegen auf
einem mehrere Quadratkilometer grossen
hermetisch abgeriegelten Areal. Die
Sendungen, in deren Mittelpunkt immer
er selbst und seine Frau stehen, verkünden

den Erfolg als eigentlichen Inhalt des
Glaubens. Gesundheit, Ansehen, Reichtum,

Glücklichsein - dies ist das Angebot
des Evangeliums. Seine Forderungen:
strenge Befolgung erzkonservativer
Moralvorschriften - und reichliche Spenden
für die Fernsehevangelisten. Wervon den
Segnungen nichts spürt, der hat eben
noch nicht genug gespendet. Da kann so
ein Evangelist ganz deutlich werden,
auch wenn ersonsthauptsächlich
mitgefühligem Sound sowie mit Tränen der
Freude und der Rührung arbeitet.
Als zweites Beispiel stellt der Dokumentarfilm

einen Mann vor, der damals noch
neu im Geschäft war und dank besonderer

Attraktionen steil nach oben strebte:
Ernest Angiey, den Fernseh-Wunderhei-
ler. Angleys Markenzeichen ist die
wöchentliche Krankenheilung vor der
Kamera. Gelegentlich fordert er die
Zuschauer dazu auf, ihre Hand zuhause auf
den Bildschirm zu legen, während er die
seine auf eine Scheibe vor dem Objektiv
drückt. Wundertätige Kräfte sollen auch
auf diese Weise übertragen werden.
«Das ist die Ernest-Angley-Garantie: Ich
garantiere für Wunder.» Doch die
Konkurrenz ist hart. Schon kontert Bakker mit
Teufelsaustreibungen in seiner Show.

Erfolglose Erfolgspriester

Lange Zeit gingen Zahlen um, die der
«Electronic Church» unerhörte Erfolge
bescheinigten. 1981 noch hiess es in einer
amerikanischen Publikation, 47 Prozent
der Bevölkerung würden von solchen
Sendungen wöchentlich erreicht, viele
Zuschauer seien junge Menschen. Heute
sind andere Daten bekannt, die solche
Erfolgsmeldungen als Teil der Propaganda¬

strategien der Fernseh-Evangelisten
entlarven. Im Mai dieses Jahres sind die
Ergebnisse einer breit angelegten Untersuchung

veröffentlicht worden. Mehr als
drei Dutzend kirchliche Institutionen und
Unternehmen der «Electronic Church»
beauftragten gemeinsam die renommierte

Annenberg School of Communication

an der Universität von Pennsylvania
mit der Erforschung von Inhalt und

Rezeption religiöser Fernsehproduktionen.
Die erhobenen Einschaltzahlen rük-

ken das Phänomen in ein anderes Licht.
Die Sendungen der «Electronic Church»
werden lediglich von sechs Prozent der
Bevölkerung wöchentlich zur Kenntnis
genommen; intensiv verfolgt werden sie
sogar nur von zwei Prozent. Das Publikum
setzt sich überwiegend aus Frauen über
50 zusammen, ist unterdurchschnittlich
gebildet, eher dem unteren Mittelstand
und der Unterschicht zugehörig,
mehrheitlich in ländlichen Gebieten wohnhaft
und zumeist mit streng konservativen
Kirchen verbunden.
Diese Ergebnisse waren im ersten
Moment geradezu sensationell, weil sie der
lange für bare Münze genommenen

25



Selbsteinschätzung der «Electronic
Church» krass widersprachen. Es macht
den Anschein, als erreichte die
vordergründig so imposante Fernsehkirche
lediglich jene Gruppen der Bevölkerung,
die sie aktiv unterstützen. Anders
ausgedrückt: Die extrem konservativen und
streng fundamentalistisch orientierten
Christen verfügen in der «Electronic
Church» über ein Medium der
Selbstbestätigung, kaum aberüberein Instrument
des missionarischen Wirkens. Diese
Analyse gibt denen recht, dje auch ohne
die Hilfe der Statistik zur Überzeugung
gelangt sind, das Fernsehen sei als Mittel
der Verkündigung im spezifisch
biblischkirchlichen Sinn wenig geeignet.

Verharmlosung unangebracht

Wenn auch die Ergebnisse der Annen-
berg-Untersuchung das Phänomen
«Electronic Church» seiner Erfolgs-Aura
entkleidet haben, so ist eine zufriedene
Beruhigung doch nicht am Platz. Es bleibt
die Tatsache, dass die Fernsehkirchen
mit üblen Perversionen des Glaubens
ansehnliche Geschäfte machen und eine
Ideologie propagieren, die teilweise nicht
bloss rabiat konservative, sondern deutlich

faschistische Züge trägt. So war es
kein Ausrutscher, sondern eine charakteristische

Äusserung, als Jerry Falwell,
einer der Marktieader der «Electronic
Church» und einflussreicher Freund und
Wahlhelfer Ronald Reagans, in seiner
Show sagte: «Was Adolf Hitler den
Deutschen beigebracht hat, war böse. Aber
wieeres ihnen beigebracht hat, wargut.»
DerSchlachtruf «Clean up America!», mit
dem die «Moral Majority» gegen Atheisten

und Humanisten, Modernisten und
Sozialisten, Feministinnen und Minoritäten

zieht - er steht auch für das Weltbild
der «Electronic Church».
Was hier als Evangelium verkauft wird, ist
die Aufforderung zur Anpassung an die
Standards des «wahren Amerika», dessen

sinnvermittelnde Mythen von gottes-
fürchtigen, unbeirrbaren Pionieren und
fantastischen Erfolgsstories handeln.
Diese Botschaft wird hauptsächlich von
Menschen auf der Schattenseite der
Gesellschaft aufgenommen. Das Stamm¬

publikum der «Electronic Church»
entspricht ungefähr der Leserschaft der
Regenbogenpresse. Jener bunte Fürstenklatsch

bietet vielen Menschen die
Möglichkeit der Identifikation mit einer Welt,
die mit ihrem Alltag kontrastiert:
Sentimentalität gegen Gleichgültigkeit, Glanz
gegen Mief, Prominenz gegen die eigene
Unwichtigkeit, von der man sich durch
eine lange Kette von Demütigungen hat
überzeugen lassen. Die gesellschaftliche
Funktion der «Electronic Church» ist damit

vergleichbar, geht aber noch einen
wesentlichen Schritt weiter. Die prächtige

Welt der Fernsehkirchen bietet sich
nichtnurzum Bestaunen und zum illusionären

Dabeisein an. Sie fordert ihre
Zuschauer auf, die Botschaft anzunehmen:
«Sei erfolgreich! Wenn du es nicht bist,
liegt der Fehler bei dir. Mehr noch: Wenn
du versagst, gibst du deine böse Ver-

26



stocktheit zu erkennen.» Die Stars der
«Electronic Church» spielen auf der
Klaviatur der Angst. Sie tun es weniger mit
direkten Drohungen als vielmehr durch
die Erzeugung eines Bildes von
Rechtschaffenheit, Glück und Erfolg. Es ist ein
Vorbild, das gerade dem typischen «Elec-
tronic-Church»-Anhänger Angst machen
muss, weil er keine Chancen hat, es zu
erreichen. Ihm bleibt nur der Ausweg, für
seinen Fernseh-Evangelisten Geld zu
spenden.
Noch aus einem anderen Grund ist die
Auseinandersetzung mit der «Electronic
Church» wichtig. Die amerikanischen
Fernsehprediger und ihre Shows zeigen
in extremer Zuspitzung, wohin eine In¬

strumentalisierung der Medien führen
kann. Werdas Fernsehen ausschliesslich
und bedenkenlos als Vehikel zur Verbreitung

seiner Meinung, seiner Ideen, seines
Glaubens benützt, wird sich von den
abschreckenden Beispielen der Bakkers
und Angleys nicht mehr wesentlich
unterscheiden. Formen prägen nun einmal
die Inhalte. Und Medien sind nicht blosse
Verteilsysteme wie Wasser-, Gas- und
Stromleitungen, sondern sie gehören zu
dem komplexen Kommunikationspro-
zess, der «Öffentlichkeit» heisst und die
ganze Kultur der Gegenwart entscheidend

mitprägt. Wer Medien benützt, hat
auch dafüreine Verantwortung.

Urs Meier

BERICHTEAKOMMENTARE

Kirchliche Fernsehnutzung neu überdenken
In seiner Rezension zur TV-Sendung
«Gott via Satellit; Fernsehkirchen in den
USA» erwähnt Urs Meier den
Untersuchungsbericht der Annenberg SchooI of
Communications (University of Pennsylvania),

den insgesamt 39 kirchliche
Institutionen der Vereinigten Staaten zur
wissenschaftlichen Erforschung und
Beurteilung der Inhalte und möglichen
Auswirkungen des Phänomens der Elektronischen

Kirche in Auftrag gegeben haben.
Im HinblickaufdieAusstrahlung der
Sendung über die «Electronic Church» im
Fernsehen DRS erscheint der Redaktion
eine Zusammenfassung und Kommentierung

der Ergebnisse dieser 175000
Dollar teuren Studie angebracht.
Etliches, was im Filmbeitrag zu sehen undzu
vernehmen ist, wird dadurch doch relativiert.

Andererseits vermittelt der Bericht
einige Erkenntnisse allgemeiner, auch
hierzulande gültiger Art zu den
Bemühungen der Kirchen und vor allem auch
evangelikaler und fundamentalistischer
Gruppierungen, über die elektronischen

Medien an ein grösseres Publikum
heranzutreten und ihm die christliche
Botschaft näher zu bringen.

Fernsehen ist kein sehr gutes
Evangelisierungsinstrument

Das wohl entscheidenste und gleichzeitig
überraschendste Resultat der mit

grosser Sorgfalt durchgeführten Studie
«Religion undFernsehen» ist die Erkenntnis,

dass weit weniger Zuschauer die
Sendungen der «Electronic Church»
verfolgen, als bisher angenommen wurde.
War bis dahin die Rede davon, die religiösen

Programme der «Electronic
Church» erreichten bis zu 47 Prozent der
gesamten amerikanischen Bevölkerung ¬
eine wahrhaft phantastische Vorstellung
-, so zeigen die Berechnungen der Studie,

dass in Wirklichkeit nur 6,2 Prozent
der geschätzten Gesamtzahl der Personen

aller Fernsehhaushalte regelmässige
Nutzerdieses religiösen Programmangebotes

sind. Das sind 13,3 Millionen Men-

27


	TV/Radio-kritisch

