
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 36 (1984)

Heft: 14

Artikel: "Nur die freie Wahl gibt uns die ganze menschliche Würde"

Autor: Zanussi, Krzysztof / Ulrich, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932449

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932449
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KOMMUNIKATION + GESELLSCHAFT

«Nur die freie Wahl gibt uns die ganze menschliche
Würde»
Interview mit dem polnischen Regisseur Krzysztof Zanussi

KrzysztofZanussi gehört zu den profiliertesten Persönlichkeiten des neueren
polnischen Films. Er hat bis heute an die 30 Filme geschaffen, einige davon in westlichen
Ländern. Anfangs Juni dieses Jahres hielt sich Zanussi in Zürich auf, wo er an einer
Vorlesungsreihe «Grenzprobleme der Wissenschaft» an derEidgenössischen Technischen

Hochschule (ETH) teilnahm. Bei dieser Gelegenheitentstanddas nachfolgende
Interview. - Das Internationale Katholische Filmkritikerseminar, das vom 29. März bis
1. April 1985 in Zürich stattfinden wird, ist voraussichtlich dem WerkZanussis gewidmet,

wobei der Autor ebenfalls teilnehmen wird.

«Ich suche die Hoffnung»

Sie begannen mit einem Studium der
Physik und Philosophie, fingen dann aber
an, Kurzfilme zu machen, und absolvierten

die Filmschule von Lodz. Ihr Diplomfilm
hiess «Der Tod eines alten

Klosterbruders», in dem ein junger Mann das
Sterben eines alten Mönchs in einem
strengen Kloster miterlebt. Warum
haben Sie dieses für einen jungen
Menschen doch eher ungewöhnliche Thema
gewählt? Wollten Sie einmal Mönch
werden?

Nein, das nicht. Es war die Rekonstruktion
eines persönlichen Erlebnisses im

gleichen Kloster, wo ich später den Film
gedreht habe. Ich hatte dort versucht, mit
gewissen Problemen meiner sehr
turbulenten, unruhigen Jugendzeit ins Reine
zu kommen. Der Film reflektierte mehr
mein Verhältnis zum klösterlichen Leben
als etwa den Wunsch, ins Mönchstum
einzutreten. Ich dachte nie ernsthaft
daran, fühlte mich dieser Welt aber
immer nahe und war fasziniert vom asketischen

Leben und den Vorzügen der
Einsamkeit, Konzentration und Meditation-
von Werten also, die heute wieder weit
mehr geschätzt werden als noch vor einigen

Jahren.

Sahen Sie diese Werte auch als
Gegengewicht zur Konsumwelt?
Nicht so sehr, sondern als Kontrast zum

aktiven Leben. Es bleibtfürmich nach wie
vor ein persönliches Problem, ein
Gleichgewicht zu finden zwischen einem Leben
der Aktivität, des Engagements und der
gefüllten Agenda und einem Leben der
Meditation, Kontemplation und Reflexion.

In meinem ersten langen Film, «Die
Struktur des Kristalls», wird genau dieses
Dilemma an den beiden Protagonisten
dargestellt, die zwei völlig gegensätzliche

Lebensmodelle gewählt haben: Der
eine ist aktiv, erfolgreich und hat sich den
Zugriff auf die äussere Welt gesichert,
der andere hat sich zurückgezogen und
andere, weniger anerkannte Werte
gefunden. Beidewaren im Zweifel, wie auch
ich selbst immer im Zweifel bin. Immer
offen für Veränderungen, überlegten
beide, welches für sie die beste
Lebensweisewar. Dieser Zwiespalt ist ein
ausgesprochen schmerzliches Element in meinem

Beruf. Denn man kann ein kontemplativer

Poet oder Komponist sein und
dabei ein intensives, beschauliches und
konzentriertes spirituelles Leben führen,
aber in den Berufen der Filmindustrie ist
dies offensichtlich weit schwieriger.

In manchen Ihrer Filme spieltder Todeine
wichtige Rolle. Warum?
Das entspricht zwar vor allem einem
persönlichen Interesse, aber nicht nur. Ich
gehöre einer Nation an, die zutiefst den
Extremen der Existenz ausgesetzt war.
Ich selber bin als Kind in einen KZ-Trans-

2



port geraten und habe die Zerstörung
meiner Stadt und meines Landes erlebt.
Für mich war das Leben immer ein grosses

Geschenk. Ich betrachte das Leben
nicht als mein Recht, es ist ein Privileg,
etwas Aussergewöhnliches und nicht die
Regel. Die Regel war, tot zu sein. Das ist
meine persönliche, gelebte Erfahrung,
die man nicht verallgemeinern kann.
Darüberhinaus bin ich aber auch im
Innersten überzeugt, dass man ohne
eschatologische (auf die letzten Dinge
bezogene) Perspektive das Leben nicht
wirklich schätzen und würdigen kann.
Diese Perspektive ist absolut unabdingbar.

Ich habe eine sehr starke Vorstellung,

dass die menschliche Existenz
einen dramatischen Aspekt besitzt, etwas,
das mich sehr befremdet, wenn ich im
Westen bin, wo die dramatische Dimension

im Leben und in der Kultur völlig
verdeckt ist. Das Leben präsentiert sich hier
als angenehmes, freundliches und ruhiges

Phänomen. Für mich dagegen ist es
eine Erscheinung von äusserster Dramatik.

Ich nenne es dramatisch, nicht
tragisch wie die Existenzialisten, die keine
Hoffnung hatten. Ich suche die Hoffnung,
denn ich sehe die Drohung der Verzweiflung,

die Drohung des Verlusts von Glauben

und Hoffnung. Das ist für mich etwas
sehr Aktuelles, und deshalb ist auch der
Tod immer präsent.

Liegt hier der Grund, dass Sie sich,
sozusagen «sub specie aeternitatis» (unter
dem Gesichtspunkt der Ewigkeit), immer
wieder engagiert mit moralischen und
ethischen Fragen auseinandersetzen? In
den meisten Ihrer Filme stehen die
Menschen vor der Entscheidung, diese oder
jene Lebensart, diese oder jene
Weltanschauung zu wählen.
Das ist noch einmal eine andere Dimension

unserer Existenz, eine Dimension
unserer Freiheit. Da meine Freiheit ständig

bedroht war durch die Gesellschaft,
durch das politische System, in dem ich
lebe und dem ich weiterhin untergeordnet

bin, bin ich immer daran interessiert,
mich auf den positiven Aspekt unserer
Wahl zu konzentrieren. Denn nur durch
die Wahl können wir unsere Freiheit
verwirklichen. Wir sind frei, zwischen dem
Guten und Bösenzu wählen. Nurdiesgibt

uns unsere ganze menschliche Würde.
Wenn man den Menschen - wie es etwa
die Marxisten tun - als ein Wesen sieht,
das total von den Umständen bestimmt
wird, völlig von ihnen abhängig ist und
nicht von der eigenen Entscheidung,
dann degradiert und verkleinert man den
Menschen. Ich versuche, diese Vision
des freien Menschen zu bewahren, der
auch im Gefängnis frei sein kann, sogar
im Konzentrationslagerwie P. Maximilian
Kolbe in Auschwitz. Erwarfrei, nicht aber
seine Folterer. DennerhatdenTod um
eines höheren Wertes willen gewählt. Die
Treue zu seiner Berufung als Priester und
Mensch hat ihn dazu befähigt, sein Leben
für einen anderen zu opfern.
Das ist ein Aspekt, der mich fasziniert.
Denn ich finde, dass wir unter den (wenn
auch weniger dramatischen) Bedingungen,

in denen wirin meinem eigenen Land
leben, weit mehr klare Wahlmöglichkeiten

haben. In einem manchmal paradoxen
Sinn sind wirfreier, weil wir zu wählen

gezwungen sind. In den Wohlstandsgesellschaften

ist man zwar auch frei, denn
der Mensch ist immer frei, aber die Wahl
ist derart verschleiert, dass sie fast nicht
zu sehen ist. Das ist eine schwere Gefahr,
und ich finde es manchmal schwieriger,
in Gesellschaften zu leben, wo jede Wahl
gleicherweise toleriert zu sein scheint,
wo alles möglich und nichts gänzlich
verboten ist. Das macht mir Angst, und ich
fühle mich manchmal, fast paradoxerweise,

sehr privilegiert, in einer repressiven
Gesellschaft zu leben, wo man sich

leichter definieren kann. Natürlich ist das
auch das Hauptthema in meinen Filmen.

Film als integrale Sprache

Ihre Filme, vorallem die früheren, sind
offensichtlich sehr autobiografisch
geprägt. Sie haben studiert und die Laufbahn

eines Wissenschaftlers eingeschlagen,
haben dann aber zum Film gewechselt.
Was bietet Ihnen das Filmemachen

mehr, als wenn Sie Ihre Auseinandersetzungen

mit der Welt, Zeit und
Gesellschaftbeispielsweise als Professor in
Essays oder wissenschaftlichen Arbeiten
führen würden?
Der Unterschied liegt genau in der Sprache.

Ich kann im Film eine Sprache benut-

3



zen, die nicht auf das Niveau des Rationalen,

der Ideen reduziert ist. Es ist vielmehr
eine sinnliche, intuitive, emotionale
Sprache. Das heisst, ich kann im Film mit
den Menschen viel umfassender,
vollständiger kommunizieren als in allen rein
intellektuellen Domänen. Mittels
Rhythmen, Bildern, Emotionen, Musik,
Schauspielern kann ich mich auf eine
weit komplexere Weise mitteilen. Selbst
wenn meine Kommunikation fast alle
Präzision verloren hat und sogar oberflächlich

geworden ist, bleibt der Rest dieser
Kommunikation integraler, totaler und
menschlicher und ist nicht auf die reine,
intellektuelle Vernunft beschränkt. In
diesem Sinne ziehe ich es vor, mich total
anti-intellektuell auszudrücken. Darum
habe ich die Domäne des blossen Intellekts

aufgegeben. Aus freiem Entschluss
fühle ich mich dem Denken des Heiligen
Augustinus viel näher, der darauf insi¬

stierte, dass die Annäherung an die
Wahrheit, diese «Illumination» (Erleuchtung)

wie ich sie im Film gleichen Titels
zitiert habe, nur möglich ist, wenn der
Mensch die Wahrheit mit «reinem» Herzen

sucht. Das heisst, dass der moralische

Aspekt ebenso wichtig ist wie der
intellektuelle. Es wäre einer ein sehr
fragwürdiger Mathematiker, wenn er in seiner

intellektuellen Arbeit rechtschaffen,
in seinem Leben aber ein Schuft wäre. Ich
denke, dass die Wahrheit ein Ergebnis
des Bestrebens ist, ein integraler Mensch
zu sein. Wir leben in einer Welt, in der der
Intellekt überschätzt wird. Über der
Verherrlichung unserer Gehirne wird vergessen,

dass nicht nur das Gehirn den
Menschen ausmacht. Dazu gehört auch unser
Körper, unsere Seele und unser Gewissen.

Die rein spekulative Wahrheit ist für
mich sehr fragwürdig. Aus solchen Gründen

ist mir halt in der chaotischen Welt

Filmografie
Krzysztof Zanussi, Nachkomme eines aus
dem Friaul nach Polen ausgewanderten
habsburgischen Eisenbahn-Ingenieurs,
wurde am 17. Juli 1939 in Warschau geboren,

wo er von 1955 bis 1959 Physik
studierte, um dann zur Philosophie an der
Universität von Krakau zu wechseln. Während
der Studienzeit absolvierte er einen
Filmlehrgang und wirkte in einem studentischen

Amateurfilmklub mit. Nebenbei
realisierte er elf Kurzfilme, von denen 10
ausgezeichnet wurden. 1960 trat er auf
Empfehlung von Andrzej Münk in die Regieabteilung

der Filmschule von Lodz ein, die er
1966 mit dem Diplomfilm «Smierc pro-
vincjafa» abschloss. Ab 1970 unterrichtete
er an dieser Schule, und von 1971 bis 1973
war er Vizepräsident der Vereinigung
polnischer Filmautoren.

Seine Filme (Kurzfilme nur in Auswahl):
fS5#:Tramway do nieba (Die Strassenbahn
zum Himmel)
1964:Prôba cisnienia (Druckversuch, Kurz-
fi'm)
/Sßff.Smierc provincjata (DerTod des Pro-
vinzials, Kurzfilm); Przemyst (Industrie,
Tele-Dokumentarfilm); Maria Dgbrowska
(Tele-Dok.)
1967: Komputery (Pädagogischer Film)
1968: Krzysztof Penderecki (Tele-Dok.);
Twarza w twarz (Von Angesicht zu Ange¬

sicht, Telefilm); 1968: Zaliczenie (Das
Examen, Telefilm)
1969: Struktura krysztafu (Die Struktur des
Kristalls)
1970:Gôryozmierzchu (Hügel im Dunkeln,
Telefilm)
1971:Zycie rodzinne (Familienleben); Rola
(Die Rolle,Telefilm, BRD/Polen); Za sciana
(Hinter der Wand, Telefilm)
1972: Hipoteza (Die Hypothese, Telefilm,
BRD/Polen)
1973: llluminacja (Illumination)
1974: The Catamount Killing (Lohngelder
für Pittsville, Telefilm, BRD/USA); Bilans
kwartalny (Zwischenbilanz)
1975: Nachtdienst (Telefilm, BRD)
1976: Barwy ochronne (Tarnfarben)
1977: Penderecki, Lutoslawski (Telefilm,
BRD); Brigitte Homey (Telefilm, BRD);
Anatomiestunde (Telefilm, BRD); Haus der
Frauen (Telefilm, BRD)
1978: Spirala (Die Spirale)
7573: Wege in der Nacht (Telefilm, BRD)
1980: Constans (Die Konstante/Ein Mann
bleibt sich treu); Contract (Die Braut sagt
nein)
1980/81: Da un paese lontano/From a Far
Country (Aus einem fernen Land, Italien/
England)
1981: Versuchung (Telefilm, BRD)
1981/82: Imperativ (Telefilm, BRD)
1982: Die Unerreichbare (Telefilm, BRD)
/553/84.Blaubart (Telefilm, BRD/Schweiz)

4



des Films viel wohler als in der strengen
Schönheit von Mathematik und Physik,
die die Wahrheit nur an einem einzigen
Punkt treffen.

Sie vertreten bestimmte Werte, eine
bestimmte Philosophie und Weltanschauung.

Wie drücktsich das in Ihrem Stilaus?
Soweit ich Ihre Filme kenne, unterscheiden

sie sich beispielsweise sehr von
denen Andrzej Wajdas; sie sind nicht
episch, sondern kaleidoskopisch in viele
kurze Szenen aufgeteilt. Die Montage
spielt eine dominierende Rolle, vor allem
in den frühen Werken, vielleicht weniger
in den späteren Fernsehfilmen. Ist Robert
Bresson eines Ihrer Vorbilder?
Er war es, ist es aber nicht mehr. Er hat
mich in meiner Jugend sehr beeinflusst,
und das zählt, auch wenn ich heute von
einigen seiner Filme keineswegs begeistert

bin. Aber er bleibt ein grosser
Meister. Es ist eine ganz natürliche
Enttäuschung. Von allen andern Meistern bin
ich ebenfalls enttäuscht, auch von Ing-
mar Bergman, den ich verehrte. Aber ich
bleibe ihr Schuldner. Dazu gehören auch
Pasolini, insbesondere mit «Teorema»,
den ich genial finde, und andere.
Meines Stils bin ich mir nicht so bewusst.
Ich weiss, dass ich bewusst gewisse
Zeichen und Chiffren häufig benutze. So
spielen Mathematiker und Mathematik in
meinen Filmen eine gewisse Rolle, weil
sich in der Mathematik die Einfachheit,
die ein Wert ist, findet. Wenn man
mathematische Schlussfolgerungen zu ziehen
hat, dann gelten die einfachsten auch als
die richtigen. Das gilt auch in der Physik.
Die Einfachheit ist ein Wert an sich, was
vom Gesichtspunkt der Philosophie eher
erstaunlich scheint. Warum war die
Theorie des Sonnensystems von Kopernikus

jener des Ptolemäus überlegen?
Weil sie einfacher war.

Aber Ihre Filme sind gar nicht so
einfach...

Ich denke, dass sie einfach sind in dem
Sinne, dass ich ganz bewusst versuche,
nicht eine hermetische Sprache zu
benutzen. Ich bemühe mich, alle Codes, die
ich benutze, zu erklären. Ich verwende
nicht häufig Symbole, und kulturelle
Referenzen suche ich zu reduzieren, um

Krzysztof Zanussi bei den Dreharbeiten zu
seiner jüngsten Produktion «Blaubart», nach
einer Erzählung von Max Frisch.

niemanden zu diskriminieren. «Illumination»

habe ich bewusst mit einer
enzyklopädischen Erklärung begonnen, um die
Leute nicht zu entmutigen. Ich will
keineswegs auf die Bildung der Leute
insistieren, sondern auf ihre Probleme. Aber
ihre Probleme sind nicht populär. Nicht
die Sprache, sondern die Fragen sind
unpopulär.

Die polnischen Filmschaffenden und
«Solidarnosc»

Sie gelten als wichtigster Vertreter der
«Neuen Polnischen Welle». Wie haben
sich die Ereignisse um «Solidarnosc» auf
Ihr Schaffen, das polnische Filmschaffen
überhaupt ausgewirkt?
Wir haben die Ereignisse um «Solidarität»

vorweggenommen. Es ist eine ziemlich

überraschende historischeTatsache,

5



Jan Nowicki in «Spiral».

dass die Filmschaffenden ihr Erwachen
und ihre Rebellion drei Jahre vor dem
Entstehen von «Solidarnosc» erlebt haben.
Es ist kein Zufall, dass unser damaliger
Präsident, Wajda, als erster beim Streik in
der Danziger Leninwerft erschien.
Bedroht von einer Administration, die
versuchte, unserem Beruf eine sehr harte
Kontrolle aufzuzwingen, hatten wir uns
zusammengeschlossen und handelten
mit einer überraschenden Wirkung
bereits im Jahre 1976/77. Wir machten eine
ganz besondere Erfahrung in Gewerkschaft

und öffentlichem Leben. Mir ist
beispielsweise an einem Kongress von
Filmschaffenden unter den Auspizien des
französischen Kulturministeriums auf
der Insel Madeira aufgefallen, dass die
Cineasten in unserem Teil der Welt im
Vergleich zu denen in westlichen Ländern
viel mehr Erfahrung mit allen öffentlichen
Aktivitäten haben. Sie kennen die
Zwänge und Mechanismen von Kon-
gress-Demokratien viel besser und sind
sich der möglichen Manipulation von
Abstimmungen und Verfahren weit stärker
bewusst. Ich erwähne dies deshalb, weil

diese unsere Erfahrung nach den
Ereignissen um «Solidarnosc» eine nationale
Erfahrung geworden ist. Die Filmschaffenden

haben als eine soziale Gruppe diesen

Aufbruch vorweggenommen. Deshalb

schlössen wir Filmschaffende uns
damals «Solidarnosc» an und fast alle
wurden Mitglieder. Und ich denke, dass
wir den Arbeitern helfen konnten, indem
wir ihnen eine bestimmte Vision
demokratischer Verfahren vermittelten, die
damals völlig unbekannt, von uns aber
bereits erprobt worden waren.
In dieser Zeit habe ich einen biografischen

Film über Papst Johannes Paul II.
gedreht, eine italienisch-englische
Koproduktion. Während der Dreharbeiten in
Polen baten mich polnische Arbeitermei-
ner Equipe um einen Rat. Sie verlangten
von mir als Gewerkschaftsmitglied
Instruktionen, um einen Streikdurchzuführen,

weil sie selber noch keinen erlebt hatten.

Sie wollten wissen, was ich ihnen
raten würde, selbst wenn es gegen meine
eigenen Interessen war. Sie waren
überzeugt, dass ich es tun würde. Das mag
paradox erscheinen. Zudem sympathisierte-
ich mit ihrem Anliegen, das ich berechtigt
fand. Aber ich konnte nicht von mir aus
entscheiden, ob der Streik notwendig
war. Diese Erfahrung einer öffentlichen
Verantwortung war für uns Filmschaffende

ein absolut einzigartiges Phänomen.

Ich glaube auch, dass unser Milieu die
Repressionen der jüngsten Zeit in
beispielhafter Weise überlebt hat. Aus anderen

Bereichen, wissenschaftlichen zum
Beispiel, hat man uns oft gefragt, wie wir
das Überleben unseres Filmverbandes
bewerkstelligt haben. Ausser Wajda, der
als eine der Symbolfiguren der Ereignisse
unter Druck zurückgetreten ist, existiert
der ganze Rest der Struktur des
polnischen Kinos weiter wie vorher. All die
Erfahrungen, die wir gemacht haben,
machten es möglich, die gegenwärtige
Situation und das Verhältnis der Kräfte
anzuerkennen. Wir haben fast einstimmig

einem Kompromisszugestimmt-ei-
nem peinlichen, wie alle Kompromisse,
aber einem vernünftigen -, der Früchte
trägt, denn das polnische Kino lebt weiter,

während sich zum Beispiel die Literatur
in einer Krise befindet. Die seriöse Li-

6



«Da un paese lontano - Giovanni Paolo II»;
Zanussi zum Papstfilm: Aus Patriotismus und
Pflichtgefühl habe ich akzeptiert, dieses
Opfer zu bringen.

teratur existiert fast nur noch im
Untergrund. Wir sind gezwungen, öffentlich zu
existieren, und wir machen weiter. Ich
weiss nicht, ob unser Kompromiss durch
die Geschichte gerechtfertigt werden
wird. Wenn unsere neuen Filme aufgeführt

werden und wir weiter wichtige
Filme machen können, dann hat es sich
gelohnt, diesen Kompromiss zu machen.
Wenn nicht, dann hätten die Extremisten
recht gehabt. Man hätte einen Skandal
machen und unsere Existenz opfern und
sterben müssen, denn eine solche Situation

wäre unerträglich. Das wäre eine
mögliche politische Rolle gewesen.
Erstaunlich ist, dass wir Filmschaffende
politisch vielleicht etwas gespalten sind,
aber keineswegs in ethischer Hinsicht.
Wir betrachten Leute, die nicht mit uns
einverstanden sind, auch als anständige

Menschen und sie uns ebenfalls. Man
kann die aktuelle Situation wohl auf
verschiedene Weise wahrnehmen, das ist
ein erträglicher Irrtum. Das ist die grosse
Erfahrung, die wirin der Periode von «So-
lidarnosc» gemacht haben.

Mittler zwischen Ost und West

Sie werden als Pendlerzwischen Ost und
West bezeichnet. Hat der Film «Tarnfarben»

dabei eine Rolle gespielt, dass Sie in
Polen weniger frei arbeiten konnten?
Nein, das begann schon früher. Ich bin
ursprünglich italienischer Herkunft,
stamme also aus Mitteleuropa. Das mag
nicht viel bedeuten, aber man sollte nicht
vergessen, dass Europa immereiner
zwischen Ost und West vermittelnden Struktur

bedurfte. Polen, die Tschechoslowakei,
Ungarn, Österreich, teilweise auch

Jugoslawien und Italien bilden diese
Zone Mitteleuropas, die als eine Art kultureller

Puffer zwischen Orient und Okzident

diente. Sie ist schon nach dem Er-

7



Mathieu Carrière und Zbigniew Zapasiewicz
in «Wege in der Nacht».

sten Weitkrieg verschwunden und
existiert heute nicht mehr, was ein grosser
Schaden ist. Europa fehlt nun diese
Brücke zwischen Ost und West.
Polen liegt besonders gut, um als eine
solche Brücke zu funktionieren. Das hat
mich ausserordentlich beeindruckt und
betroffen gemacht. Da ich im Westen ein
wenig freier bin, schlage ich immer wieder

Themen vor, die diesen Unterschied
berühren, ihn erklären. Die anspruchsvollsten

Filme, die ich im Westen
gemacht habe, zum Beispiel «Wege in der
Nacht» und «Imperativ», berühren die
schmerzenden Punkte, zeigen die
Unterschiede in Mentalität und Spiritualität in
Ost und West. Diese Rolle als kulturelle
Brücke interessiert mich sehr. Deshalb
habe ich nicht eine Karriere ausschliesslich

im Westen gewählt wie Polanski,

Skolimowski, Zulawski und viele andere.
Sie sind im Westen bestens installiert,
können ihre frühere Heimat besuchen,
sind aber nicht mehr verantwortlich für
das, was dort passiert. Ich dagegen habe,
wie Wajda, das Engagement in unserem
Land gewählt, obwohl wir im Westen
überleben könnten und unser Land
unsere Abwesenheit tolerieren würde.
Ich denke an das Beispiel von Wajda:
Sein Film «Danton» hat völlig unbekannte
oder ignorierte Aspekte der Vision der
Französischen Revolution enthüllt: die
Vision einer Ideologie, die den Menschen
das Glück gewaltsam bringen will. Das
war eine faszinierende revisionistische
Sicht, die nur von jemandem kommen
konnte, der diese Erfahrung gelebt hat. Es
isteine Revision, die wederden Machtha-
bern im Westen noch im Osten passt,
aber es ist eine interessante und fruchtbare

Korrektur, die notwendig war.
Wajda hat hier seine Rolle als Pole in
beispielhafter Weise gespielt.

8



Sie arbeiten sowohl fürs Fernsehen als
auch fürs Kino. Ist das für Sie die gleiche
Arbeit, oder gibt es Unterschiede?
Diese gibt es vor allem in der Verbreitung.
Auch die Strukturen des Fernsehens sind
von denen des Films völlig verschieden,
sodass sie ganz andere Lösungen erzwingen.

Ich mag das Fernsehen nicht. Es ist
derart enthumanisiert und selbst im
Osten derart bürokratisch, konformistisch

und für einen Künstler unangenehm,

dass ich wirklich ein Opfer bringen
muss, wenn ich fürs Fernsehen arbeite.
Aber ich arbeite nun einmal dafür, denn
das Fernsehen ist reicher und kann
nichtkommerzielle und schwierige Filme
subventionieren. Das ist ein Vorteil.
Andererseits werden meine Kinofilme in
gewissen Ländern nur im Fernsehen
gezeigt, man kann das nicht einmal kontrollieren

oder steuern. Wenn ich nur fürs
Fernsehen arbeite, erscheint mir diese
Tätigkeit als etwas zweitrangig. Denn ich
weiss, dass ich gezwungen bin, die Dinge
viel gemässigter und lauer zu vermitteln,
als ich sie im Kino mitteilen könnte. Im
Kino kann ich viel extremer, provokativer
und heftiger sein, weil man Filme aus
Wahl, Fernsehen aber aus Gewohnheit
sieht. Das ist der grosse Unterschied.
Kino verwirklicht mein Ideal der Freiheit.
Fernsehen ist ein Instrument, das benutzt
wird, wenn man nichts Gescheiteres zu
tun hat. Das ist trau rig, aber man muss die
Fakten einfach anerkennen. Ohne grossen

Enthusiasmus arbeite ich halt weiter
fürs Fernsehen. Dank dem Fernsehen
habe ich immerhin auch einige ambitio-
niertere Sachen machen können. «Wege
in der Nacht» wurde vom Westdeutschen
Rundfunk (WDR) produziert, obwohl ich
das Werk als Kinofilm konzipiert habe. In
den USA lief er denn auch in den Kinos
und wurde von einem relativ breiten
Publikum gut aufgenommen und dadurch
zu meinem grössten Erfolg in Übersee.
Wenn das Fernsehen als Institution also
nicht meine grosse Liebe ist, so muss ich
doch gestehen, dass ich es auch bewundere,

wenn ich direkt darin agieren kann.
Zu gewissen Zeiten war ich in Polen sehr
populär, weil ich am Fernsehen gesprochen

habe. Auf diese Weise gefällt mir
das Fernsehen sehr, wenn ich nämlich
diskutieren und den Leuten meine Ideen

durch das Fernsehen direkt vorlegen
kann. Das ist noch besser als im Radio,
das ich sehr gern mag. Das Fernsehen ist
ein anderes Medium als der Film: direkt,
journalistisch, aber unkünstlerisch. In
dieser Hinsicht bietet mir das Fernsehen
Vorteile und Befriedigung.

Vom Papst zu «Blaubart»

Warum haben Sie den Film über Karol
Woytila, den heutigen Papst, gedreht -
aus Patriotismus? War «Aus einem
fernen Land» Ihr Projekt?
Aber nein, das war ein absolut ungewolltes

Projekt, und ich habe alles getan, was
ich konnte, um den Film nicht machen zu
müssen. Die Italiener sind mit dem Projekt

an mich gelangt, und ich habe andere
Kandidaten zu finden versucht. Ich
akzeptierte erst, als ich begriffen hatte,
dass der Film auf jeden Fall gemacht
würde, auch wenn ich refüsierte. Auch
hoffte ich dadurch verhindern zu können,
dass von Woytila eine indiskrete öffentliche

Biografie gemacht würde.
Unglücklicherweise haben die Amerikaner nach
meinem Film eine Fernsehserie gemacht,
wo man alle peinlichen Episoden hineingetan

hat, die ich vermieden habe. Ich
meine etwa gar nicht, dass mein Film speziell

gut ist, denn er ist ebenfalls nicht
gelungen. Es ist einfach unmöglich, einen
Spielfilm über eine lebende Person unter
den gegebenen Umständen zu machen.
Aber Sie haben schon auch recht: Ich
habe in gewissem Sinn aus Patriotismus
und Pflichtgefühl akzeptiert, dieses Opfer

zu bringen. Ich hoffe, dass dies das
einzige Mal in meinem Leben bleiben
wird, dass man mich moralisch zwingt,
meinem Land, meiner Kirche und meinen
Landsleuten einen Dienst zu leisten.
Ich gebe sogar zu, dass es in gewissem
Sinn ein propagandistischer Film ist.
Allerdings hoffe ich, dass ich eine relativ
noble Propaganda gemacht habe. Es ist
tatsächlich ein eher didaktischer Film,
der mehr erklärt, als dass er ausdrückt-er
unterrichtet über Polen und seine
Geschichte. Ich aber bin aus Prinzip gegen
jede instruktive, didaktische Kunst. Dieser

Film bleibt also eine Ausnahme von
der Regel. Es gibt darin aber doch einige

9



Momente, die mich künstlerisch befriedigen,

aber sie machen nicht den ganzen
Film aus. Es war eine per Definition
unmögliche Aufgabe.
Für den WDR und das Deutschschweizer
Fernsehen haben Sie Max Frischs «Blaubart»

verfilmt. Das Werk geht diesen
Herbst über die Sender. Was hat Sie
daran speziell interessiert?
Na, das ist eine eher aussergewöhnliche
Sache. Denn ich verfilme sehr selten
Sujets von anderen. Im richtigen Moment
hat man mir die Chance offeriert, ein
Hommage für diesen Schriftsteller, den
ich sehr schätze, zu machen. Daher ist es
absolut ein Film von Max Frisch, nicht der
meine. Ich glaube, ihm damit einen redlichen

und gleichzeitig sehr bescheidenen
Dienst geleistet zu haben.

Ich habe gar nicht versucht, in diesem
Film mich selber auszudrücken. Ich habe
ihn gemacht wie ein treuer Diener, der
manchmal notwendig ist. Und ich denke,
dass es an der Seite eines Mannes, der
bereits als Klassiker der Weltliteratur gilt,
immer etwas zu lernen gibt. Es ist ein kleiner

Film, der mir Befriedigung verschafft
hat, aber er hat in meiner Filmografie kein
grosses Gewicht. Aber ich bin stolz auf
diese Huldigung an Ihren grossen Landsmann,

denn es ist die erste Verfilmung
eines seiner Romane. Die Arbeit war auch
faszinierend, aber ich insistiere darauf,
dass es ein Film von Max Frisch ist.

Interview und Übersetzung aus dem
Französischen: Franz Ulrich

FILMKRITIK

Hanna K.

Frankreich/Italien/Israel 1983. Regie:
Costa-Gavras (Constantin Gavras)
(Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
84/200)

Vor einem einfachen, weissen Landhaus
sitzt die Grossmutter und schaukelt ihr
Enkelkind. Es ist früher Morgen, eine
Glühbirne leuchtet noch matt über der
offenen Eingangstür. Es ist ruhig. Idyllische
Ländlichkeit, denkt man.
Langsam öffnet sich der Blick, die
Kamera beginnt zu schwenken. Sie gibt den
Blickfrei auf eine karge, eintönig-orientalische

Landschaft. Neben dem Haus sieht
man die Familie. Sie drängt sich ängstlich
zusammen. Schwerbewaffnete Soldaten
tauchen aus der Morgendämmerung auf,
Panzerfahrzeuge werden sichtbar, auf
einem Lastwagen sind Gefangene
auszumachen. Mit einem Mal hat der Morgen
seine Unschuld verloren, die Idylle ist der
Bedrohung gewichen. Aus der Erinne¬

rung tauchen Bilder aus Diktaturen auf,
die Türkei kommt einem in den Sinn.
Doch die Kamera lässt keine Zeit zu
solchen Gedanken, sie schwenkt unbeirrt
weiter. Ein Suchhund schnüffelt sich zum
Sodbrunnen, der zum weissen Haus
gehört und beginnt zu kläffen. Offiziere rennen

herbei, die Maschinenpistole im
Anschlag, die Handgranate wurfbereit. Sie
drohen, den Brunnen zu zerstören, wenn
sich der Versteckte nicht sofort ergibt. Er
wird festgenommen und aufgeladen.
Endlich ist die Armee abfahrbereit. Noch
sprengt sie schnell das weisse Haus in die
Luft und macht die Familie obdachlos. Es
ist Krieg, Barmherzigkeitkenntdie Armee
keine. Im Gegenteil, Abschreckung muss
sein. Schnitt.
Mit wenigen, eindrücklichen Bildern
zeichnet Costa-Gavras in «Hanna K.» den
politischen Hintergrund, auf dem sich
seine Geschichte abspielt. Es ist die
Geschichte von Hanna Kaufmann, einer
amerikanischen Jüdin, die sich als
Anwältin in Jerusalem niedergelassen hat.

10


	"Nur die freie Wahl gibt uns die ganze menschliche Würde"

