
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 35 (1983)

Heft: 18

Rubrik: Filmkritik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


und filmen zu können, nur noch Befriedigung

dadurch findet, das äusserste Kino
zu realisieren. Er bittet Frauen, Filmaufnahmen

von ihnen machen zu dürfen,
fährt dann beim Drehen ein Messer aus
dem Stativ aus und schneidet ihnen die
Kehle auf, den Ausdruck der Opfer noch
dadurch verstärkend, dass sie ihr
angstverzerrtes Gesicht in einem um die
Kamera montierten Flohlspiegel sehen
müssen. Der Film ist zu komplex, um ihn
in wenigen Zeilen darstellen zu können. Er
ist einer der schonungslosesten, aber
auch schlüssigsten Analysen der Psychologie

des Filmemachens, des Voyeur-
tums durch die Linse-und auch das
eindruckvollste Werk Powells. «(Peeping
Tom> ist auch ein zärtlicher, sanfter, fast
romantischer Film. Ich war von der Idee
(Leo Marks) sofort begeistert. Ich bin
dem Protagonisten Mark Lewis nahe, er
ist ein (absoluter Regisseur), einer der
das Leben wie ein Regisseur angeht, sich
dessen bewusst ist und darunter leidet. Er
ist ein Techniker der Emotionen. Auch ich
bin jemand, der fasziniert ist von der
Technik, der immer im Kopf die Szene
schneidet, die gerade vor ihm auf der

Strasse abläuft. So kann ich seine Qual
teilen.» Und bis zuletzt versuchtauch
Powell zu sich selber zu stehen, wie Mark
Lewis, der sich am Schluss in seinem Atelier
im Licht hunderter von ihm montierter
Blitzlichter vor laufender Kamera wie
seine Opfer selbst zu Tode bringt.
Powell kann nach dem Sturm der Empörung,

der auf die Premiere folgt, wie
schon erwähnt, kaum mehr Filme drehen.
Aber seine Arbeit inspiriert jüngere
Regisseure, vor allem Martin Scorsese und
Francis Ford Coppola, derihn auf ein Jahr
als beratender Direktor in sein Zootrope-
Studio einlädt. «Wir Filmemacher zitieren

alle einander, ich beispielsweise
Charlie Chaplin, David Griffith, Rex
Ingram, Fritz Lang, Friedrich Murnau,
Raymond Bernard, Walt Disney, Ingmar
Bergman, Alexander Wolkow und Akira
Kurosawa, oder anders gesagt einen
Cockney, einen Amerikaner, einen Iren,
zwei Deutsche, einen Franzosen, Mickey
Mouse, einen Schweden, einen Weissrussen

und einen Japaner» (Powell im In-
terviewmit BertrandTavernier).

DominikKeller

FILMKRITIK
Glut

Schweiz/BRD 1983. Regie: Thomas
Koerfer
(Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
83/260)

I.

«So wie sich das Theater von Brecht auf
den Abbau der Illusionswirkung ausgerichtet

hat, um stärker auf die
gesellschaftliche Realität hinweisen zu können,
so muss sich der Film, in Wirklichkeitstreue

des Schaustellers, dem Abbau der
Illusionswirkung zuwenden.» Diesem
gedanklichen Konzept, das Thomas Koerfer
schon früh seinem Schaffen zugrundegelegt

hat, ist auch sein neuer Film,
«Glut», verpflichtet. Der Abbau der
Illusionswirkung bezieht sich darin in erster

Linie auf den Irrtum, Realität lasse sich im
Film allein durch ein Zusammenfügung
historischer und dokumentarisch belegter

Fakten verlässlich und umfassend
darstellen. Koerfer nähert sich der
Wirklichkeitstreue, indem er sich auf das
Historische und Dokumentarische zwar
bewusst beruft, aber eine Ergänzung durch
das sucht, was wohl am treffendsten als
Erfahrungssediment umschrieben wird;
jener Niederschlag also, der sich aus der
Summe persönlicher Erlebnisse und
innerer Vorgänge, individueller und kollektiver

Stimmungen, aber auch der
eingeschränkten oder erweiterten Erinnerungen

sowie des sozialen Umfelds, moralischer

und ethischer Wertvorstellungen
bildet. Nur in dieser ganzheitlichen
Betrachtungsweise entsteht umfassende
Wirklichkeit, wenn auch eine individuell

18



geprägte, vom persönlichen Umfeld be-
einflusste.
«Glut» ist denn auch ein sehr persönlicher
und-wie schon die früheren Werke Koer-
fers-vom starken, zu keinen Konzessionen

bereiten Willen seines Autors
geprägter Film. Dennoch stellt er eine geradezu

frappante Weiterentwicklung des
prägnanten Werkes Koerfers dar, ohne
aber den charakteristischen Stil dieses
eigenwilligen, schwer einzuordnenden
Filmschaffenden zu verlieren. Die Evolution

dokumentiert sich, glaube ich, vor
allem in einer Bändigung der bisher oft an
die Grenzen desZumutbaren ausgespielten

Intellektualität, die Koerfers Filme
mitunter schwer zugänglich machte.
Zwar ist «Glut» keineswegs ein leicht
konsumierbarer Film. Er setzt die Aufmerksamkeit,

das Mitdenken, Mitfühlen und
Mitgestalten des Zuschauers voraus. Das
wird indessen durch den gradlinigen,
dramaturgisch konsequent durchgestalten
Aufbau einer zwar auf mehreren Ebenen
spielenden, aber dennoch klar strukturierten

und eingängigen Handlung
erleichtert. Bestes Kino ist da entstanden,
intelligent und ernst zugleich, von einer
Spannung, die ihre Kraft sowohl aus den
äusserlichen wie inneren Vorgängen
bezieht.

Thomas Koerfer hat, um den Geist einer
Zeit und ihre Folgen, aber auch die
Verhaltensweise einer bestimmten
gesellschaftlichen Schicht, des Grossbürgertums

nämlich, aufzuzeigen, die Fiktion
gewählt. Er hat eine Geschichte erfunden,

eine Geschichte allerdings, die dem
Zuschauer, zumal jenem, der die jüngste
Vergangenheit noch miterlebt oder sich
mit ihr doch zumindest befasst hat,
bekannt vorkommt. Sie hat in der Wirklichkeit

ihre Parallelen. Das ist das Dokumentarische

in «Glut», der Bezug zur historischen

Wirklichkeit. Indem Koerfer nun
sein persönliche Erfahrungssediment in
diese Geschieht einbringt und damit den
Figuren Leben einhaucht, sie aus seiner
Erfahrung von damals, aber auch aus seinen

Erkenntnissen von heutezu charakterisieren

beginnt, versucht er den Zeitgeist
zu evozieren, auf dem die Fakten wachsen

und ihre Folgen zeitigen konnten.
Dieser Versuch, einen Zeitabschnitt und
seine Auswirkungen auf das Leben von

Menschen und ihr Schicksal in einem
erweiterten Zusammenhang zu erfassen,
erweist sich als äusserst spannendes
Unterfangen.

II.
Thomas Koerfer, der das sich abzeichnende

Ende des Zweiten Weltkrieges und
damit auch des Dritten Reiches nicht be-
wusst miterlebt, in den unmittelbaren
Nachkriegsjahren im Schosse seiner
(grossbürgerlichen) Familie aber wohl
viele Eindrücke dieser bewegten Zeit und
ihre Auswirkungen auf die Schweiz
mitbekommen hat, wählte als Hauptfigur
seines Films logischerweise ein Kind:
Andres Korb (Thomas Lücking) - nicht zu
jung, um angesichts gewisser Umstände
nicht zu verstehen, dass aussergewöhnli-
che Zeiten herrschen, aber doch zu wenig
alt, deren ganze Tragweite zu erfassen -
ist der Sohn des Industriellen und
Waffenfabrikanten François Korb. Mit den
wachen Augen und der lebhaften Intuition

des heranwachsenden, reifenden
Kindes registriert er, was in seiner Umgebung

vorgeht: die erkaltende Liebe seiner
Eltern, deren Ehe nur noch um der
Repräsentation Willen ein Schein nach aussen
ist; die verzweifelten Versuche seiner
Mutter, die Inhaltslosigkeit und Langeweile

ihres Lebens in einer Liebschaft mit
Schwager Albert zu überwinden; den
moralischen Konflikt seines Vaters
zwischen Waffenverkäufen an die Nazis und
seinem Gewissen; der Rückzug seines
Grossvaters - des Obersten Wettach,
eines Mannes mit gesunden Prinzipien und
einer dezierten Haltung-aus der Familie,
deren Entwicklung er mit Besorgnis
verfolgt; seinen eigenen Abschied aus der
Kindheit schliesslich, der sich - zwar in
der hingebungsvollen Obhut des
Dienstpersonals, aber ohne die notwendige
Wärme elterlicher Liebe - schmerzlich
vollzieht.
Andres baut sich eine eigene Welt auf, in
dersich Realitätund Illusion, Wirklichkeit
und Phantasie vereinen. Wo es seine
Erziehung erfordert, Haltung und Anstand
zu wahren, d.h. seine inneren Regungen
zu unterdrücken, äussert er sich durch
seinen Teddybär, der mit knurrender
Stimme opponiert und in der
Vorstellungskraft des Knaben gar die Ungerech-

19



Armin Müller-Stahl und Krystyna Janda.

ten angreift. Und in den Träumen
erscheint dem Knaben ein Adler, der sich
einem Racheengel gleich auf jene stürzt,
die ihn mit ihrem Verhalten verletzen,
indem sie ihre Zuneigung andern schenken.
Andres zieht sich, anders gesagt, in sich
selber zurück; ein Zustand, dem er nur zu
entrinnen vermag, wenn er sich mit
seinem Grossvater unterhält, der allein ihm
Liebe und Geborgenheit schenkt, ihn
versteht und an seinen Geheimnissen teilhat,

wie er ihn auch an den eigenen teilhaben

lässt.
Halt wird Andres andererseits durch
Anna (Agnes Zielinski) verliehen, einem
Flüchtlingsmädchen aus Polen, das die
Korbs weniger aus sozialer Verantwortung

als um ihrem Sohn, dem Einzelkind,
eine Gespanin zur Seite zu stellen, in die
Familie aufgenommen haben. Anna,
durch den Krieg an Leib und Seele
geschunden, findet nie den Zugang zu ihren
Ersatzeltern, die ihr fremd und unnahbar
bleiben, wohl aber das Vertrauen zu
Andres. Die beiden so unterschiedlichen
Kinder werden Freunde, mehr noch,
Verschworene. Beide leben in einer Isolierung,

und gemeinsam versuchen sie,
diese zu überwinden. Das gipfelt in ihrem
Vorhaben, einem internierten Polen zur
Flucht zu verhelfen, ein Plan, der durch
die Mithilfe des Grossvaters schliesslich

gelingt, für Oberst Wettach aber tödliche
Folgen hat und die Trennung der beiden
Kinder bewirkt.

III.
In der Trennung der beiden Kinder wird
erstmals deutlich angetönt, dass es
Andres nie gelingen wird, sein Milieu zu
überwinden. Zwar verzweifelt, aber
stumm und ohne aufzubegehren, schaut
er zu, wie seine Freundin Anna, die nach
dem Zwischenfall mit dem Internierten
aus gesellschaftlichen und wirtschaftspolitischen

Gründen untragbar geworden
ist, weggeführt wird. Als Erwachsenem

- dargestellt durch Armin Müller-
Stahl, der auch den Industriellen François
Korb verkörpert, womit Koerfer den Ein-
fluss des Milieus auf Andres sozusagen
physisch spürbar macht - begegnen wir
ihm rund 40 Jahre später als Opportunisten,

der die Geschäfte seines Vaters
zwar lustlos, widerwillig, aber
widerstandslos weiterführt. Eigentlich lebe er
gar nicht, meint er zu Anna, die unter
ihrem richtigen Namen Hanna Drittel aus
beruflichen Gründen aus Polen in die
Schweiz gereist ist, sondern er funktioniere

nur. Und die an Hanna (Krystina
Janda) gerichtete Frage, ob sie glaube,
dass die Geschichte sich wiederhole,
beantwortet erdurch seinen Habitus in einer
geradezu schon beängstigenden Weise
selber. Hannas Versuch, nicht an eine Re-

20



petition der Geschichte zu glauben, muss
angesichts dieses Menschen scheitern.
«Ich hätte nie gedacht», sagt sie ihm,
dass Du dieses Erbe antreten würdest.»
In diesem Satz liegt nicht allein die
Enttäuschung über die Entwicklung,
beziehungsweise Stagnation in Andres'
Leben, wird nichtnurangetönt,dass sich im
Verlauf der Jahre unüberbrückbar
Trennendes zwischen die zwei einst
freundschaftlich verbundenen Menschen
geschoben hat, sondern er beinhaltet auch
das Entsetzen über die offenkundige
Unveränderbarkeit der Dinge. Sie findet ihre
Entsprechung in den Bildern von der
Zürcher Wehrschau, die während Hannas
Besuch in der Schweiz stattfindet, in
Bildern also einer waffenstarrenden
Eidgenossenschaft, die heute wie damals auf
eine Friedenssicherung durch Abschrek-
kung baut.
«Glut» schildere, so Thomas Koerfer,
anhand einer Kindheitsgeschichte im Zweiten

Weltkrieg das Eingebundensein der
Menschen in politische Verhältnisse und
wolle zeigen, wie Zeitgeschehnisse das
Schicksal junger Menschen bis in den
privatesten Bereich hinein prägen und
bestimmen. Gezeigt, meine ich, wird aber
zweifellos auch, dass der Wille dieser
Menschen, ihr Schicksal in die Hand zu
nehmen, von entscheidender Bedeutung
ist. Während Andres nie fähig wird,
seinen eigenen Schatten zu überspringen
und sich in seine innere Welt verkriecht,
stemmt sich Anna gegen den reissenden
Strom. Ihre Fluchthilfe für den internierten

Landsmann ist auch ein Stück
Selbstbefreiung. Später wird sie Journalistin,
um gegen die Ungeheuerlichkeit in dieser
Welt im Rahmen ihrer Möglichkeiten
etwas unternehmen zu können. Was mit
einem Menschen geschieht, ist nicht, wie
Andres dies letztlich sich selber einredet,
das Ergebnis seiner Umgebung und
Erziehung, sondern auch der Selbstbestimmung

- zumindest ein Stück weit.

IV.
Nicht nur fremdbestimmt durch die
vaterländische Pflicht einerseits und durch
die Verantwortung für seine Angestellten
andererseits ist auch das Schicksal des
Industriellen François Korb, einer Figur,
die in Koerfers Film nicht weniger ausge¬

staltet ist als die beiden Kinder, was ihm
eine weitere politische und gesellschaftliche

Dimension verleiht. Korb, der Waffen

an das bereits vom Untergang
gezeichnete Nazi-Deutschland liefert, um,
wie er dies sich gegenüber selber
rechtfertigt, einerseits die Arbeitsplätze seiner
Arbeiter zu sichern und andererseits die
Neutralitätspolitik der Schweiz nicht in
Schwierigkeiten zu bringen, dieser Korb
also gelangt mit seiner Haltung immer
mehr zwischen den Hammer seiner
geschäftlichen und gesellschaftlichen
Interessen und den Amboss seines Gewissens

und der Moral. Doch stattsich seiner
Lage bewusst zu werden und die
Konsequenzen zu ziehen - eine Fähigkeit, die in
der Familie allein dem Grossvater
Wettachvorbehalten bleibt, der dafür als seniler

Querkopf gilt-, flüchtet er vor der Realität.

Als Kunstmäzen umgibt François
Korb sich mit schönen Dingen, verwechselt

sein Ansehen mit dem Leben und die
Huldigungen einflussreicher Geschäftsleute,

Politiker und Militär mit
Freundschaften. Er redet sich etwas ein und
täuscht sich selber, so auch mit seiner
Ehe, die nur noch auf dem Trauschein
existiert.

Das Schlimme ist, dass der durchaus
intelligente Korb um den Zustand seines
Daseins weiss, aber unfähig ist, daran
etwas zu ändern, sowie später auch Andres
nicht in der Lage ist, in seinem Leben eine
Wendung herbeizuführen. Er ist zu viele
Verpflichtungen nach allen Seiten hin
eingegangen, hat zu viele Konzessionen
gemacht, um noch eine Entscheidung
herbeizuführen. Er wird zum Pendler
zwischen Anpassung und Widerstand, der
sich in dieser Lage selber zu bemitleiden
beginnt und darüber das Leid der andern
vergisst.
Thomas Koerfer meint mit dieser
Beschreibung nicht so sehr, wie man auf
Anhieb zu glauben in Versuchung kommt,
den Industriellen Emil Georg Bührle, der
Ähnliches erlebt haben muss, als
vielmehr das Verhalten einer bestimmten
sozialen Schicht, die sich vor und während
des Zweiten Weltkrieges in der Schweiz
zwischen Anpassung und Widerstand
arrangierte und die jeweilige Windrichtung
mit den eigenen Interessen in
Übereinstimmung zu bringen versuchte. Der Re-

21



gisseur - und das macht die Intelligenz
seines Filmes aus - hütet sich dabei vor
pauschalen Anschuldigungen, versucht
vielmehr differenziert zu beschreiben,
wie eine solche Entwicklung zustandekam.

Dabei fehlt die dezidierte eigene
Meinung keineswegs. Durch den
britischen Botschafter, der in einer äusserst
bewegenden Sequenz während eines
Empfangs in der Vilia Korb die opportunistische,

um nicht zu sagen feige Haltung
der Schweiz in bezug auf die Waffenlieferungen

an die Armee des Dritten
Reiches kritisiert, lässtKoerfergewissermas-
sen ausrichten, was er von diesem trüben
Kapitel im Geschichtsbuch der Schweiz
hält. Und ebenso deutlich lässt er durch
Hanna Drittel an der Pressekonferenz
anlässlich der Wehrschau sozusagen
stellvertretend seine Vorbehalte zur wiederholt

geäusserten Behauptung vorbringen,
allein die Wehrbereitschaft habe die
Schweiz vor dem Krieg bewahrt und das
werde auch in Zukunft so sein. «Ihr habt
euch den Frieden erkauft», entgegnet
die polnische Journalistin dem Offizier.
Differenzierungsvermögen, Erfassen des
Zeitgeistes von damals und heute sowie
subtile filmische Gestaltung und ein
Stilwille, der sich auf das Wesentliche
konzentriert, ohne das Nebensächliche zu
vernachlässigen, heben Koerfers Film
weit über das Augenblickliche und
Persönliche hinaus. Was da am individuellen
Schicksal und Verhalten einer Industriellenfamilie

aufgezeigt wird, hat verbindlichen

Charakter, steht beispielhaft da für
den Geist und Ungeist wahrscheinlich
nicht nur des Grossbürgertums, sondern
eines ganzen Volkes in einer Zeit der
Bewährung, wie sie damals war und heute
ist. In «Glut» wird nicht nur Geschichte
aufgearbeitet, sondern auch Gegenwart
befragt. Das Ergebnis muss nachdenklich

stimmen.

V.
Thomas Koerfer hat in «Glut» - und das
macht die Stärke dieses Filmes aus-konsequent

filmisch gedacht. Für das, was er
erzählen wollte, hat er ein Sinnbild
gesucht und gefunden: die Glut, die dem
Film auch den Titel gibt. Die Glut schwelt
überall. Manchmal weitet sie sich zum
Feuer aus. Glut und Feuer ziehen sich

durch den ganzen Film, meistens verzehrend,

mitunter auch läuternd. Glut signalisiert

Andres' Abschied von der Kindheit,
wenn im Projektor das Bild vom Bajazzo
verglüht, während der Junge seine
fragende Aufmerksamkeit einer Kleinskulptur

zweier sich liebender Menschen
schenkt. Glut und Feuer beherrscht die
Werkhallen der Promet-Maschinenfa-
brik, wo der Unternehmer Korb
eigenhändig eingreift und den Guss in die
Formen lenkt, als die Arbeiter zu streiken
versuchen. Eine Glut der Leidenschaftlichkeit

überwältigt die gelangweilte, unerfüllte

Frau Korb-gespielt von der hervorragend

disponierten Katharina Thalbach
- und treibt sie in die Arme ihres Schwagers.

Glut schwelt schliesslich im Innern
des Meilers, kontrolliert vom Köhler, der
versucht, dem kleinen Andres die Angst
vor dem Feuer zu nehmen.
«Die Schweiz», schreibt Thomas Koerfer,
«erinnert mich an das Land der verborgenen

Glut. Das Magma hat sie so verhärtet
und abgekühlt, dass die Glut den Erdboden

schon gar nicht mehr erwärmt,
geschweige denn durchbricht. Haben
andere Länder ihre Vulkane, so hat die
Schweiz ihr schroffes Felsgesteini Und
doch muss man annehmen, dass es die
Glut unter diesem zugekrusteten Land
noch gibt, die Glut in den Menschen auch,
eingepackt und abgeschlossen.» Koerfer
versucht mit seinem Film, die verhärtete
Kruste zu durchbrechen, um die Glut der
Wahrheit freizulegen. Dass dabei die Glut
der Gefühle neu aufglimmt, die Feuer der
Leidenschaft lodern und die heimlichen
Schwelbrände der Geschichte, aber auch
der Gegenwart entdeckt werden, darf als
Funke der Hoffnung gelten. Urs Jaeggi

«Das ganze Leben» wurde Film des
Monats
j. Die Juryder Evangelischen Filmarbeitin
der Bundesrepublik Deutschland hat den
Schweizer Film «Das ganze Leben» von
Bruno Moll zum Film des Monats Juli
erkoren. Die offene Form, die Aufhebung
der Genregrenzen von Dokumentär- und
Spielfilm gäben dem Zuschauer vielfältige

Einstiegsmöglichkeiten in den Film,
heisst es in der Begründung.

22



Heat and Dust

Grossbritannien 1982. Regie: James
Ivory
(Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
83/261)

«James Ivory», schrieb ein Kritiker, «filmt
so, wie wenn er ständig eineTasseTee in
der Hand hielte». Andere nennen - je
nachdem abschätzig oder bewundernd -
den kühlen, eleganten, britischen Stil des
Amerikaners «abstrakt», «kunstvoll»,
«literarisch» oder «gescheit». Und wenn
sich sein neuester Film nun ausgerechnet
«Heat and Dust» nennt, einen Grad von
Leidenschaftlichkeit und Erdverbundenheit

signalisierend, dann wird dieser Titel
nur bei jenen falsche Vorstellungen wek-
ken, die zum erstenmal einer Merchant-
Ivory-Jhabvala-Produktion begegnen.
«Hitze und Staub», das bringt uns James
Ivory, der Aussenseiter unter den
etablierten amerikanischen Regisseuren, er-
wartungsgemäss nicht in körperlich
nachvollziehbaren Dimensionen, als
Schweiss und Dreck, als Materie sozusagen,

auf die Leinwand. Der Titel nimmt
mit seiner zweifellos absichtlichen
Ambivalenz - genauso wie der romantische
Vorspann-die Distanz und die ironischen
Brechungen vorweg, mit denen Ivory an
sein Sujet, an alle seine Sujets herantritt.
Hitze schwelt bei Ivory immer unter kühler

Oberfläche, hinter verschlossenen
Türen, in abgeschirmten Seelen, Staub legt
sich als sanfter Filter über die Dinge, ist
feiner Staubschleier in Köpfen und Herzen.

So auch in diesem, bislang letzten, Film
aus der Werkstatt eines Teams, das seit
mehr als 20 Jahren in einer Form und
Kontinuität zusammenarbeitet, die
ihresgleichen suchen. 1961 hatten sie sich
zusammen getan, der amerikanische
Regisseur James Ivory, der indische Produzent

Ismail Merchant und die namhafte
Autorin Ruth Prawer Jhabvala, polnische
Jüdin, in Deutschland geboren, in England

aufgewachsen, mehr als zwei
Jahrzehnte in Indien lebend, mit einem Inder
verheiratet. Seither haben sie sich,
getreu ihrer kosmopolitischen Zusammensetzung,

dem einen grossen Thema
gewidmet: dem Zusammentreffen von

Menschen aus verschiedenen Kulturkreisen,
der Begegnung verschiedener

Epochen, den Grenzen und Verbindungen
zwischen Ost und West, Gestern und
Heute, zwischen Ursprünglichkeit und
Zivilisation. Da gab es die Europäer in Amerika

(«The Europeans» nach dem Roman
des geistigen Wahlverwandten Henry
James, und «Jane Austen in Manhattan»),
da gab es die Engländer in Paris («Quartet»),

da gab es die «Wilden» auf der
Suche nach «Zivilisation» und die «Zivilisierten»

auf der Suche nach den «schönen
Wilden» («Savages» und «A Brown Man
in Search of Civilisation») und da gab es
vor allem die Engländer in Indien und die
Inder in England («Autobiography of a

Princess», «Hullabaloo Over Georgie and
Bonnie's Picture» und andere).
In «Heatand Dust» verbinden sich die
Variationen dieses einen Leitmotivs zu einer
«Internationalen», die unsern Ohren
bereits vertraut ist und doch immer wieder
neue Klänge findet. Vergangenheit und
Gegenwart, Orient und Okzident, das ist
diesmal Indien in den zwanziger Jahren
und Indien heute: Anne (Julie Christie),
eine englische Journalistin, wandelt in
Satipur auf den Spuren ihrer Grosstante
Olivia (Greta Scacchi). Olivia, die jung-
verheiratete Frau eines britischen Kolo-
nialbeamten, machte damals Skandalgeschichte.

Zutiefst unbefriedigt und
gelangweilt von ihrer streng geregelten
Ehefrauen-Existenz im englischen
Kolonialistenzirkel, gerät die junge,
lebenshungrige Frau in den Sog des Vakuums
zwischen den beiden Kulturen. Mehr
zufällig als bewusst gleitet sie auf die
andere Seite, die Seite der Andern, als sie
sich in den Nawab (Shashi Kapoor), den
Prinzen am indischen Hof von Khatm
verliebt. Erst als sie ein Kind erwartet, auf das
beide Männer Eigentumsansprüche
erheben, erkennt sie den wirklichen Geist
der Kolonisation, der auch vor ihrem Körper

nicht haltmacht. Das Andere, der
fremde Kontinent, das ist nicht nur
Indien, das ist sie selber als Frau, sowohl für
die Herrscher wie die Beherrschten. Sie
entscheidet sich für eine Abtreibung und
lebtfortan, ausgestossen aus beiden
Gemeinschaften, ausgerechnet dort, wo sie
zu Anfang als einzige nicht hin wollte: in
den Bergen, wohin man die Frauen und

23



Kinder während der Hitze des Sommers
verbannte.
James Ivory und Ruth Prawer Jhabvala
verleihen dem Thema der Kolonisation,
der politischen wie der privaten, viele
Facetten, mit zahlreichen, manchmal nur
angetönten, manchmal ausgearbeiteten
Nebensträngen und -Charakteren. Harry
beispielsweise, Freund von Olivia und
Gast des Nawab, der nun als alter Mann
Anne über die Geschehnisse von damals
unterrichtet, war ein Wanderer zwischen
den beiden Welten, ist Bindeglied auch
zwischen gestern und heute. Wie sein
Loyalitätskonflikt denjenigen Olivias
spiegelt, so spiegeln Annes Erfahrungen
- die ebenfalls ein Kind von einem Inder
erwartet-diejenigen Olivias. Und der Alltag

der indischen Familie, bei der Anne
wohnt, weist zurück auf das Leben der
Untertanen im Dienste der indischen und
britischen Herrscherklasse. Der Prüderie
und dem steifen Verhaltenskodex der
Engländer stehen die Lebenslust und der
spielerische Alltag am Hofe gegenüber
ebenso wie die nicht minder rigide Moral
des heutigen Indiens. Und schliesslich

sind aus den historischen Kolonialisten
die modernen Kolonialisten geworden,
die Drittwelt-Touristen, die als Journalisten

(wie Anne) halb private, halb berufliche

Neugier befriedigen, oder (wie der
amerikanische Guru-Jünger Chid) vom
fremden Kontinent sich Seelenheil erhoffen.

Das alles bündelt sich schliesslich zu
einer subtilen Analyse von alter und neuer
Fremdherrschaft, Heimatlosigkeit und
Selbstfindungssehnsucht. Dabei kommt
alles so unterspielt unauffällig daher, im
Gewand des gepflegten, romantischen
Films - eben mit einer Tasse Tee in der
Hand -, dass «Heat and Dust» es hierzulande

schwer haben dürfte, im Lärm der
üblichen Drittwelt-Politrhetorik gehört zu
werden. Da prallen auch die Nationen
und ihre männlichen Repräsentanten
nicht mit der saftigen Wollust und den
exotischen Gewaltritualen aufeinander
wie etwa in Oshimas «Merry Christmas
Mr Lawrence», sondern hier gibt es bei
aller Gegensätzlichkeit noch Schleichwege

zwischen den Fronten, spürt man
neben den Verhärtungen die Durchläs-

24



sigkeit der Kulturen, die Möglichkeiten
des Austauschs. In der Biologie nennt
man das Osmose. Im Kino kann man sich
von James Ivory zeigen lassen, was das
ist. PiaHorlacher

Le prix du danger
(Kopfjagd - Preis der Angst)

Frankreich 1982. Regie: Yves Boisset
(Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
83/266)

Der Film beginnt mit dem Ende einer
Menschenverfolgungsjagd, live mitgefilmt

von Fernsehequipen auf Motorrad,
im Helikopter und aus dem Zeppelin. Für
den Verfolgten gibt es kein Entrinnen: Der
letzte Versuch des Gejagten, schwimmend

zu entkommen, wird durch die
Verfolger im Motorboot vereitelt. Der zu
Tode Erschöpfte tauchtauf und klammert
sich mit letzter Kraft an den Bootsrand -
da wird mit Ketten erbarmungslos auf ihn
eingeschlagen und schliesslich ein lebloser,

blutverschmierter Körper
triumphierend aus dem Wasser gezogen.
Schnitt ins Fernsehstudio, wo der
Moderatorjubelt: «Fast ist es dem Tapferen
gelungen, aber doch nicht ganz, hoch soll er
leben, beziehungsweise sterben, und
Sie, liebe Zuschauer haben mitgefiebert,
mitgelitten, wie schön...» (dem Sinne
nach zitiert). Des Getöteten Frau wird vor
die Kamera geführt und nimmt
tränenüberströmt den Check mit dem «Trost»-
Preis entgegen.
Was das soll? Eine Fernsehkette (in
Utopia?) hat sich dank einer Spielidee der
Mitarbeiterin Laurence Ballard (Marie-
France Pisier) aus den roten Zahlen, ja vor
dem Konkurs gerettet. «Kopfjagd» heisst
dieses Spiel, «ähnlich dem Gladiatorenspiel

der Antike». Überlegt und sorgfältig
nach psychologischen Kriterien ausgelesen,

wird der Freiwillige (er darf weder zu
hässlich noch zu schön sein, um das
genau richtige Mass von Anteilnahme beim
Fernsehpublikum zu entwickeln; er muss
telegen sein und den Frauen gefallen,
doch auch wieder nicht so sehr, dass ihre
Männer den Apparat abschalten!) tödlichen

«Mutproben» ausgesetzt, gipfelnd

in einer Hetzjagd durch die Stadt, verfolgt
von fünf ebenso freiwilligen Killern. Das
«Wild» wird irgendwo abgesetzt und
muss innerhalb von höchstens vier Stunden

- genau so lange dauert die
Direktsendung - ein nur ihm bekanntes Ziel
erreichen. Seine fünf bewaffneten Verfolger

wissen mittels kleinen Funk- und
Fernsehgeräten stets genau wo er ist,
sind motorisiert und selbstverständlich
bezahlt.
In der Fortsetzung des Films wird am Fall
Frédéric (oder François - je nach Kopie -
oder in deutscher Untertitelung «François»,

unbekümmert um die englische
Kopie!) das ganze Spiel ausführlich
durchgespielt: Frédéric will gewinnen. Er
will mit den zwei Millionen Dollars, die
ihm winken, aus seiner miesen kleinen
Existenz herauskommen (als einer der
fünf Millionen Arbeitslosen, von denen im
Film kurz die Rede ist); auch treibt ihn ein
verbissenes «Denen-werde-ich-es-zei-
gen». Das Spiel beginnt: Motorräder,
Zeppelin und Heli der CVT starten. Die
Sendung wird hervorragend moderiert,
der Kommentator (ein grossartiger
Michel Piccoli in widerlichster Rolle) spielt
mit den Gefühlen der Zuschauer, dirigiert
sie mühelos, empfindlich jedes Missbehagen,

jede heimliche Freude, jedes
Fiebern registrierend und ausnutzend. Es ist
nicht einfach, das Spiel im Rahmen zu
halten: Der Gehetzte darf weder zu früh
noch überhaupt nicht gekillt werden,
also sind «Samariterdienste» als heimliche

Hilfen eingeplant - zu Frédérics
Erstaunen nimmt ihn ein Auto mit, in dem er
die Fernsehfrau Laurence findet... Hilft
sie ihm nur, damit das Spiel nicht vorzeitig

zuende geht, oder weil sie etwas für
ihn übrig hat? Das abgekartete, grausam
menschenverachtende Spiel wird bestätigt:

Er hat keine Chance, denn ohne solch
extremen Nervenkitzel glaubt der TV-
Produzent nicht auszukommen. Da steigt
in Frédéric blinde Wut hoch. Er be-
schliesst, das Spiel nach eigenen Regeln
zu beenden und zurückzuschiessen. Mit
dieser Wendung ins Regelwidrige
peitscht jetzt der anpassungsfähige
Moderator im Studio die Nerven seiner
wachsenden Zuschauerzahl aufs höchste
hoch - und Frédéric gewinnt.
Völlig am Ende seiner Kraft - seine Geg-

25



ner sind fast alle tot - stürmt Frédéric ins
Studio und setzt diesem grässlichen
Kommentator die Pistole an die Stirn: Die
Wahrheit soll ersagen, und laut wird
Laurence zur Zeugin aufgerufen. Erst etwas
beunruhigt durch die Entwicklung der
Dinge, dann aber völlig gelassen, sitzt der
TV-Produzent an seinem Schirm und
verfolgt die Entwicklung der Dinge: Im
genau richtigen Augenblick gibt er den
Befehl zum Eingreifen. Dem mit letztem
Atem Wut und Wahrheit (seine Wahrheit
ist nicht die der Produzenten) herauskeuchenden

Frédéric treten Sicherheitskräfte

entgegen, er wird abgeführt: «Leider

hat der Arme den Verstand verloren,
kein Wunder, liebe Zuschauer, bei dieser
Gier wie bei Shakespeare (!)»... und das
Publikum sieht am Schirm, wie der sich
verzweifelt Wehrende in eine Zwangsjacke

gesteckt wird.
Solche Tatsachen, die gar nicht so weit
neben der Wirklichkeit liegen, wie es
scheinen möchte, zu verfilmen, eignet
sich gewiss keiner besser als Yves Bois-
set, und der gute Glaube sei ihm auch
nichtabgesprochen. Filmisch interessant
sind jedoch nur die Sequenzen im
Fernsehstudio. Die Verfolgungsjagd steht nir-
gens über dem mittelmässigen Niveau
unzähliger analog spannender Action-
Filme. Leider bringt Boisset den gefährlichen

Hintersinn der Mechanismen «Medien

- Manipulation - Masse» nur als
reine Provokation auf die Leinwand, die
durch das genüsslich ausgefilmte Jagdspiel

abgewertet wird. Kritik wird so zum
blossen (wenn nicht gar verlogenen)
Vorwand, mit dem Effekt, dass sich der
Zuschauer auch um das Unterhaltungsvergnügen

betrogen sieht: So wie alles im
Film in die Show einbezogen, ja zur totalen

Show wird (die Gegendemonstranten
eingeschlossen), wird auch der
Filmzuschauer zum Teil der Show: Erst fühlt er
sich hoch erhaben über die Fernsehzu-
schauerim Film: Erweiss, worum es geht,
er hat das perfide Spiel längst
durchschaut, wenn noch die Fernsehzuschauer
wie dumme Schafe den betörenden
Lügen des Moderators auf den Leim krie-
chen-doch auch das ist eingeplant. Yves
Boisset spielt mit des Zuschauers
schlechtem Gewissen genau so, wie der
Film mit der Sensationslust der Masse

spielt - Film trifft sich mit Wirklichkeit.
Der Mitzuschauer, Mitwisser, Mitgenies-
serwird hierwie dort ins Unrecht versetzt
- auch das ist eine Show, auch hier wird
alles eingeplant und vorbedacht.
Die Mechanismen, die Boisset
beschwört, wenden sich gegen ihn selber:
«Le prix du danger» ist kein kritischer
Film, sonder «bloss» Unterhaltung - und
keiner unterhält sich gerne mit schlechtem

Gewissen: Da lebt im Hinterkopf
sogleich die Stimme auf (wie einst bei
«Network», «Mad Max», «Rollerball» und
ähnlichen, die alle mit drin sind), die beruhigend

versichert, «es ist ja alles nur Film».
Ein unlauteres Spiel mit kontraproduktivem

Effekt. Das schlechte Gewissen wird
-schon nur durch die oberflächlich
spannende Art der Verfilmung - schnell
verdrängt, der hilflose Zorn, erwischt worden

zu sein, ist schnell verraucht oder in
Ärger verwandelt. Kritisches Aufdecken
totaler Manipulationsmechanismen
verlangt intelligentes Sichtbarmachen der
dahinterstehenden Philosophie. Einseitig
als reine Unterhaltung serviert, wird das
Thema in genau der Weise vermarktet,
dieimFilmangeprangertist. ElsbethPrisi

Film im Fernsehen

From a Far Country - Pope John
Paul II (Aus einem fernen Land -
Johannes Paul II)

Italien/GB 1981. Regie: Krzysztof
Zanussi
(Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
83/246)

Der polnische Regisseur Krzysztof
Zanussi hat geahnt, was man aus einem
Papstfilm auch hätte machen können:
eine peinliche Personality-Show, die ef-
fekthascherisch Intimitäten aus dem
Leben des Karol Wojtyla ans Licht der
Öffentlichkeit gezerrt und sich in
Nebensächlichkeiten verloren hätte; eine
glorifizierende Heiligenlegende, welche das
«Ärgernis» dieses polnischen Papstes
nur verdünnt hätte.

26



Angesichts dieser möglichen Entgleisungen
hat sich Zanussi gegen seinen

anfänglichen Willen dennoch zu diesem
Unternehmen entschieden: aus nationalem

Pflichtbewusstsein. Er interpretiert
die Botschaft dieses Papstes für die
Weltöffentlichkeit und die Kirchen
gerade in der typisch polnischen Prägung
von Wojtylas christlichem Glauben.
Stolz, aber nicht ohne (selbst-)ironische
Distanz, entfaltete Zanussi diese
Botschaft. Der Wille, die polnischen
Hoffnungen der Welt verstehbar zu machen,
deutet sich schon im Titel an: «Aus einem
fernen Land». Gegen den Schluss des
Films, nachdem die Polen die Wahl ihres
Papstes auf den Strassen begeistert
gefeiert haben und noch bevor der Film mit
dem ersten Papstbesuch in Polen etwas
apotheotisch schliesst, lässt Zanussi den
Schriftsteller Tadek voller Besorgnis
sagen: «Werden sie verstehen, was er
(Johannes Paul II) alles durchgemacht hat
und warum er zu dem geworden ist, was
er ist?» Der Film vermag Einblick zu geben
in das soziale und religiöse Leben Polens.
Er schafft damit gerade für uns Westeuropäer

einen Zugang zum Verständnis
des amtierenden Papstes.

Zanussis bisherige Filme wie «Strukture
krysztalu» (1969), «lluminacja» (1973),
«Spirala» (1978) und «Constans» (1980)
kreisen in ihrem eigentümlichen spröden,
klinischen Stil immer wieder um dasselbe
Thema: Die Figuren verlieren sich in ihre
(vorab wissenschaftlichen Karrieren,
erliegen den Verlockungen der Konsumgesellschaft.

Durch Krisen, meist durch die
Konfrontation mit dem Tod, müssen sie
ihre falschen Arrangements erkennen
und werden gewahr, dass kein echter
Sinn sie trägt. Sie werden zu Suchenden,
die mit dem kleingläubigen Konformismus

brechen und an einer entschiedenen
glaubwürdigen Gestalt arbeiten.
Bei seinem «Papstfilm» ist Zanussi
seinem Thema in weiten Teilen treu geblieben,

allerdings hat sich die Ebene
verschoben. Die modellhafte Auseinandersetzung

um Auswege aus Resignation
und Kleinmut und die Suche nach
Transzendenz werden nicht mehr dargestellt
als stiller Kampf einzelner Figuren. Angesichts

der weltweiten Bedeutung des

Papsttums ist der Stoff universeller
geworden: Es geht um die letzten 50 Jahre
der Geschichte Polens und seiner Kirche.
Entfaltet werden die Greuel der nazideutschen

Besatzung (Vernichtung des
Warschauer Juden-Gettos, Auschwitz), die
Unterdrückung und Schikanen in der
nachfolgenden Aera des Stalinismus, die
Hoffnungen und Enttäuschungen in der
Gomulka-Tauwetter-Phase, und immer
wieder die kollaborierende Anpassung
und der borstige Widerstand. Dabei
entpuppt sich der christliche Glaube als eine
überzeugende Kraft gegen den
Konformismus, als Hoffnungsgestalt unter
widrigsten Zeitumständen. Die Kirche wird
zu einem Hort gegen die Unterdrückung,
zu einer konstitutiven Bewegung für eine
freie polnische Identität.

Kommentar und Dokumentaraufnahmen
bilden ein Gerüst, das die wesentlichen
Daten der für Polen bedeutsamen
Weltgeschichte und die offiziöse Papst-Bio-
grafie enthält. In dieses Gerüst verhängt,
wird anhand von holzschnittartig
gearbeiteten Figuren polnische Geschichte
erzählt. Die Figuren sind Typen, die
paradigmatisch je auf ihre Art sich auf die
wechselhafte zeitgeschichtliche
Entwicklung einlassen, sich ihr anpassen
oder sie verändern.
Da ist zuerst einmal Karol Wojtyla, als
Filmfigur vielleicht die stereotypischste:
Er ist von Anfang an entschieden, bei ihm
kommt es nur noch auf die Wahl des Weges

an: ob er als Künstler oder als Priester
gegen den Kleinmut ankämpfen soll.
Weniger gradlinig ist die Figur des Schriftstellers

Tadek, der während der
Nazibesetzung als Mitglied einer illegalen
Theatergruppe und dann als Widerstandskämpferfür

die polnische Sache streitet;
nach dem Krieg verfasst er vorerst
opportunistische Aufbauliteratur, später
fällt er in Ungnade und setzt sich schliesslich

als Untergrundautor für die Arbeiterund

Studentenbewegung ein. Von allem
Anfang an antikommunistisch-katholisch

ist die Schauspielerin und kulturelle
Partisanin Wanda, die sich schliesslich
mit dem «abgefallenen» Tadek versöhnt
und ihn heiratet. Der aus dem Getto
gerettete jüdische Widerstandskämpfer
Jozef wird nach dem Krieg engagierter

27



Zanussis Papstfilm ist weder Personality-
Show noch Heiligenlegende (im Bild: Sam
Neill und John Welsh).

Kommunistim Dienste des Aufba us einer
neuen Gesellschaft, verficht die
stalinistische Parteidisziplin, zieht sich dann
allerdings enttäuscht a us der Politik zu rück,
um als Wissenschaftler freischwebend
die Gesellschaft, in Polen würde man
sagen: das Volk, kritisch zu begleiten.
Eindringlich gelingt die Darstellung der
Familie des Arbeiters Wladek, in der sich
der kommunistische Alltag des «einfachen»

Volkes spiegelt. Da ist die Mutter,
eineeinfache Bäuerin miteinertiefen
religiösen Verwurzelung. Naiv-intuitiv steht
sie ihrem Sohn skeptisch gegenüber, der
als Mitglied derenthusiastisch kommunistischen

Arbeiterschaft am Aufbau der
Stahlwerke von Nova Huta mitarbeitet
und so seiner Familie zu einem bescheidenen

Kleinfamilienglück verhilft. Wla-

deks Sohn soll studieren und, vom Staate
gefördert, sozial aufsteigen. Doch die
junge und älteste Generation finden sich
wieder im Kampf für den Bau einer Kirche
in Nowa Hutta. Der Sohn protestiert
gegen die Eingleisigkeit der verordneten
Doktrin des Staates (Studentenunruhen),

und schliesslich wird auch derVater
als unbequemer Gewerkschafter entlassen.

Anders als unter der Naziherrschaft wird
die Repression des Arbeiterstaates weniger

pauschal abgetan. Bei der ersteren
kommt sie von aussen und kann festgemacht

werden an so eindeutig inhumanen

Erfahrungen wie Auschwitz. Trotz
den vielen äusseren Parallelen entpuppt
sich die kommunistische Unterdrückung
als vielschichtiger. Die «Sünde des
Konformismus» wird verdeckt durch die
anfängliche Aufbruchsstimmung, durch
mehr soziale Gerechtigkeit, nicht durch
die Schliessung, sondern durch die Um-
funktionierung der Theater, nicht durch

28



die Verneinung der polnischen Eigenart,
sondern durch ihre Umerziehung in ein
gottloses Klassenbewusstsein. Dem
Film, den Polen gelingt dabei die
Leistung, dass die kleinen Leute nicht nur
Betroffene, Erleidende sind. Die Arbeiter
schlössen sich (in der Wirklichkeit) zu
unabhängigen Gewerkschaften zusammen,
die Familie Wladek partizipiert (im Film)
auf vielfältige Weise an diesem nach Za-
nussi für Polen zentralen Machtkampf
zwischen kommunistischer Verwaltung
und katholischer Kirche.

Andrzej Wajda, ein zeitgenössischer
polnischer Regisseur, hat in seinen filmisch
ähnlich konzipierten Werken «Czlowiek z
Marmuru» (Der Mann aus Marmor, 1976)
und «Czlowiek z Zelaza» (Der Mann aus
Eisen, 1981) die jüngste Geschichte
Polens anders als Zanussi interpretiert. Bei
Wajda kommen zwar religiöse Motive
und vom Glauben her bewegte
Menschen auch vor, doch spielt die Religion
eine weit beiläufigere Rolle. So ist es
denn weniger die Kirche, die eine
rettende, zu Hoffnung Anlass gebende Kraft
darstellt; es sind vielmehr die sich
organisierenden freien Gewerkschaften, die Polen

eine neue Form nationaler Identitätzu
geben vermögen: die Solidarnosc.
Gerade im Gegensatz zu Wajda spielt bei
Zanussi diese Basisbewegung nur eine
nebensächliche Rolle. Seine aktuelle
Geschichtsinterpretation ist auf das
Spannungsverhältnis Glaube und Konformismus,

Kirche und Staat angelegt. Dieser
Gegensatz wird am Schluss des Films in
eine arg verklärende Harmonisierung
aufgelöst. Der Film endet 1979, als Papst
Johannes Paul II zum ersten Mal sein
Heimatland besucht. Zanussi montiert
hier dokumentarische und fiktive
Elemente, so dass die meisten Filmfiguren
unter die dem Papst zujubelnde Menge
gemischt werden. Dieses euphorische
Finale lässt leicht vergessen, dass es sich
hier nur um eine Etappe des polnischen
Freiheitskampfes handelt, derzurZeitder
Entstehung des Filmes (1981) schon wieder

einer harten Bewährungsprobe
ausgesetzt war. Engagierte Katholiken
ausserhalb Polens mögen sich zudem an
jüngste Einmischungen der päpstlichen
Kurie in Holland oder Nicaragua erinnert

haben, wo die Kirche vor Ort auf ihre
Weise auf Enwicklungen in ihrer
Geschichte eine eigenständige Antwort
suchte. Ihnen mag dieser triumphalisti-
sche Schluss aufgestossen sein.

«Aus einem fernen Land» ist der erste
Film, den Zanussi für ein breites
Massenpublikum, für die Volkskirche gedreht
hat. Es mag sein, dass der stille
Studiofilm-Regisseur den grossen Aufwand
(sieben Millionen Dollar) nicht ganz zu
zähmen vermochte, dass Handlungsmotive

einzelner Figuren zu flüchtig
angedeutet und damit zu wenig einsichtig werden,

dass die verschiedenen
Erzählstränge vor allem im mittleren Teil des
Films nur schwer voneinander zu
unterscheiden sind.
Zanussi hat mit seinem eigenwilligen
Papstfilm dennoch ein Werk geschaffen,
das für manchen Christen wie ein
Zeichen aus einem fernen, verheissenen
Land aufgeht. Ohne die Institution des
Papsttums, das Primat des Petrusamtes
oder die Unfehlbarkeit zu diskutieren-er
nimmt sie einfach als gegeben hin -
schafft dieser polnische Regisseur den
wohl demokratischsten Papstfilm. Er
verherrlicht nicht die Person Wojtylas,
sondern nimmt sie zurück in die vielfältigen
Erfahrungen der polnischen Kirche.
Zanussi zeigt sie als ein warmes Haus, als
eine selbstsichere, feiernde Gemeinschaft,

welche in Zeiten schwerer
Bedrängnis Zeichen und Haltungen zu
bewahren und zu entwickeln vermochte, die
jetzt gefragt sind, Antwort geben, das
Leben farbiger machen. Bei manch westlichem

Zuschauer mag sich so etwas wie
Wehmut einstellen, ob der eigenen
Verzagtheit, des eigenen Kleinglaubens.
Polens Botschaft will sagen, dass man an
schweren Erfahrungen wachsen und eine
hoffnungsvolle Zuversicht ausbilden/geschenkt

bekommen kann.
Mit welcher Unbefangenheit hier kleine
Leute in die Speichen des Rades der
Weltgeschichte gegriffen und für ihre
konkrete Freiheit gekämpft haben, steht
in einem krassen Gegensatz zu den
zerquälten Selbstfindungen und
Aussteigeversuchen, mit denen wir uns hierzulande
auch in unseren Filmen abmühen.

Matthias Loretan

29


	Filmkritik

