Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift fur Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 35 (1983)

Heft: 17

Artikel: Bufiuels Geheimnis(se) : Annéherungsversuch mit Fragezeichen
Autor: Eichenberger, Ambros

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-932403

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-932403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ren ins (scheinbar) flichtige Paradies der
Wiunsche, Moglichkeiten, Tag-, Nacht-
und Alptraume und unstillbaren Sehn-
stuchte. Sie preisen jenes wolkige Impe-
rium der «amour fou», die einen umso
kostlicher blendet und verzehrt und das
Hirn verbrennt, je langer er sich nicht er-
faullt. Nicht im Erreichten und noch nicht
einmal im Erreichbaren liegt das Leben,
sondern in der Spannung, im Vorlaufi-
gen, Unfertigen, Denkbaren, das noch
Varianten zulasst, also in der Freiheit.
Und die ist — wie schon im Titel des be-
wussten Films steht — ein Phantom, man
konnte auch sagen: eine Phantasie; je-
denfalls etwasImaginares, Korperloses.

Die vollkommene Leere

Die Helden in «El angel exterminadory
stehen am besten fur alle andern, fur den
Don Lope, derim «Obscurobjet»nichtan
seine Geliebte heran-, oder das Paar, das
in «L‘dge d’ory nicht zur Paarung kommt,
ebenso fur die Protagonisten des
«Charme discret», denen das Dinieren
versagt bleibt, und fir die des «Fan-
tomey, die sozusagen fliegend das Dreh-
buch wechseln, wahrend jene andern in
der «La voie lactée» sich dauernd verlau-
fen. Zu schweigen vom einfaltigen Sau-
lenheiligen Simon, dem das Heiligsein so
gut danebengerat wie das Laster.

Denn klarer und reiner als in jedem an-
dern Film geraten wir im «Wirgeengel»,

gleichsam zusammen mit den Figuren
und mit der Kamera, in die archetypische
Bunuelsche Situation: vom Ziel seiner
Winsche getrennt und mitihnen allein zu
sein. Dabei wird, in diesem Fall, gar nicht
viel begehrt, namlich nicht mehr als vom
Fleck zu kommen. Doch bleibt jedermann
am Ort, wie umfangen von einem magi-
schen Kreis. Es gibt zwar nichts, das ei-
nen hindernkonnte zugehen. Aberdieses
Nichts, das gibt es, und so wird denn hier-
geblieben.
Man glaubt dieses Anwesende, das fort,
oder Abwesende, das hier ist, zu sehen
und fast mit Handen zu greifen. Es ist das
Original-Unding, etwas Inexistentes, das
trotzdem in der Welt vorkommt. Bunuel
fotografiertundinszeniertes. Ermachtes
— den Riss, die Spaltung, den Bann, die
Lahmung — zum Helden des Films, zieht
quer durch den Raum (und durch die
Zeit), wie aus einer funften Dimension ge-
wachsen, eine unsicht- und unuber-
schreitbare Schranke. Sie umschliesst
denWunschwie die Unmoglichkeit, weg-
zugehen.
Sofindet Buiuel, als ersterin der Filmge-
schichte, Bilder fur das blanke Nichts, die
vollkommene Leere. Sie fragen nach dem
Charakter, ja dem Vorhandensein, nach
der Realitat der Realitat und ob die Wirk-
lichkeit letztlich nicht bloss unsere Wun-
sche widerspiegele. Unsere Winsche
waren dann das einzige, was wir hatten.
Im Fallihrer Erfullung bliebe uns nichts.
Pierre Lachat

Buiuels Geheimnis(se): Anndherungsversuch

mit Fragezeichen
«Né maliny und «Anti-rien»

«Né malin», wie eine angesehene franzo-
sische Zeitung bemerkte, hat der am
29. Juli in Mexiko-City verstorbene Luis
Bunuel nicht nur die ahnungsloseren Zu-
schauer seiner Filme, die sogenannten
«bien pensants» zu verunsichern ver-
sucht (und zu verunsichern vermocht),
sondern auch jenen, weniger ahnungslo-
sen Teil davon, der sich (film-)kritisch mit
seinem Werk und mit seiner Person be-
fasste oder zu befassen hatte. Vor allem,

so scheint es, wehrte er sich vehement
dagegen, von dieser oder jener weltan-
schaulichen Gruppe als Freund verein-
nahmt oder als Feind verketzert zu wer-
den. «Man tauscht sich in 80 Prozent der
Falle, wo uber mich und meinen Fall ver-
handelt wird», hat er einmal selber ver-
merkt, «wenn dabei das Bild eines einsei-
tigen, tendenziosen, boshaften und anti-
klerikalen Autors die Oberhand gewinnt.
Das ist lacherlich. Ich bin Anti-rien!»

5



Anti-rien! Also nicht gegen die burgerli-
che Gesellschaftsordnung mitihren Nor-
men und Konventionen, auch nichtgegen
die (katholische) Kirche, das Christentum
und die Religion, Einrichtungen und Insti-
tutionen mitdenen erin der Mehrzahl sei-
ner 32 Filme —vor allem auch in den wich-
tigeren davon — so unentwegt, so scharf
und, fugen viele hinzu, so unbarmherzig
ins Gericht gegangen ist. Derartige
«Richtigstellungen» oder Beschwichti-
gungsversuche mussenvorallemjeneals
puren «bunuelschen» Hohn empfinden,
die von vielen Sequenzen in seinen Fil-
men in ihren religiosen Gefuhlen verletzt
worden sind. Seitdem, bereits im Fruh-
werk «L’dge d’or» Christus mit de Sade
und die Passion mit Perversion spiele-
risch in Beziehung gesetzt worden war,
hatten viele von ihnen den unbequemen
Regisseur als Atheisten, (organisierten)
Anarchisten, Sadisten, Masochisten,
Kommunisten usw. klassiert. «Wie im-
mer man es dreht, nichts bleibt tbrig, aus
dem man ein bisschen Glauben an den
Menschenundandas Guteinihm heraus-
lesen konnte», hat 1962, nach dem das in
Spanien gedrehte, aber dort lange Zeit
verbotene Werk «Viridiana»beiunsindie
Kinos kam, eine Schweizer Zeitung nicht
nur diesen Film, sondern Bufiuels (dama-
liges) Gesamtwerk kommentiert.

Einem solchen ebenso verbreiteten wie
pauschalen Verdikt — an dem Bunuel als
bewusster Provokateur allerdings nicht
unschuldig ist — wird man entgegenhal-
ten missen, dass «es», und damit sind
hier mehr die Anliegen des Regisseurs
selber und weniger diejenigen seiner
Filmzuschauer gemeint, vielleicht doch
nicht vollumfanglich, nach allen Seiten
hin «gedreht», sondern auch verdreht
worden ist.

Moralischer Impetus

Gerade durch die Inventaraufnahme und
die Analyse der zahlreichen Schockse-
quenzen in zahlreichen Schockfilmen mit
ihren Schockschnitten muss man doch
auch zur Feststellung kommen, dass die-
ser Hang zum Skandal — abgesehen von
den ersten zwei Filmen «Un chien anda-
lou» und «L’dge d’or», wo die Rebellion

6

A%MW

Apﬁuwmwl{
A e

3 %¢£549?L

Schriftzug ...

relativ ziellos geblieben ist, nie nur um
seiner selbst willen spekulativ, wie das
heute vielfach geschieht, zelebriert wor-
den ist. Wenn Bunuel immer wieder be-
tont, dass es ihm in seinen Filmen auch
darum gegangen sei, den Menschen die
Augen zu 6ffnen und das Gefihl zu ver-
mitteln, dass «wirnichtin den besten aller
Welten» leben, sodarfman seinem Credo
diesbezuglich Glauben schenken. Der
damitverbundene «moralische Impetus»
(er selber hat einschrankend, vorsichtig
und bescheidenvonseiner «personlichen
Moral» gesprochen) muss deshalb zur
Kenntnis genommen und gewdurdigt wer-
den. Er hat auch in vielen symbolhaften,
oft surrealen Bildelementen (zum Bei-
spiel Vorliebe fur Blinde, obwohl er sie
nichtmochte, Augen usw.) und deren As-
soziation ihre bisweilen groteske visuelle
Verkorperung gefunden. So durfte der
Umstand, dass in «Viridiana» ausgerech-
net ein Blinder die vom «Lumpenproleta-
riaty organisierte «Abendmahlsorgie»
prasidiert, mehr als ein blosser Zufall
sein. Eher handelt es sich um eine wohl-
kalkulierte Pointe, mit der die Kritik an ei-
nerinihren Riten erstarrten, mit Blindheit
geschlagenen, an den sozialen Noten der
Menschen vorbeilebenden, weltfrem-



den, spanischen Kirche (und High So-
ciety) — vielleicht sogar unter Anspielung
auf den ursprunglichen Gastgeber, der ja
nach den Zeugnissen des neuen Testa-
mentes auch Blinde heilte — verscharft
und vertieftworden ist. Derselbe Vorwurf
der «Blindheit» wird dem spanischen Ka-
tholizismus ja bereits im 1932 entstande-
nen, dokumentarischen Film «Las Hurdes
— tierra sin pany durch die Kontrastmon-
tage gemacht, die das soziale Elend und
Unrecht, die «Welt des Hungers» («bibli-
sche» Motive von Brot, Gastmahlern, Ein-
ladungen und Einladungsverweigerun-
gen haben in mehreren Bunuel-Filmen
Symbolwert), einer von der Kirche mit-
verursachten «Welt des Luxus» gegen-
ubergestellt. Das hinderte Bunuel aller-
dings nicht daran, sich mit dem Ortspfar-
rer anzufreunden, der dem «niederen
Klerus» angehorte und mausarm war,
und ihm wahrend Jahren mit Geld, Le-
bensmitteln und einem Abonnement auf
die konservative Tageszeitung «ABC» zu
Hilfe zu kommen...

Bunuels Parteinahme fur die Unterprivi-
legierten und Entrechteten, von einigen
kaltschnauzig und lieblos als «soziale Ob-
session» bezeichnet, seine Vorliebe fur
Krippel, Aussatzige, Zwerge usw. (die
auch als Metaphern fur die Deformation
der Menschen zu verstehen sind) haben
somit immer auch die Funktion, den fei-
neren, gehobeneren, weltlichen und
geistlichen Gesellschaftsschichten (die
ervon der eigenen Erfahrung her sehr gut
kannte) den sozialkritischen Spiegel vor-
zuhalten, ihre Scheinheiligkeit, Heuchle-
reiund Gefuhlslosigkeit aufzudecken und
blosszustellen. In diesem Sinne ist er nie
in der «reinen Negation» verharrt.

Satiren auf das Christentum?

Auch dort nicht, wo er mit seiner aggres-
siven (Einbildungs-)Kraft vom Sozial-
zum Religionskritiker wird, wie es in vie-
len seiner wichtigeren Filme wie «Naza-
rin» (1958/59), « Viridiana» (1962), «Simon
del Desierto» (1965), «La voie lactéey
(1968/69) der Fall gewesen ist? Hat er in
diesem Bereich der «religiosen Obses-
sion» als «Atheist von Gottes Gnadeny
nach der Verwirklichung einer unver-

falschten, (spanisch) radikalen, christli-
chen Existenz «gefahndet»? Oder sind
seine scharfen Attacken und Herausfor-
derungen an die Adresse von Religion,
Kirche und Christentum vorwiegend als
Befreiungsprozess von einem aus Ver-
drangungen und (sexuellen) Schuldge-
fuhlen aufgebauten «religiosen System»
zu verstehen, das er zusammen mit des-
sen—vermeintlichem—Urheberdann (mit
19 Jahren) griindlich und unwiderruflich
uber Bord geworfen hat?

Es ist anzunehmen, dass die einschlagi-
gen Filme, vor allem deren Haupt- und
«Heiligenfiguren», unter diesem Aspekt
noch nicht umfassend genug hinterfragt
worden sind. Die Auseinandersetzung
mit den religionskritischen Aspekten in
Bunuels Gesamtwerk wird —auch mit der
Hilfe von Theologen — fortzusetzen sein.
Jene Gestalten, die, wie zum Beispiel der

... und Skizze von Luis Bunuel.




Priester Nazario, das Christliche mit sei-
nen menschlichen und allzumenschli-
chen Anfechtungen symbolisieren («Von
allen Filmen, die ich in Mexiko gedreht
habe, gehort dieser — (Nazarin) — zu de-
nen, die ich am meisten mag»), werden
keineswegs so naiv und undifferenziert
dargestellt, dass sie fur eine ernsthafte
Auseinandersetzung uber die angedeu-
teten Fragen und uber das «Wesen des
Christentums» nicht in Frage kamen. Der
von vielen Versuchungen geplagte Si-
mon wird zwar von seiner Saule herunter-
geholt, er scheint sich im Larm und im
Strudel der Lustbarkeiten dieser Welt
(«radioaktives Fleisch», das sich in einer
Diskothek bewegt) aber immer noch,
oder erstrecht, nach der anderen zurick-
zusehen. Und wenn die beiden «Wahr-
heitssucher» auf dem Pilgerweg nach
Santiago ihr Ziel auch nicht erreichen
(konnen), so haben sie sich immerhin auf
den Weg dorthin gemacht... Sie spre-
chen «von der Suche nach der Wahrheit,
die man fliehen muss, sobald man sie ge-
funden zu haben glaubty, kommentiert
der Regisseur selber den Film — «Milch-
strasse»—eines der vier Werke, zu denen
er das Drehbuch selber geschrieben hat.
Dass die Nonne Viridiana nicht nur (un-
freiwillig) ihre Unschuld, sondern auch
ihren—christlichen Idealismus, das heisst
den Glauben, auch jenen an die Wirkkraft
selbstloser Liebe, verliert, geht als Bot-
schaft aus dem gleichnamigen Film her-

Neuer Katalog BILD+TON

ns. Der Katalog 1983 ist erschienen. Erin-
formiert ausfuhrlich tber alle unsere im
Verleih angebotenen Medien, welche
sich eignen fur den biblischen und le-
benskundlichen Unterricht (Jugendar-
beit, Erwachsenenbildung, Altersarbeit),
fir den Gottesdienst und andere kirchli-
che Veranstaltungen. Die Aufgliederung
aller Titel in einen alphabetischen Teil mit
Kurzbeschrieb und in eine thematische
Auffihrung der Tonbilder, Diaserien,
Kassetten/Tonbander, Fotos- und Dia-
langagen ermaoglicht eine rasche und ge-
naue Orientierung.

Bestellungen bei Bild+Ton, Haring-
strasse 20,8001 Zirich (Tel.01/47 1958).

8

vor. Handfester, praktischer, auch trieb-
gesteuerter «Wirklichkeitssinn», Arbeit,
das «Diesseits», der Marxismus (?) schei-
nen (Bunuel hat sich friih vom extrem lin-
ken politischen Fliigel der Surrealisten di-
stanziert) nicht nur Werten wie Altruis-
mus und Gebet, sondern der christlichen
Botschaft uberhaupt, in der von Egois-
mus, Intrigen und Brutalitatbeherrschten
Welt, keine Chance mehr zu lassen. «lch
hab’s immer gewussty», triumphiert der
junge «Tatmensch» Jorge zu oder bes-
ser: Uber Viridiana am Schluss des Films,
«dass du einmal mit mir Karten spielen
wurdest...»

Ubermacht des Bésen und Ohnmacht
des Guten

In den Triumph scheint sich aber — auch
vonder Seite des Regisseurs hergesehen
—ein Unterton von Trauer Uber das Schei-
tern der Ideale einzuschleichen: «Wider-
spriche sind Teil meiner Selbst, meiner
angeborenen und erworbenen Ambigui-
tat.» Dem Thema von weltlichen, aber
auch von geistlichen Sehnsuchten, die
nicht oder nur auf sehr beschrankte
Weise in Erfullung gehen konnen (man
denke etwa an all die Einladungen zu
Gastmahlern, die nicht zustandekom-
men), wére im ganzen Werk von Buriuel
mehr Aufmerksamkeit zu schenken. Weil
derartige Negativ-Erfahrungen von Ohn-
macht, Scheitern, Aussichtslosigkeit des
Guten und Anfechtung eine gewisse
Ahnlichkeit aufweisen mit dem, was die
Christen als «Kreuz» bezeichnen, hat Bu-
nuels «Geschichtsphilosophie» auf viele
von ihnen den Eindruck eines «Christen-
tums, aber ohne Ostern», dass heisst
ohne Hoffnung, gemacht. Immerhin hat
er einige Kopien seines Hungerfilms «Las
Hurdes» mitdem Nachspann «Das Elend,
das Sie soeben gesehen haben, ist kein
Elend, dem nicht abzuhelfen ware» ver-
sehen lassen. Spaterist sein Vertrauen in
den positiven Fortgang der Geschichte
auf ein  Minimum zusammenge-
schrumpft: «Das Bose», schreibt er wie
ein Prophet in seinen Lebenserinnerun-
gen «Mon dernier Soupir» (Mein letzter
Seufzer) «hat den alten, grossen Kampf
gewonnen.»



Der «Atheist von Gottes Gnadeny

Neben der Wirkmacht des Bosen hat sich
Luis Bunuel als «Atheist von Gottes Gna-
deny, aber auch fur «das Geheimnis das
uns umgibty, interessiert. Zu diskret viel-
leichtund zuwenig prazise (derscholasti-
schen «Fureur de comprendre» hatte er
seit seinen «Kollegijahren» in Saragossa
einen unerbittlichen Kampfangesagt), so
dass dieser andere, meditative und mo-
nastische Bunuel («lch liebe Klostery),
neben dem «Konig der Subversion» viel-
leicht nicht gentigend beachtet und ernst
genommen worden ist. Die «Pudeury,
von der sein Freund Carlos Saura be-
merkt, sie sei sein grosster Fehler gewe-
sen, bietet u.a. eine Erklarung dafur.

Das «Geheimnis» hat den Regisseur
zuerst in seiner Eigenschaft als Kidnstler
interessiert, «als wesentliches Element
jedes Kunstwerkes — das zu wiederholen
werde ich nie mide werden». Sein Inter-
esse dafur beinhaltet aber unzweifelhaft
auch eine religiose Dimension. Es ist von
Bunuel als Element der irrationalen Tie-
fen (und Hohen) des menschlichen We-
sens erkannt und akzeptiert worden, zu
denen er, mit oder ohne seine Kunst, ei-

nen neuen Zugang suchte. In Bars und
Klostern, wohin er sich gerne allein und
stundenlange zuruckgezogen hat, ist
«es», dieses Geheimnis—als Holle und als
Himmel - oftmals zum Gegenstand sei-
ner «Traume» (und Alptraume) gewor-
den. Insofern ist die zivilisationskritische
Anmerkung, «dass die Menschen des
(Frih-) Mittelalters (fir die er eine grosse
Verehrung hatte) viel mehr nach innen
gerichtet gelebt haben und ein geistig in-
tensiveres Leben fuhrten», auch als dis-
krete, aber vielsagende Andeutung uber
sein eigenes, verborgenes, (Innen-)Le-
ben zu verstehen. «Julian», gab er einem
seiner engsten Freunde aus dem Domi-
nikanerorden in den letzten Jahren, Mo-
naten und Wochen seines Lebens zu be-
deuten, «jetzt missen wir dann doch ein-
mal uber ganz ernste Dinge miteinander
reden». Das hat er, der verstorbene,
grosse, aber bescheidene und personlich
ausserordentlichcharmante «Don Luis»—
trotz oder mit seinen vielen Scherzen, re-
alistischen wie surrealistischen Heraus-
forderungen und Skandalgeschichten —
eigentlicheinganzes Lebenlang getan.

Ambros Eichenberger

Die Filme der Buihuel-Retrospektive

Un chien andalou

R: Luis Bunuel (L. B.)/B: L. B., Salvador Dali/K:
Albert Duverger/S: L. B./M: Wagners «Tristan
und Isolde» und argentinische Tangos/D:
Pierre Batcheff, Simone Mareuil u.a./P: F,
1929, 17 Min.

Bunuels erster, kurzer Film macht erst recht
bewusst, welch phantastisches Medium der
Film ist, welch unglaubliche Moglichkeiten er
der Phantasie eroffnet. «Der Film ist eine wun-
derbare und gefahrliche Waffe, wenn ein freier
Geistihn handhabt. Eristdas beste Instrument
um die Welt der Traume, der Emotionen, des
Instinkts auszudricken. ... Der Film scheint
eine unbeabsichtigte Imitation des Traums zu
sein.» (L.B.) «Un chien andalou» nun, ist die
beeindruckende filmische Umsetzung dieser
These, die im ubrigen viele seiner weiteren
Filme pragen wird. «Ein andalusischer Hund»

istso beunruhigend und zugleich faszinierend,
wiees Traume ebensind. Zu Beginngleich eine
Provokation, ein berihmt gewordener Eklat.
Auf einem Balkon zerschneidet ein Mann (Bu-
fiuel selbst) mit einem Rasiermesser das Auge
einer Frau. Der Hauptdarsteller (P.B.) hat es
auf die Protagonistin (S. M.) abgesehen, doch
nur muhsam gelangt er zu ihr; denn er zieht an
einem Seil, andem Korkplatten, Melonen, zwei
Geistliche und zwei, mitverwesenden Eselska-
davern bedeckte Konzertfligel hangen. Spa-
ter kriechen aus der, in einem Turspalt einge-
klemmten, Hand des Protagonisten Ameisen
usw.

Als uberzeugte Surrealisten wollten Dali und
Bunuel mitihren obskuren poetischen Bildrat-
seln den Zuschauer schockieren, sein Ver-
trauen in die Wirklichkeit erschittern. Die Re-
geln einer burgerlichen Dramaturgie werden
mit Fussen getreten durch die Weigerung, eine
Geschichte zu erzahlen, d.h. die einzelnen

9



	Buñuels Geheimnis(se) : Annäherungsversuch mit Fragezeichen

