
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 35 (1983)

Heft: 17

Artikel: Buñuels Geheimnis(se) : Annäherungsversuch mit Fragezeichen

Autor: Eichenberger, Ambros

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932403

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ren ins (scheinbar) flüchtige Paradies der
Wünsche, Möglichkeiten, Tag-, Nacht-
und Alpträume und unstillbaren
Sehnsüchte. Sie preisen jenes wolkige Imperium

der «amour fou», die einen umso
köstlicher blendet und verzehrt und das
Hirn verbrennt, je länger er sich nicht
erfüllt. Nicht im Erreichten und noch nicht
einmal im Erreichbaren liegt das Leben,
sondern in der Spannung, im Vorläufigen,

Unfertigen, Denkbaren, das noch
Varianten zulässt, also in der Freiheit.
Und die ist - wie schon im Titel des be-
wussten Films steht - ein Phantom, man
könnte auch sagen: eine Phantasie; je-
denfallsetwas Imaginäres, Körperloses.

Die vollkommene Leere

Die Helden in «El ange/ exterminador»
stehen am besten für alle andern, für den
Don Lope, der im «Obscur objet» nicht an
seine Geliebte heran-, oder das Paar, das
in «L'âge d'or» nicht zur Paarung kommt,
ebenso für die Protagonisten des
«Charme discret», denen das Dinieren
versagt bleibt, und für die des
«Fantôme», die sozusagen fliegend das Drehbuch

wechseln, während jene andern in
der «La voie lactée» sich dauernd verlaufen.

Zu schweigen vom einfältigen
Säulenheiligen Simon, dem das Heiligsein so
gut danebengerät wie das Laster.
Denn klarer und reiner als in jedem
andern Film geraten wir im «Würgeengel»,

gleichsam zusammen mit den Figuren
und mit der Kamera, in die archetypische
Bunuelsche Situation: vom Ziel seiner
Wünsche getrennt und mit ihnen allein zu
sein. Dabei wird, in diesem Fall, gar nicht
viel begehrt, nämlich nicht mehr als vom
Fleckzu kommen. Doch bleibt jedermann
am Ort, wie umfangen von einem
magischen Kreis. Es gibt zwar nichts, das
einen hindern könnte zu gehen. Aber dieses
Nichts, das gibt es, und so wird denn
hiergeblieben.
Man glaubt dieses Anwesende, das fort,
oder Abwesende, das hier ist, zu sehen
und fast mit Händen zu greifen. Es ist das
Original-Unding, etwas Inexistentes, das
trotzdem in der Welt vorkommt. Bunuel
fotografiert und inszeniertes. Er macht es
- den Riss, die Spaltung, den Bann, die
Lähmung - zum Helden des Films, zieht
quer durch den Raum (und durch die
Zeit), wie aus einer fünften Dimension
gewachsen, eine unsicht- und unüber-
schreitbare Schranke. Sie umschliesst
den Wunsch wie die Unmöglichkeit,
wegzugehen.

So findet Bunuel, als erster in der
Filmgeschichte, Bilderfürdas blanke Nichts, die
vollkommene Leere. Sie fragen nach dem
Charakter, ja dem Vorhandensein, nach
der Realität der Realität und ob die
Wirklichkeit letztlich nicht bloss unsere Wünsche

widerspiegele. Unsere Wünsche
wären dann das einzige, was wir hätten.
Im Fall ihrer Erfüllung bliebe uns nichts.

Pierre Lachat

Bunuels Geheimnis(se): Annäherungsversuch
mit Fragezeichen
«Né malin» und «Anti-rien»

«Né malin», wie eine angesehene französische

Zeitung bemerkte, hat der am
29. Juli in Mexiko-City verstorbene Luis
Bunuel nicht nur die ahnungsloseren
Zuschauer seiner Filme, die sogenannten
«bien pensants» zu verunsichern
versucht (und zu verunsichern vermocht),
sondern auch jenen, weniger ahnungslosen

Teil davon, der sich (film-)kritisch mit
seinem Werk und mit seiner Person be-
fasste oder zu befassen hatte. Vor allem,

so scheint es, wehrte er sich vehement
dagegen, von dieser oder jener
weltanschaulichen Gruppe als Freund vereinnahmt

oder als Feind verketzert zu werden.

«Man täuscht sich in 80 Prozent der
Fälle, wo über mich und meinen Fall
verhandelt wird», hat er einmal selber
vermerkt, «wenn dabei das Bild eines einseitigen,

tendenziösen, boshaften und
antiklerikalen Autors die Oberhand gewinnt.
Das ist lächerlich. Ich bin Anti-rien!»

5



Anti-rien! Also nicht gegen die bürgerliche

Gesellschaftsordnung mit ihren Normen

und Konventionen, auch nichtgegen
die (katholische) Kirche, das Christentum
und die Religion, Einrichtungen und
Institutionen mit denen er in der Mehrzahl seiner

32 Filme-vor allem auch in den
wichtigeren davon - so unentwegt, so scharf
und, fügen viele hinzu, so unbarmherzig
ins Gericht gegangen ist. Derartige
«Richtigstellungen» oder
Beschwichtigungsversuche müssen vor allem jene als
puren «bunuelschen» Hohn empfinden,
die von vielen Sequenzen in seinen
Filmen in ihren religiösen Gefühlen verletzt
worden sind. Seitdem, bereits im Frühwerk

«L'âge d'or» Christus mit de Sade
und die Passion mit Perversion spielerisch

in Beziehung gesetzt worden war,
hatten viele von ihnen den unbequemen
Regisseur als Atheisten, (organisierten)
Anarchisten, Sadisten, Masochisten,
Kommunisten usw. klassiert. «Wie
immer man es dreht, nichts bleibt übrig, aus
dem man ein bisschen Glauben an den
Menschen und an das Gute in ihm herauslesen

könnte», hat 1962, nach dem das in
Spanien gedrehte, aber dort lange Zeit
verbotene Werk «Viridiana» bei uns in die
Kinos kam, eine Schweizer Zeitung nicht
nur diesen Film, sondern Bunuels (damaliges)

Gesamtwerk kommentiert.
Einem solchen ebenso verbreiteten wie
pauschalen Verdikt - an dem Bunuel als
bewusster Provokateur allerdings nicht
unschuldig ist - wird man entgegenhalten

müssen, dass «es», und damit sind
hier mehr die Anliegen des Regisseurs
selber und weniger diejenigen seiner
Filmzuschauer gemeint, vielleicht doch
nicht vollumfänglich, nach allen Seiten
hin «gedreht», sondern auch verdreht
worden ist.

Moralischer Impetus

Gerade durch die Inventaraufnahme und
die Analyse der zahlreichen Schocksequenzen

in zahlreichen Schockfilmen mit
ihren Schockschnitten muss man doch
auch zur Feststellung kommen, dass dieser

Hang zum Skandal - abgesehen von
den ersten zwei Filmen «Un chien anda-
lou» und «L'âge d'or», wo die Rebellion

3

Schriftzug

relativ ziellos geblieben ist, nie nur um
seiner selbst willen spekulativ, wie das
heute vielfach geschieht, zelebriert worden

ist. Wenn Bunuel immer wieder
betont, dass es ihm in seinen Filmen auch
darum gegangen sei, den Menschen die
Augen zu öffnen und das Gefühl zu
vermitteln, dass «wir nicht in den besten aller
Welten» leben, so darf man seinem Credo
diesbezüglich Glauben schenken. Der
damit verbundene «moralische Impetus»
(er selber hat einschränkend, vorsichtig
und bescheiden von seiner «persönlichen
Moral» gesprochen) muss deshalb zur
Kenntnis genommen und gewürdigt werden.

Er hat auch in vielen symbolhaften,
oft surrealen Bildelementen (zum
Beispiel Vorliebe für Blinde, obwohl er sie
nicht mochte, Augen usw.) und deren
Assoziation ihre bisweilen groteske visuelle
Verkörperung gefunden. So dürfte der
Umstand, dass in «Viridiana» ausgerechnet

ein Blinder die vom «Lumpenproletariat»
organisierte «Abendmahlsorgie»

präsidiert, mehr als ein blosser Zufall
sein. Eher handelt es sich um eine
wohlkalkulierte Pointe, mit der die Kritik an
einer in ihren Riten erstarrten, mit Blindheit
geschlagenen, an den sozialen Nöten der
Menschen vorbeilebenden, weltfrem-

6



den, spanischen Kirche (und High
Society) - vielleicht sogar unter Anspielung
auf den ursprünglichen Gastgeber, der ja
nach den Zeugnissen des neuen
Testamentes auch Blinde heilte - verschärft
und vertieft worden ist. Derselbe Vorwurf
der «Blindheit» wird dem spanischen
Katholizismus ja bereits im 1932 entstandenen,

dokumentarischen Film «Las Hurdes
- tierra sin pan» durch die Kontrastmontage

gemacht, die das soziale Elend und
Unrecht, die «Welt des Hungers» («biblische»

Motive von Brot, Gastmählern,
Einladungen und Einladungsverweigerungen

haben in mehreren Bunuel-Filmen
Symbolwert), einer von der Kirche
mitverursachten «Welt des Luxus»
gegenübergestellt. Das hinderte Bunuel
allerdings nicht daran, sich mit dem Ortspfarrer

anzufreunden, der dem «niederen
Klerus» angehörte und mausarm war,
und ihm während Jahren mit Geld,
Lebensmitteln und einem Abonnement auf
die konservative Tageszeitung «ABC» zu
Hilfe zu kommen...
Bunuels Parteinahme für die Unterprivilegierten

und Entrechteten, von einigen
kaltschnäuzig und lieblos als «soziale
Obsession» bezeichnet, seine Vorliebe für
Krüppel, Aussätzige, Zwerge usw. (die
auch als Metaphern für die Deformation
der Menschen zu verstehen sind) haben
somit immer auch die Funktion, den
feineren, gehobeneren, weltlichen und
geistlichen Gesellschaftsschichten (die
er von der eigenen Erfahrung hersehrgut
kannte) den sozialkritischen Spiegel
vorzuhalten, ihre Scheinheiligkeit, Heuchle-
rei und Gefühlslosigkeitaufzudecken und
blosszustellen. In diesem Sinne ist er nie
in der «reinen Negation» verharrt.

Satiren auf das Christentum?

Auch dort nicht, wo er mit seiner aggressiven

(Einbildungs-)Kraft vom Sozial-
zum Religionskritiker wird, wie es in vielen

seiner wichtigeren Filme wie «Naza-
r//7A>(1958/59), «Viridiana» (1962), «Simon
del Desierto» (1965), «La voie lactée»
(1968/69) der Fall gewesen ist? Hat er in
diesem Bereich der «religiösen Obsession»

als «Atheist von Gottes Gnaden»
nach der Verwirklichung einer unver¬

fälschten, (spanisch) radikalen, christlichen

Existenz «gefahndet»? Oder sind
seine scharfen Attacken und Herausforderungen

an die Adresse von Religion,
Kirche und Christentum vorwiegend als
Befreiungsprozess von einem aus
Verdrängungen und (sexuellen) Schuldgefühlen

aufgebauten «religiösen System»
zu verstehen, das er zusammen mit
dessen-vermeintlichem-Urheber dann (mit
19 Jahren) gründlich und unwiderruflich
über Bord geworfen hat?
Es ist anzunehmen, dass die einschlägigen

Filme, vor allem deren Haupt- und
«Heiligenfiguren», unter diesem Aspekt
noch nicht umfassend genug hinterfragt
worden sind. Die Auseinandersetzung
mit den religionskritischen Aspekten in
Bunuels Gesamtwerk wird - auch mit der
Hilfe von Theologen - fortzusetzen sein.
Jene Gestalten, die, wie zum Beispiel der

und Skizze von Luis Bunuel.

7



Priester Nazario, das Christliche mit
seinen menschlichen und allzumenschlichen

Anfechtungen symbolisieren («Von
allen Filmen, die ich in Mexiko gedreht
habe, gehört dieser - <Nazarin> - zu
denen, die ich am meisten mag»), werden
keineswegs so naiv und undifferenziert
dargestellt, dass sie für eine ernsthafte
Auseinandersetzung über die angedeuteten

Fragen und über das «Wesen des
Christentums» nicht in Frage kämen. Der
von vielen Versuchungen geplagte
Simon wird zwar von seiner Säule heruntergeholt,

er scheint sich im Lärm und im
Strudel der Lustbarkeiten dieser Welt
(«radioaktives Fleisch», das sich in einer
Diskothek bewegt) aber immer noch,
oder erst recht, nach der anderenzurück-
zusehen. Und wenn die beiden
«Wahrheitssucher» auf dem Pilgerweg nach
Santiago ihr Ziel auch nicht erreichen
(können), so haben sie sich immerhin auf
den Weg dorthin gemacht... Sie sprechen

«von der Suche nach der Wahrheit,
die man fliehen muss, sobald man sie
gefunden zu haben glaubt», kommentiert
der Regisseur selber den Film -
«Milchstrasse»-eines der vier Werke, zu denen
er das Drehbuch selber geschrieben hat.
Dass die Nonne Viridiana nicht nur
(unfreiwillig) ihre Unschuld, sondern auch
ihren -christlichen Idealismus, das heisst
den Glauben, auch jenen an die Wirkkraft
selbstloser Liebe, verliert, geht als
Botschaft aus dem gleichnamigen Film her-

Neuer Katalog BILD + TON
ns. Der Katalog 1983 ist erschienen. Er
informiert ausführlich über alle unsere im
Verleih angebotenen Medien, welche
sich eignen für den biblischen und le-
benskundlichen Unterricht (Jugendarbeit,

Erwachsenenbildung, Altersarbeit),
für den Gottesdienst und andere kirchliche

Veranstaltungen. Die Aufgliederung
aller Titel in einen alphabetischen Teil mit
Kurzbeschrieb und in eine thematische
Aufführung der Tonbilder, Diaserien,
Kassetten/Tonbänder, Fotos- und Dia-
langagen ermöglicht eine rasche und
genaue Orientierung.
Bestellungen bei Bild+Ton, Häring-
strasse 20,8001 Zürich (Tel. 01/471958).

vor. Handfester, praktischer, auch
triebgesteuerter «Wirklichkeitssinn», Arbeit,
das «Diesseits», der Marxismus scheinen

(Bunuel hat sich früh vom extrem
linken politischen Flügel der Surrealisten
distanziert) nicht nur Werten wie Altruismus

und Gebet, sondern der christlichen
Botschaft überhaupt, in der von Egoismus,

Intrigen und Brutalität beherrschten
Welt, keine Chance mehr zu lassen. «Ich
hab's immer gewusst», triumphiert der
junge «Tatmensch» Jorge zu oder besser:

über Viridiana am Schluss des Films,
«dass du einmal mit mir Karten spielen
würdest...»

Übermacht des Bösen und Ohnmacht
des Guten

In den Triumph scheint sich aber - auch
von derSeitedes Regisseurs her gesehen
-ein Unterton von Trauer über das Scheitern

der Ideale einzuschleichen:
«Widersprüche sind Teil meiner Selbst, meiner
angeborenen und erworbenen Ambigui-
tät.» Dem Thema von weltlichen, aber
auch von geistlichen Sehnsüchten, die
nicht oder nur auf sehr beschränkte
Weise in Erfüllung gehen können (man
denke etwa an all die Einladungen zu
Gastmählern, die nicht Zustandekommen),

wäre im ganzen Werk von Bunuel
mehr Aufmerksamkeit zu schenken. Weil
derartige Negativ-Erfahrungen von
Ohnmacht, Scheitern, Aussichtslosigkeit des
Guten und Anfechtung eine gewisse
Ähnlichkeit aufweisen mit dem, was die
Christen als «Kreuz» bezeichnen, hat
Bunuels «Geschichtsphilosophie» auf viele
von ihnen den Eindruck eines «Christentums,

aber ohne Ostern», dass heisst
ohne Hoffnung, gemacht. Immerhin hat
er einige Kopien seines Hungerfilms «Las
Hurdes» mit dem Nachspann «Das Elend,
das Sie soeben gesehen haben, ist kein
Elend, dem nicht abzuhelfen wäre»
versehen lassen. Später ist sein Vertrauen in
den positiven Fortgang der Geschichte
auf ein Minimum zusammengeschrumpft:

«Das Böse», schreibt er wie
ein Prophet in seinen Lebenserinnerungen

«Mon dernier Soupir» (Mein letzter
Seufzer) «hat den alten, grossen Kampf
gewonnen.»

8



Der «Atheist von Gottes Gnaden»

Neben der Wirkmacht des Bösen hat sich
Luis Bunuel als «Atheist von Gottes
Gnaden», aber auch für «das Geheimnis das
uns umgibt», interessiert. Zu diskret
vielleicht und zu wenig präzise (der scholastischen

«Fureur de comprendre» hatte er
seit seinen «Kollegijahren» in Saragossa
einen unerbittlichen Kampf angesagt), so
dass dieser andere, meditative und mo-
nastische Bunuel («Ich liebe Klöster»),
neben dem «König der Subversion»
vielleicht nicht genügend beachtet und ernst
genommen worden ist. Die «Pudeur»,
von der sein Freund Carlos Saura
bemerkt, sie sei sein grösster Fehler gewesen,

bietet u.a. eine Erklärung dafür.
Das «Geheimnis» hat den Regisseur
zuerst in seiner Eigenschaft als Künstler
interessiert, «als wesentliches Element
jedes Kunstwerkes - das zu wiederholen
werde ich nie müde werden». Sein Interesse

dafür beinhaltet aber unzweifelhaft
auch eine religiöse Dimension. Es ist von
Bunuel als Element der irrationalen Tiefen

(und Höhen) des menschlichen
Wesens erkannt und akzeptiert worden, zu
denen er, mit oder ohne seine Kunst, ei¬

nen neuen Zugang suchte. In Bars und
Klöstern, wohin er sich gerne allein und
stundenlange zurückgezogen hat, ist
«es», dieses Geheimnis-als Hölle und als
Himmel - oftmals zum Gegenstand seiner

«Träume» (und Alpträume) geworden.
Insofern ist die zivilisationskritische

Anmerkung, «dass die Menschen des
(Früh-) Mittelalters (für die er eine grosse
Verehrung hatte) viel mehr nach innen
gerichtet gelebt haben und ein geistig
intensiveres Leben führten», auch als
diskrete, aber vielsagende Andeutung über
sein eigenes, verborgenes, (Innen-)Le-
ben zu verstehen. «Julian», gab er einem
seiner engsten Freunde aus dem
Dominikanerorden in den letzten Jahren,
Monaten und Wochen seines Lebens zu
bedeuten, «jetzt müssen wir dann doch einmal

über ganz ernste Dinge miteinander
reden». Das hat er, der verstorbene,
grosse, aber bescheidene und persönlich
ausserordentlich charmante «Don Luisstrotz

oder mit seinen vielen Scherzen,
realistischen wie surrealistischen
Herausforderungen und Skandalgeschichten -
eigentlich ein ganzes Leben lang getan.

Ambros Eichenberger

Die Filme der Bunuel-Retrospektive

Un chien andalou

Ft: Luis Bunuel (L. B.)/B: L. B., Salvador Dali/K:
Albert Duverger/S: L. B./M: Wagners «Tristan
und Isolde» und argentinische Tangos/D:
Pierre Batcheff, Simone Mareuil u. a./P: F,
1929, 17 Min.

Bunuels erster, kurzer Film macht erst recht
bewusst, welch phantastisches Medium der
Film ist, welch unglaubliche Möglichkeiten er
der Phantasie eröffnet. «Der Film ist eine
wunderbare und gefährliche Waffe, wenn ein freier
Geist ihn handhabt. Er ist das beste Instrument
um die Welt der Träume, der Emotionen, des
Instinkts auszudrücken. Der Film scheint
eine unbeabsichtigte Imitation des Traums zu
sein.» (L.B.) «Un chien andalou» nun, ist die
beeindruckende filmische Umsetzung dieser
These, die im übrigen viele seiner weiteren
Filme prägen wird. «Ein andalusischer Hund»

ist so beunruhigend und zugleich faszinierend,
wie es Träume eben sind. Zu Beginn gleich eine
Provokation, ein berühmt gewordener Eklat.
Auf einem Balkon zerschneidet ein Mann
(Bunuel selbst) mit einem Rasiermesser das Auge
einer Frau. Der Hauptdarsteller (P.B.) hat es
auf die Protagonistin (S. M.) abgesehen, doch
nur mühsam gelangt er zu ihr; denn er zieht an
einem Seil, an dem Korkplatten, Melonen, zwei
Geistliche und zwei, mit verwesenden Eselskadavern

bedeckte Konzertflügel hängen. Später
kriechen aus der, in einem Türspalt

eingeklemmten, Hand des Protagonisten Ameisen
usw.
Als überzeugte Surrealisten wollten Dali und
Bunuel mit ihren obskuren poetischen Bildrätseln

den Zuschauer schockieren, sein
Vertrauen in die Wirklichkeit erschüttern. Die
Regeln einer bürgerlichen Dramaturgie werden
mit Füssen getreten durch die Weigerung, eine
Geschichte zu erzählen, d.h. die einzelnen

9


	Buñuels Geheimnis(se) : Annäherungsversuch mit Fragezeichen

