
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 35 (1983)

Heft: 16

Artikel: Männer und Frauen auf dem Weg zu neuen Ufern

Autor: Burri, Sepp

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932400

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932400
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ben sind neurotische Symptome; sie
beeinträchtigen das Empfinden tiefer
lustvoller Strömungen und verhindern echte
Entspannung.
Durch diese häufige Verknüpfung von
Lust- mit Angstgefühlen werden auch so
engagierte Filme wie Herbert Babencos
«Pixote», Vivian Naefes «Zuckerhut»
oder Francis Reussers «Seuls» immer
zweischneidige Schwerter im Kampf um
wirkliche sexuelle Freiheit und die Wahrheit

über die Natur des Menschen bleiben:

Wie sie einerseits durch unver-
klemmte, realistische Schilderungen
sexueller Geschehnisse den Zuschauer zum
Überdenken der eigenen Geschlechterrolle

und des Sexualitätsverständnisses
provozieren können, ist anderseits die
Gefahr vorhanden, dass schüchterne
Zuschauer durch eben diese Offenheit in
sexuellen Angelegenheiten abgeschreckt,
überfordert und in ihrer charakterlichen
Abhärtung unfreiwillig unterstützt werden.

Verantwortung des Künstlers

Sexualität ist, das nebenbei als kurze
Antwort auf den Brief Beat Kuerts in ZOOM

«Liebe, Arbeit und Wissen sind die Quellen

unseres Lebens. Sie sollten es auch
beherrschen.» (Wilhelm Reich)

9/83, auch für mich nicht das Wichtigste
im Leben. Tatsächlich gibt es ja viel
brennendere Probleme, die der Lösung harren
(Überbevölkerung, Rüstungswettlauf,
selbstzerstörerische Ausbeutung natürlicher

Ressourcen, eine nach wie vor
ungerechte Verteilung der Güter). Wenn ich
aber sehe, wieviel an produktiv-kreativen
Energien durch unbefriedigte Sexualität
gebunden werden und sich gegen ihren
Träger und seine Mitmenschen richten,
dann leite ich daraus ein Muss für den
Künstler ab, diesem Umstand Rechnung
zu tragen, ihn offen und ungeschminkt
darzustellen und lebenswerte Alternativen

zu formulieren. Die Bilder, die er
schafft, sind mächtig. Das belastet ihn
mit einer Verantwortung, um die er sich
nicht drücken darf, will er sich ehrlich um
die Förderung des Gemeinschaftswohls
bemühen.

Andreas Berger

Männer und Frauen auf dem Weg zu neuen Ufern

Das Thema Sexualität hat im neueren
Spielfilm noch immer einen «guten»
Klang. Und dies wird sich wohl auch in
Zukunft nicht ändern, weil Sexualität immer
«kinogängig» bleiben wird. Die Töne, in
denen das Thema neuerdings erklingt,
werden vielfältiger, komplizierter. Völlig
neu sind sie allerdings nicht; denn es
existiert auf diesem Gebiet nichts, das im
normalen Kino-Spielfilm oder im subversiven,

im Underground-Film nicht schon
thematisiert worden wäre.

«Tootsie»: Ein besserer Mann werden

«Tootsie» von Sydney Pollack enthält
eine kurze, ergreifende Szene, in der
Dorothy, der männliche Star in der Frauenrolle

(Dustin Hoffman), unversehens das

Kleinkind seiner Freundin in die Hände
gedrückt erhält, es ungelenk mit
halbgestreckten Armen von sich weghält, einen
Moment unschlüssig, was da wohl zu tun
sei, und dann das Baby liebevoll an seinen
Oberkörper schmiegt. In dieser leicht
überdrehten Szene wird der Mythos
eines an das weibliche Geschlecht gebundenen

Mutterinstinkts entlarvt. Liebe und
Zuneigung als natürliche menschliche
Regungen sind nicht an ein bestimmtes
Geschlecht gebunden. Aber die Beziehung

zu einem Kleinkind erfordert über
dieses Gefühl hinaus Geduld, Kenntnis
und ein gutes Stück Erfahrung, wie eine
spätere Szene in «Tootsie» zeigt, wenn
Dorothy als Babysitter einspringt und
schliesslich völlig schlaff und entnervt in
einer Ecke döst, während der Knirps sich
munter seinen Spielsachen hingibt.

11



Ein Mann schlüpft aus sozialer Not
(Arbeitslosigkeit) in die Rolle einer Frau und
wird dabei zum Star. Indem er seine
angestammte Geschlechtsrolle eine Zeitlang

verlässt, verändert er seine
Beziehungen zu den Mitmenschen grundlegend.

Weit entfernt vom Klamauk der
«Charley's-Tante»-Vers\or\er\ lebt das
Stück von vielfältigen ironischen
Brechungen und wird ausserdem zum
Lehrstück: von der Absurdität und
Menschenverachtung starrer Rollenklischees. Die
Sicht des Mannes und auf den Mann ist
dabei vorherrschend. Sein lächerliches
Gehabe, sein Vorzeigen von Potenz und
Männlichkeit, seine Tendenz, Frauen nur
als erotische Wesen zu sehen und sie
entsprechend zu behandeln, werden
verständnisvoll karikiert.
«Tootsie» ist ein intelligenter, wortreicher

Film mit zahlreichen Facetten,
Nuancen, die hier nur sehr summarisch
wiederzugeben sind. Es stellt sich bei diesem
Film die Frage, ob darauf Frauen und
Männer verschieden reagieren. Täusche
ich mich, wenn ich wahrzunehmen
meine, dass das Lachen von Frauen im
Kinosaal befreiter und zugleich
teilnehmender klinge als dasjenige von Männern,

dass Männer überhaupt eher betreten

und verschämt reagieren? Diese
(vielleicht auch nur vermeintliche) Wahrnehmung

könnte andeuten, dass es Männern,

nicht nur wegen ihrer gesellschaftli-

Beiträge zum Thema

Die Zeitschrift «Zoom» veröffentlichte
bereits verschiedene grundsätzliche Beiträge
zumThema «Sexualität und Medien»:
«Anmerkungen zum Sexfilm» (7/74),
«Gleichgeschlechtliche Zuneigung im Film»
(24/80), «Die sexuelle Revolution hat nicht
stattgefunden - Sexualität am Bildschirm:
zum Beispiel <Sennetuntschi>» (11/81).
«Tootsie» wurde in 7/83 besprochen, während

sich die Kritiken zu «Stadt derverlore-
nen Seelen» und «Storia di Piera» in 12/83
finden.
Erwähnenswert in diesem Zusammenhang
sind auch die Themennummern «Frau -
Kommunikation - Medien (21/74) und
«Frau und Film» (5/80), sowie der Artikel
«Abbau und Aufbau von Tabus im Film»
(10/79).

chen «Stärke», im allgemeinen schwerer
fällt als Frauen, ihre eigene Geschlechts-
rollezu befragen und umzugestalten. Der
Inhalt des Films jedenfalls bestätigt diesen

Sachverhalt, besonders genüsslich in
jenen Augenblicken, wenn die Männer
der vermeintlichen Frau Dorothy
gegenübertreten und sie ihr erotisch-sexuelles
Imponiergehabe aufsetzen. DieTravestie
hat in diesen Momenten den Zweck,
anerzogenes Werbe-Verhalten als
oberflächlich, klischee- und maskenhaft
blosszustellen. Die Verkleidung dient als
Mittel der Aufklärung und nicht nur als
Mittel der Komik. Dass die Aufklärung
gutartig geschieht, dass auch die Männer
zwar ihre Maske, aber letzten Endes nicht
das Gesicht verlieren und dass Dorothy
durch ihr zeitweiliges Verweilen in der
Frauenrolle zu einem sensiblen und be-
wussten Liebhaber wird, macht diesen
Film zu einem herausragenden Zeugnis
für ein neues Rollen- und Beziehungsverständnis.

Wohl gab es Männer in Frauenkleidern
und Frauen in Männerkleidern im Film
(und übrigens auch imTheater) schon
immer, selten jedoch mit dem Ziel, in heiterer

Aufklärung die Geschlechtsrollen
wirklich aufzubrechen und einzuebnen.
Denkt man im speziellen an den Spielfilm,
so vollzogen sich zeitweilige Rollenwech-
sel meistens auch vor einem anderen
gesellschaftlichen Hintergrund als in «Tootsie».

Im Underground-Film begann die
fundamentale Kritikan starren Sexualrollen

und «typischem» Geschlechtsverhalten
schon früher, heftiger, weniger

versöhnlich als in «Tootsie», aus betont
feministischer Perspektive beispielsweise
in «A Comedy in Six Unnatural Acts» von
Jan Oxenberg (1976, in der Schweiz im
Rahmen des Zyklus' «Liebe der Nacht -
Homosexuelle im Film» 1980 zu sehen).

«Stadt der verlorenen Seelen»:
Lehrsätze

Wer endlich genau wissen möchte, was
sich wirklich hinter Begriffen wie
«Transsexuelle», «Transvestiten» und «Travestie»

verbirgt - Begriffe, die oft unpräzis
verwendet werden -, kann sich derzeit in
verschiedenen Spielfilmen belehren
lassen, in «Tootsie»zum Beispiel, in «Victor/

12



Victoria» von Blake Edwards oder in
«Stadt der verlorenen Seelen» von Rosa
von Praunheim. Dort gibt es eine Szene
mit einem Transsexuellen und einem
Transvestiten, in der sich beide ihre
Situation und Seelenlage erklären und
versuchen, den anderen zu überzeugen,
dass die gewählte Lebensweise und die
erfahrenen Gefühle die richtigen seien.
Wenn sich Betroffene weder einigen
noch verstehen können, wie soll dann der
normal Sterbliche noch mitkommen! Ob
in diesem Film allerdings der filmische
Esprit die Regie geführt hat, ist eine
andere, eher negativ zu beantwortende
Frage. Es sei denn, man halte die krude
filmische Ästhetik Rosa von Praunheims
für ein genial ersonnenes Vehikel, um
sexuelle Devianz adäquat darzustellen. Ver¬

Begriffe

Travestie: Als literarischer Begriff bezeichnet

die Travestie ein dramatisches Verklei-
dungsstück (mit dem Wechsel von
Geschlechtsrollen). Die Travestie geht
möglicherweise auf sehr alte Karnevalsbräuche
zurück, die ihrerseits teilweise sexuellen
Charakter haben mochten und vorchristlichen

schamanistischen Praktiken
entspringen.

Transvestit: Er bedient sich der Kleidung
des anderen Geschlechts, um sich damit
sexuell zu erregen. Transvestiten sind häufig

homosexuellen Empfindungen
überhaupt nicht zugänglich (mit Ausnahme der
professionellen oder halbprofessionellen
Show-Transvestiten, die in der Mehrzahl
homosexuell veranlagt sind); eher tendieren

die gewöhnlichen Transvestiten zu
exaltierten heterosexuellen Gefühlen. In
Gesellschaften mit besonders starren
Geschlechterstereotypen nehmen transvesti-
tische Neigungen bei Männern und Frauen
zu.

Transsexueller: Ein transsexueller Mann
oder eine transsexuelle Frau hat den
ausgeprägten Wunsch, dem anderen
Geschlecht anzugehören. Diese Personen
streben eine chirurgische Geschlechtsumwandlung

an und lassen sie, sofern sie über
die notwendigen finanziellen Mittel verfügen,

auch durchführen. Ebenso wird die
hormonelle und juristische
Geschlechtsneuzuweisung angestrebt.

ständlichkeit dessen, was ist, ist da schon
gar nicht mehr gefragt.
Auch Rosa von Praunheim bemühtdieal-
ten Versatzstücke des klamaukhaften
Rollentausches nicht nur als Mittel der
zwecklosen Komödie, sondern des
gesellschaftlichen Lehrstücks. Die pädagogische

Verunsicherung des Zuschauers
resultiert dann aus dem Zweifel, ob das
Spiel ernst geworden, ob die Komödie in
die Tragödie umgekippt sei. Die
Lehrsätze, die Rosa von Praunheim auf diese
Weise vermittelt, eben mit dieser unbe-
stimmt-kruden Ästhetik, die die
Anteilnahme des Zuschauers immer wieder
verhindert, sind auch nicht mehr ganz neu
und ziemlich banal. Sein Hauptsatz:
Sexuelle Liebe in allen Varianten ist jedes
Menschen Recht und Privatsache. Die
Nebensätze: Ideologien aller Art (vom
Puritanismus geht es nahtlos in den
Kommunismus über, unter Einbezug der
sowjetischen Invasion in Afghanistan) stören

den ungehemmten sexuellen Vollzug;

die Ablehnung von Fremden deutet
auf einen unbewältigten Faschismus;
auch alte Menschen brauchen offene,
gelebte Sexualität; es gibt keinen Grund,
sexuelles Verhalten nicht beim geläufigen

deutschen Namen zu nennen. Zu viel
hat Rosa von Praunheim, der Verfasser
von provokativen Plädoyers zugunsten
der Homosexuellen, in sein Werk über die
Stadt der verlorenen Seelen verpackt.

«Storia di Piera»: Eine neue Generation

Während sich «Tootsie» und «Stadt der
verlorenen Seelen» der Mittel der
Verkleidungskomödie bedienen, um ihre
Botschaften mehr oder weniger gescheit
und geschickt an den Zuschauer zu bringen,

tappt «Storia di Piera» von Marco
Ferreri wie auf einem völlig ungesicherten

Trapez. Es bleibt dem Zuschauer viel
eigene Gedankenarbeit: Was soll er vom
Gesehenen halten, und wie soll eres
einordnen? Wohl agieren auch da die
Protagonisten ausserhalb eines gesellschaftlich

definierten Rollen- und
Moralverständnisses. Aber sie sind brüchig,
ungeeignet für teilnehmende Identifikation, ja
existentiell gefährdet in ihrer psychischen

Struktur. Sie bieten dem Zu-

13



yàm»

Leidenschaft besser als Heuchelei, «Storia di
Piera» (1983) von Marco Ferreri mit Hanna
Schygulla.

schauerauch keine Möglichkeit derironi-
schen Distanz. Marco Ferreri lässt sie,
zumindest vordergründig, im Genre des
Psychodramas auftreten. Seine Themen
sind erst in zweiter Linie eine gewandelte
Sexualmoral, ein neues, befreiendes
Rollenverständnis oder eine Auseinandersetzung

mit der für Italien typischen,
schon oft im Film abgehandelten Doppelmoral,

die ebenso matriarchalischer
Dominanz wie patriarchalischem Gecken-
tum entspringt. Sein Film hat überhaupt
im Grunde genommen weder metaphysische

noch ethische Dimensionen. Ferreri
vertritt eher eine «moralistische»
Perspektive, indem er das Menschliche
gegen absolute Ansprüche verteidigt. Sein
Hauptthema ist die Lebenslust ebenso
wie der Schmerz über die unerfüllte

Liebe, das Leiden am Leben. Ganz im
Sinne von Friedrich Nietzsche, einem der
herausragenden europäischen Moralisten,

ist für Ferreri die Leidenschaft
immer noch besser als die Heuchelei, die
Ehrlichkeit kommt vor der herkömmlichen

Sitte. Das Psychodrama entpuppt
sich als Anti-Welttheater.
Werselten behandelte Facetten menschlicher

Sexualität in diesem Film sucht,
wird sie in der Nymphomanie von Pieras
Mutter und in der inzestuösen Bindung
der heranwachsenden Piera zu Vater und
Mutter finden. Die Mutter schweift mit
dem Fahrrad in der nächtlichen Stadt umher

und sucht in ihrer unersättlichen Gier
nach körperlicher Liebe Männer, die sie
auf dem Bahnhof oder in der Backstube
findet. Gegen Morgen macht sich Piera,
ihre Tochter, die sich zwischen Pubertät
und Erwachsensein bewegt, auf die
Suche nach der Mutter, weil sie sich
verantwortlich fühlt für das Tun ihrer Gebärerin,
die mehr und mehr auch zu Pieras
Vertrauten und Geliebten wird. Der kraftlose
Vater, dürstend nach der Liebe und
Zuneigung seiner Frau, verliert sein
seelisches Gleichgewicht und seinen Beruf als
Parteifunktionär. Er zerbricht und zerfällt
zusehends, aus Schwäche und sexueller
Hörigkeit. Er hat sich an seine unwürdige
Frau verloren. Piera, die Tochter, erweist
ihm einen letzten Liebesdienst im Irrenhaus,

indem sie ihm ihr Geschlecht zeigt
und seinen Penis streichelt. Die
Entpersönlichung des Vaters wird auch mit
seinem Spielpartner, einem züchterisch
degenerierten Miniatur-Hündchen, mehr
als sinnbildlich dokumentiert.
Piera ist inzwischen zur anerkannten
Schauspielerin gereift und verkörpert auf
der Bühne die kindermordende Medea.
Ihre Zukunft als sexuell begehrende und
liebende Frau bleibt offen. Sie könnte
sowohl in den Armen eines Mannes wie in
den Armen einer Frau glücklich werden.
Der Hinweis auf die griechische Mythologie

lässt sich ebenso wenig als eine ins
Allgemeine greifende Überhöhung
verstehen wie die masslosen, aber unerfüllbaren

Beziehungen und Beziehungswünsche
in diesem Film. Wenn überhaupt

eine Deutung angemessen ist und die
Medea mehr als eine Kontrastfigur sein
soll, dann wäre die Erklärung allenfalls

14



auf der individualpsychologischen Ebene
zu suchen. So wie Medea in ihrem
grenzenlosen, süchtigen Hass zur Zerstörerin
von Mann und Kindern wird, so schlummert

in Pieras Mutter eine zerstörerische,
hexenhafte Kraft, gepaart mit einer
grenzenlosen Liebessehnsucht, die beide
zusammen die familiäre Umwelt prägen
und verändern. Aus den Verstrickungen

steigt eine neue Generation herauf,
verkörpert in Piera. Sie wird nicht mehr
strengen moralischen Gesetzen, an
denen die Menschen notgedrungen scheitern

und zugrundegehen, sondern ihrem
eigenen Gesetz, ihrem eigenen Herzen,
ihrer eigenen Persönlichkeit folgen. Der
Weg dahinfordert seine Opfer.

SeppBurri

Porno-Film: Vermarktung des Sexualmechanismus

Die Pornografie - unzüchtige Schriften
und Bilder, wie der Begriff im dtv-Lexikon
ebenso knapp wie unzulänglich definiert
wird - ist vermutlich so alt wie die
Menschheit. Immer schon hat es
Menschen gegeben, die praktizierten, was die
Mehrheit als abstossend und unzüchtig
empfand. Zeugnisse sowohl künstlerischer

wie trivialer Art gibt es zuhauf: in
Stein gehauen, auf Wände gemalt, in
Holz geschnitzt, auf Leinwand, Pergament

und Papier gepinselt, in Büchern
niedergeschrieben, auf Fotografie, Film
und Magnetband aufgezeichnet. Darunter

befindet sich vieles, was gar nicht in
der Absicht, Pornografie herzustellen,
entstand, sondern zu seiner Zeit, sehr oft
aber auch erst später, als solche klassiert
wurde. Damit ist angetönt, dass die
Pornografie immer nur aus den Umständen
ihrer Zeit heraus definiert werden kann.
Was den Griechen der Antike recht war,
konnte den Briten der viktorianischen
Epoche nicht unbedingt billig sein, um
einmal zwei Extreme nebeneinanderzustellen.

Damit ist angetönt, dass die Grenze zur
Pornografie fliessend ist. Darum ist ihre
Geschichte zumindest in der sogenannt
zivilisierten Gesellschaft auch immer
sehr eng mit jener der Gesetzgebung und
der Zensur verbunden. Darum auch ist
ihre Definition in einer puritanischen
Gesellschaft eine andere als in einer liberal
sich gebenden. Darum schliesslich wird
sie innerhalb einer bestimmten Gesellschaft

von mehr oder eben weniger
aufgeschlossenen, prüden, freizügigen oder
gar libertinen Individuen zum Zankapfel,

zum Gegenstand der Verfolgung, mitunter
auch zur Verdammung.

Verletzung und Befreiung von Tabus

Gemeinhin wird dann von Pornografie
gesprochen, wenn die sexuellen Normen,
Verhaltensweisen und Tabus, die sich
eine Gesellschaft gegeben hat und die
von ihrer Mehrheit als selbstverständlich
akzeptiert werden, gebrochen und
verletzt werden. Zumindest Gesetzgebung
und Zensur haben sich diese Definition
immer wieder zu eigen gemacht und sie
zum Anlass ihrer Interventionen genommen.

So gerät in einer Sozietät, in der
unverhüllte primäre Geschlechtsmerkmale
als etwas Unschickliches gelten, deren
Darstellung im Bild oder Beschreibung in
Worten in den Bereich der Pornografie.
Und wo die Intimsphäre des Schlafzimmers

tabu ist, muss jede Abhandlung
dessen, was sich dort zwischen zwei
Menschen gelegentlich abzuspielen
pflegt, als unzüchtig eingestuft werden,
vor allem wenn die Darstellung über
blosse Andeutung hinausgeht. Kurz vor
der Jahrhundertwende wurde Gustave
Flauberts «Madame Bovary» zum
Gerichtsfall, nicht zuletzt, weil sich im
Roman die Ehebrecherin mit ihrem Liebhaber

in einer verhangenen Kutsche durch
die Stadt fahren liess. Die Vorstellung,
was das unverehelichte Paar in der Kalesche

hätte unternehmen können,
genügte in jener sittenstrengen Zeit, dieses
Werk der Weltliteratur zum öffentlichen
Ärgernis zu deklarieren. Arthur Schnitz-

15


	Männer und Frauen auf dem Weg zu neuen Ufern

