
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 35 (1983)

Heft: 14

Artikel: Pfeile und Ziele : Aspekte des chinesischen Spielfilms von 1930 bis
heute

Autor: Cosandey, Roland

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932396

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932396
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KOMMUNIKATION + GESELLSCHAFT

Pfeile und Ziele
Aspekte des chinesischen Spielfilms von 1930 bis heute

In den letzten 20 Jahren hat die Sinologie,
vor allem die angelsächsische, ihr
Forschungsgebiet stetig erweitert. Das
betrifft Literatur, Theater und ganz allgemein

die kulturelle und politische
Geschichte im China des 20. Jahrhunderts.
Merkwürdigerweise blieb der Film
unbeachtet, obwohl sich gerade in ihm nun
schon gut 50 Jahre lang die wichtigen
Kräfte und Tendenzen niedergeschlagen
haben.
Zurückhaltung angesichts eines wenig
akademischen Gegenstandes?
Unzugänglichkeit des Materials (der Filme in
erster Linie)? Wohl eine Kombination von
beidem. Oder allgemeiner gesagt: Vom
chinesischen Film vor 1949 hat man im
Westen wenig bis gar nichts gesehen und
kann sich deshalb darunter auch nicht viel
vorstellen; die kommunistische Produktion

nach 1949 wurde als Rädchen einer
Propagandamaschine betrachtet, wegen
ihrer politischen Aufgabe in die Funktion
eines blossen Instruments verwiesen und
in der Ästhetik kaum je für voll genommen.

Man hat nicht einmal speziell
untersucht, wie dieses Mittel dem Zweck dient,
von Loesels Studie (siehe Bibliografie)
und einigen Artikeln abgesehen (man
vergleiche auch zu diesem Punkt: Alan
P. Liu, Communications and National
Integration in Communist China, University
of California Press, 1971).

Die (Wieder-)Entdeckung

Seit dem politischen Umschwung in
China fügt sich nun vor unseren westlichen

Augen nach und nach eine chinesische

Filmgeschichte zusammen. Davor
gab es nur die Berichte einiger weniger
Augenzeugen (Sadoul, Casiraghi, Bergeron

und Leyda - der von Leyda ist
unentbehrlich). Mit einem Film ab und zu nährten

Festivals spärlich die Neugier. Jene

paar «Musterwerke» der Jahre
1968-1972, die überall herumgereicht
wurden, haben ein so konventionelles
Bild hinterlassen, wie es ihr Inhalt war.
Die Chinesen lösten sich langsam aus
dem Chaos der Kulturrevolution und
knüpften wieder Kontakte an, so - was
den Film betrifft - 1978 in Pesaro mit
20 Spielfilmen, 1979 in Paris mit etwa 40
und 1980 in London mit 31 Spielfilmen.
Anfang 1982 zeigte das Festival Turin die
grösste Retrospektive, die je dem
chinesischen Filmschaffen gewidmet war, sie
umfasste rund 130 Werke seit 1925.
Einige von ihnen kamen in Pariser Kinos
heraus, und in Mannheim wurden noch
im selben Jahr eine Retrospektive und ein
Kolloquium zum gleichen Thema
veranstaltet.

Die vorliegende Studie beruht auf den
Retrospektiven von Turin und Mannheim.
Sie bezieht ihre Aussagekraft aus
persönlichem Augenschein - beschränkt auf
60 Filme für ein halbes Jahrhundert
Produktion - und aus der Literatur. Die
wichtigsten Titel sind am Schluss (Bibliografie)

aufgeführt.
Die gegenwärtige (Wieder-)Entdeckung
des chinesischen Films ist durch
Umstände bedingt, die etwas erläutert werden

müssen. Die politische Bewegung,
die im Oktober 1976 zum Sturz der Vierer-
bandeführte, brachte ein Schlagwortvon
1956 wieder an die Oberfläche: «Lasst
hundert Blumen blühen, lasst hundert
Schulen miteinander wetteifern!». Die
neue Losung der vier Modernisierungen
hatte ihre direkten Auswirkungen auf den
Film, der seit 1975 auf einem Tiefstand
war, wenn nicht gar am toten Punkt. Ein
gewisser Aufschwung zeichnete sich
zwar schon vor dem politischen Wechsel
ab, aber der entscheidende, offizielle
Neubeginn ist 1977. Dieser war offenbar
in allen Bereichen dringend nötig, in
Ausbildung, Produktion und technischer

2



Ausrüstung. Die jetzige Öffnung nach
aussen entspringt einem mächtigen
Nachholbedarf. Erneuerung und
Neuorientierung sind absolut notwendig, es
geht schliesslich um einen Bereich von
vitaler Bedeutung in den Augen der
Regierenden eines kommunistischen Staates,
einen Bereich, der in sich Information,
Kunst und Propaganda vereinigt.
Die Filme, die nun seit 1978 überraschend
grosszügig dem Westen gezeigt werden
(auch dank der Hartnäckigkeit der
europäischen Veranstalter), umreissen, was
die chinesischen Autoritäten in diesem
neuen Klima nach aussen und - wohl
begrenzt-nach innen zeigen wollen. Sie
definieren gewissermassen das zur Zeit
zugelassene Erbe, in China bekanntlich eine
variable Grösse. Seine heutigen
Ausmasse sind von den Restaurationsbestrebungen

bestimmt, die in der Volksrepublik
China seit einigen Jahren auf

kulturellem Bereich unter grossen Anstrengungen

betrieben werden.*

1:1930-1949

1. Yanan: Die revolutionäre Legitimität

Die Achse jeder Darstellung ist natürlich
1949, die Befreiung. Die dogmatischste
Version, heute ausser Kurs, aber nicht
erst in der Kulturrevolution formuliert,
lässt den chinesischen Film 1939inYanan
beginnen, Hauptstadt der kommunistischen

Stützpunkte des Nordens und Kern
der zukünftigen Volksrepublik. Dort
arbeitete unter Yuan Muzhi und Chen Boer
eine kleine, schlecht ausgerüstete
Gruppe von Dokumentarfilmern, denen

* Es ist hier grundsätzlich immer nur vom Spielfilm die Rede,
so wichtig auch die übrige Produktion (Dokumentarfilm,
wissenschaftlich-didaktischer Film) in China ist.
Lin Niantung, ein Historiker aus Hongkong, schätzt die
Gesamtproduktion seit den Anfängen auf einige zehntausend
Titel, wovon etwa die Hälfte erhalten sei (Mündliche Mitteilung,
Mannheim, Oktober 1982).
Für die Zeit nach 1949 hat man folgende Zahlen:
1949-1966: 603 Spielfilme
1967-1976: ca. 60, die meisten davon ab 1970
1977-1981: 319 (1981: 105; 13 Studios in Betrieb)
Die Statistik gibt für 1978 22 Milliarden Kinobesuche an. Von
einem Erfolgsfilm wie «Das Glück schlägt an die Tür» (Studio
Beijing, 1981 wurden 400 35mm- und 600 16 mm-Kopien
hergestellt. Die zweite Zahl weist auf die Bedeutung der mobilen
Projektionseinrichtungen hin.

Joris Ivens heimlich seine Kamera
(35 mm Eyemo, Marke Bell & Howell)
hatte zukommen lassen. Diese Leute bieten

sich als Legende an, zumal sie mit
dem Verdienst revolutionärer Legitimität
geschmückt sind.
Jenseits von derart exemplarischen und
oft als Exempel benutzten Geschichten
waren jene zehn Jahre (1939-1949) ja
tatsächlich eine Art Versuchslabor. Film
spielte darin anfangs nur eine bescheidene

Rolle und gewann entsprechend an
Bedeutung, als die kommunistische
Verwaltung ihre Macht ausdehnte und
befestigte.

Von 1938an biszum Endedes
chinesischjapanischen Krieges geschah in groben
Zügen folgendes: Intellektuelle und
Künstler demokratischer und kommunistischer

Ausrichtung begaben sich in die
sogenannt befreiten Zonen, um dort den
politischen Kampf fortzusetzen, den sie
als Schriftsteller, Filmer und Theaterleute
vor allem in Shanghai geführt hatten. Aus
Wuhan (Hankou) und Chongking -
Städte, die 1937/38nacheinanderSitzder
sich zurückziehenden Regierung Chian
Kai-sheks und entsprechend auch der
nationalen Filmproduktion gewesen waren
- kamen solche, die sich dort an der
Propagandaarbeit der Einheitsfront beteiligt
hatten, einem taktischen patriotischen
Bündnis von Guomindang (Nationaler
Volkspartei) und KP, das anfang 1937,
kurz nach Kriegsausbruch, formell gegen
Japan geschlossen worden war, aber von
der Komintern (Kommunistischen
Internationale) schon seit 1935 befürwortet
worden war. Eine weitere Gruppe bildeten

Leute, die dem Kommunismus seit
langem nahegestanden hatten und nun
von der Guomindang oder den japanischen

Besetzern bedroht waren.
Sie alle kamen im Norden in eine ganz
neue, unvertraute Situation und hatten
sich fortan der Führung der Partei und
Mao zu unterstellen; die entsprechenden
Richtlinien sind in Maos «Neuer
Demokratie» (Januar 1940) formuliert.
Während des Bürgerkrieges (1946-1949)
wuchs die kommunistische Einfluss-
nahme, was einigen Leuten der Yananer
Filmgruppe erlaubte, in Changchun
(Mandschurei) zu arbeiten. Die alten Studios

dort waren von den Japanern neu

3



eingerichtet, dann von der nationalistischen

Guomindang beschlagnahmt worden.

In dieser paradoxen Umgebung
entstand der Film «Den Sungari-Fluss
entlang» (Jin Shan, 1947), ein Epos des
antijapanischen Widerstands. Es endet mit
der symbolischen Vereinigung von Arbeitern

und Partisanen, die Nationalisten
werden deutlich ausgeschlossen. Die
Studios von Changchun kamen 1948 unter

kommunistische Verwaltung und bald
darauf auch jene von Beijing, ebenfalls
mit japanischer Ausstattung.
Die Gruppe von Yanan produzierte nur ein
paar Dokumentär- und noch weniger
Spielfilme, aber auf ideologischer Ebene
ist das dennoch die einzig legitime
Produktion. Als einzige stand sie von Anfang
an «unter der Führung der Partei im
Dienst von Bauern und Arbeitern», wie
die Terminologie lautet.
Zwar ist die progressive Filmproduktion
Shanghai's, auf die wir noch zu sprechen
kommen, von grosser Bedeutung, aber
für die nach 1949 vertretene ästhetische
Linie waren Werke der echt revolutionären

Künstler massgeblich, so «Töchter
Chinas» (Ling Zifeng 1949) und «Das
Mädchen mit den weissen Haaren»
(Wang Pin und Shui Hua, 1949/50). Vor
allem der zweite Film könnte bei genauer
Analyse Aufschluss über die exemplarische

Arbeitsweise des «Kulturlabors»
von Yanan geben. Vorläufig ist er jedoch
noch in legendäre Anekdoten verpackt.
Nun wardieYananer Produktion natürlich
nicht der Uranfang des chinesischen
Films, nicht einmal des politischen. Die
Mitglieder dieser Gruppe kamen zu
einem guten Teil aus einer bestehenden
Industrie, deren Beschreibung nicht fehlen
darf, wenn es darum geht, den historischen

Hintergrund zu beschreiben.

2. Shanghai: Der progressive Film der
dreissiger Jahre

Obwohl die Kinos zu 90 Prozent von
Hollywood kolonisiert waren, existierte eine
chinesische Filmindustrie. Zentrum waren

die Küstenstädte, seit den zwanziger
Jahren vor allem Shanghai. Diese Industrie

beruhte wie ihr amerikanisches Vorbild

auf dem Studio- und Star-System

und produzierte Filme nach Rezepten
made in USA, entwickelte daneben aber
Genres, die chinesischen Erzähltraditionen

entsprangen (Geschichten von
Gespenstern, kaiserlichen Prüfungskandidaten,

legendären Liebespaaren, unbe-
zwinglichen Helden usw.). Da kein
Materialvorliegt, kann man sich über die Qualität

auch kein Urteil bilden; es waren
offenbar populäre Streifen mit viel Aktion,
Vorläufer der heute in Hongkong, Taiwan
und Singapur produzierten Filme.
Materielle Gründe haben den Bestand
gefährdet: Produkte und Produktionsfirmen

waren kurzlebig, Kriege und
Besetzungen zerstörerisch. Was erhalten ist,
bleibt in den unteren Schubladen der Ar-

1.
In der politischen und kulturellen
Geschichte der Volksrepublik China kam es
immer wieder zu Konflikten, die im Urteil
über den progressiven Film der dreissiger
und vierziger Jahre, «Film des 4. Mai»
genannt, deutlich werden. Die
«Berichtigungskampagne» und damit auch Maos
«Reden von Yanan über Kunst und Literatur»

(Mai 1942) zielte auf die Intellektuellen
und vor allem auf jene Künstler ab, die sich
während des chinesisch-japanischen Krieges

den Kommunisten angeschlossen hatten.

Vokabular und Inhalt der Ermahnungen

waren unverändert, als es nach der
Befreiung darum ging, unter anderen die
Filmleute der vorrevolutionären Tradition von
Shanghai zur Ordnung zu rufen, denen
Revisionismus und Subjektivismus vorgeworfen

wurde.
Das wiederholte sich in der «Kampagne
zur Umerziehung der Intellektuellen»
1952/1953, die durch die offizielle Kritik an
einem Film Sun Yus eingeleitet wurde.
(«Das Leben des Wu Xun» mit Zhao Dan in
der Hauptrolle, 1950 in einem der letzten
noch nicht verstaatlichten Studios produziert).

Das wiederholte sich noch einmal
während der strengen «Kampagne zur
Umerziehung der Rechtsabweichler», die im
April 1957 auf das Zwischenspiel der «Hundert

Blumen» folgte, dann wieder 1964 und
während der Kulturrevolution. Damals
wurde eine ganze Generation von Künstlern

und Kulturverantwortlichen radikal
ausgeschaltet, in Gestalt der «Vier
Bösewichte» Chou Yang, Xia Yan, Tian Han und
Yang Hansheng exemplarisch verurteilt
und dem Revisionismus Liu Shaoqis
zugeschlagen.

4



«Strassenengel» (Malv tianshi) von Yuan
Muzhi, Shanghai 1937, mit Zhao Huishen, Wei
Heling, Zhou Xuan, Zhao Dan (v. I.n.r.).

chive verschlossen; die kulturellen
Instanzen der Volksrepublik sind nicht
geneigt, solche als kapitalistisches Amüsement

gebrandmarkte Filme zur Sichtung
freizugeben. Es bleibt nichts anderes übrig,

als ausserhalb der Volksrepublik bei
chinesischen Gemeinden in Asien und
Amerika nach Kopien zu fahnden. Die
Retrospektive von Turin hat bewiesen, wie
lohnend solche Unternehmen sein können.

Es gibt weitere Tabus, die den Weg zu
einer vertieften historischen Kenntnis
versperren. Die Volksrepublik China zeigt
auch jetzt keine nationalistischen Guo-
mindang-Filme, obwohl sie von
dokumentarischem Interesse und ästhetischem

Wert sind. In beiden Hinsichten ist
«Sohnespflichten» (Fei Mu, 1935)ein
hervorragendes Werk, das wahrscheinlich
mit der neokonfuzianischen Kampagne
für ein «Neues Leben» zusammenhing.
Unter Verschluss bleiben auch die Filme
der Einheitsfront. Zwar haben kommuni¬

stische oder sympathisierende Künstler,
wie die Partei es befahl, daran mitgearbeitet,

aber die entsprechende innerparteiliche

Linie ist «vom Lauf der
Geschichte verurteilt worden», wie das so
heisst. In einigen dieser Filme, vor und
während der Einheitsfront, ist Jiang
Quing, die spätere Frau Maos, in kleineren

Rollen zu sehen. Sie liess alle erreichbaren

Kopien beschlagnahmen, sobald
sie, etwa 20 Jahre später, die Macht dazu
hatte. Jiang Quing ist gestürzt, und
dennoch bleiben die Filme verlocht-es gilt so
oder so der Vorrang der Ideologie. Es sollen

sich darunter immerhin einige der
wichtigsten Werke des progressiven
Films befinden, u.a. «Szenen aus dem
Stadtleben» (Yuan Muzhi, 1935) und
«Blut am Wolfsberg» (Shen Fu und Fei
Mu, 1936).
Damit haben wir genannt, was neben
dem Dogma von Yanan als Vergangenheit

noch zugelassen ist: der progressive
Film. Er verwirklichte in seinem Kontext,
was die ähnlichen und beinahe gleichzeitigen

europäischen Strömungen nicht
annähernd erreichten, nicht einmal in
Deutschland vor 1933.
Der progressive Film ist Frucht der Politik,

5



die die KP- seit 1927 im Untergrund - an
der «kulturellen Front» betrieb. 1930
wurde die «Liga der linken Schriftsteller»
gegründet, und bald darauf bildete sich
eine Gruppe unter der Leitung des Theater-

und Drehbuchautors Xia Yan, die
speziell im Bereich Film operierte; Inspirator

war der marxistische Theoretiker
Chu Qiupai.
Die japanische Besetzung der
Mandschurei (September 1931 und der Angriff
auf Shanghai (Januar 1932) lösten starke
Reaktionen aus. In den Studios von Min-
xing, Lianhua und Yihua entstanden
Kernzellen von Regisseuren, Drehbuchautoren

und Schauspielern, die patriotische,

sozialkritische und anti-imperialistische
Themen und eine realistische

Ästhetik einführten.
Ihre Filme hatten soviel Erfolg, dass in
den selben Studios gleichzeitig Filme, die
für die Guomindang eintraten und stark
progressiv beeinflusste Werke produziert

wurden. Letztere konnten übrigens
die Gesetze von Angebot und Nachfrage
nicht umgehen, sie mussten in den vom
Markt gesteckten Grenzen bleiben. Ihre
eigene, unabhängige Firma, die Diatong,
bestand nur 1934/35 für die Zeit einiger
weniger Produktionen.
Antikommunistische Repression und
eine Zensur, die Sozialkritik, Kritik an der
Regierung und allzu deutlich anti-japanische

Stellungnahmen unterdrückte,
schränkten die oft anonymen «Infiltrierten»

und ihre Mitarbeiter in ihren
Möglichkeiten ein. So konzentrierte sich die
Arbeit auf das Drehbuch, das von
Milieurecherchen bis zur Niederschrift sorgfältigst

ausgearbeitet wurde, und auf einen
sehr erfinderischen Gebrauch dervisuel-
len Filmsprache. Abgesehen vom Inhalt
und der Form, beruhte die Anziehungskraft

der Filme auf einer Reihe von Stars,
begabten und populären Schauspielerinnen

(Ruan Lingyu, Li Uli, Zhou Xuan, Bai
Yang, Chen Boer und Xia Beizun) und
Schauspielern (Zhao Dan, Wei Heling,
Yuan Muzhi, Liu Chiung), die mit den Studios

liiert waren.
Werke wie «Diegrosse Strasse» (Sun Yu,
1934), «Strassenengel» (Yuan Muzhi,
1937) und «Kreuzweg»(ShenXiling, 1937)
sind nicht einfach der Vollständigkeit halber

erwähnenswert - der progressive

Film Chinas erweist sich, global gesehen,
als eine der reichsten Strömungen jener
Zeit. (Wobei wir die chinesische Produktion

der dreissiger Jahre erst beschränkt
kennen).
Mit dem progressiven Film tritt eine
Generation von Künstlern auf: Regisseure
(Sun Yu, Yin Yunwei, Zhu Shilin, Shen Fu,
Shi Hui, Chen Bukao, Cai Chusheng),
Drehbuchautoren (A Ying, Xia Yan, Tian
Han, Yang Hansheng), Komponisten (Nie
Er, Hsien Hsing-hai) und Schauspieler
(siehe oben), von denen viele bis in die
sechziger Jahre aktiv blieben.
Die behandelten Themen - die Situation
der Frau, die Arbeitslosigkeit nach der
Ausbildung, die imperialistische Ausbeutung,

der patriotische Kampf, das
Proletarierelend in den Städten, der Feudalismus

- sind charakteristische
Problemstellungen einer Intelligenzia, die von der
«Bewegung des 4. Mai» (1919) geprägt,
sich dem Marxismus näherte. Weiter sind
die Filme auch Produkt der grossen
Erneuerung in Sprache, Roman und Theater,

die nach 1910 in China stattfand. Die
literarischen Neuerer orientierten sich an
westlichen Erzählformen, besonders
dem russischen und französischen
Realismus, und am naturalistischen Theater

2.
Was wir vom chinesischen Film wissen,
verdanken wir Studien, die zu Zeiten
gemässigter Ideologie erlaubt bis gefördert
wurden. Sadoul und Casiraghi weilten 1957
in China, Leyda von 1959 bis 1964, Bergeron
von 1959 bis 1961. In der Volksrepublik selber

ist nur eine einzige allgemeine
Filmgeschichte Chinas erschienen. «Die
Geschichte der Entwicklung des chinesischen
Films» (Cheng Jihua, Li Shaobai, Xing Zu-
wen, Beijing 1963); sie behandelt in zwei
illustrierten Bänden die Geschichte von den
Anfängen bis 1949. (Leyda erwähnt, dass
1957 ein anderes Werk in englischer
Übersetzung druckfertig vorlag, es ist jedoch nie
publiziert worden.) Obschon sehr orthodox,

ist es noch immer eine unentbehrliche
Quelle. Das Buch wurde in «Chinese Literature»,

Juni 1963 begrüsst, aber zwei Jahre
später wieder verdammt. Gleichzeitig wurden

die Werke, die es behandelte, aus dem
Verkehr gezogen. Ein dritter Band, der die
Zeit nach 1949 hätte behandeln sollen, ist
nie erschienen.

6



Die Schauspielerin Bai Yang im Film «Die Wasser

des Flusses fliessen im Frühling nach
Osten» (1947).

Ibsens, Cechovs und Shaws. Das neu
eingeführte Sprechtheater war stark gegen
die Tradition gerichtet (chinesisches
Theater ist musikalisch, gesungen) und
wurde sehr bald einmal dazu eingesetzt,
politische Ideen in verschiedenen
Formen zu verbreiten.
Aber die Kommunisten, die 1932 bis 1937
in der Filmproduktion von Shanghai wirkten,

waren in Analyse und Praxis radikal
verschieden von den Literaturreformern.
Diese waren elitär und kosmopolitisch,
während jene mit Hilfe eines in den Städten

weit verbreiteten Mediums eine
Kunst schaffen wollten, die sich wirklich
an die Massen richten und in einer
verständlichen Sprache politische Inhalte
populär machen, das heisst ins Volk
tragen sollte. Solche Zielsetzungen muss-
ten natürlich aufgegebene Grenzen stos-
sen; sie lieferten jedoch eine theoreti¬

sche Grundlage für die Tätigkeit der
progressiven Filmer und gewisser Schriftsteller.

Ein Meisterwerk der politischen
Literatur, Xia Yans Reportage «Tagelöh-
nerei» über Baumwollarbeiterinnen,
diente als Vorlage des Films «Aufschrei
der Frauen» (Shen Zhilin, 1933). (Xia Yans
Text findet sich in «Chinese Literature»,
1960, Nr. 8.)
Die massgeblichen Theorien, namentlich
jene der Neuen Proletarischen Bewegung

des 4. Mai, sind 1931/1932 von Chu
Qiupai in einigen Essays formuliert worden.

Ihr Einfluss auf das (chinesische)
marxistische Denken in Sachen Kunst,
insbesondere auf die maoistischen
Konzeptionen, ist eine sichere - und
totgeschwiegene - Tatsache (Siehe Paul
G.Pickowicz. «Marxist Literary Thought
in China. The Influence of Ch'ü Ch'iu-
pai», University of California Press. 1981.)
Anders als im Fall der marxistisch
geprägten Produktion Europas war der
Einfluss des sowjetischen Films auf den
progressiven Film von Shanghai nur gering.
Er wurde zwar in kurzlebigen Zeitschriften

und den Filmbeilagen grosserTages-



Zeitungen diskutiert, aber man hat offenbar

mehrdavon gelesen als gesehen. Die
Verbreitung der revolutionären
Stummfilmklassiker scheint zufällig gewesen zu
sein (erwähnt werden «Panzerkreuzer
Potemkin» und «Sturm über Asien»), je-

3.
Der bekannte Schauspieler Zhao Dan, ein
Überlebender der Kulturrevolution, hat die
Position der Künstler seiner Generation,
seiner Lebenserfahrung, mit aller Schärfe
formuliert. DerTexterschienam8. Oktober
1980 als Brief in derTageszeitung «Renmin-
ribao». Eindringlicher als jeder andere uns
bekanntgewordene Protest diskutiert er
die Kompetenzen von politischer und
künstlerischer Instanz im Verhältnis
zueinander, ein Problem, das aufbrach, sobald
die Kontrolle der Ideologie über die Kunst
der Praxis mehr Raum gegeben hat:
«(...) Manche unserer Künstler, die die
Sache unserer Partei treu vertreten und
unermüdlich arbeiten, reagieren mit Angst-ein
erworbener Reflex - auf die Worte (Stärkung

der Führerrolle der Partei). Denn aus
ihren Erfahrungen mit früheren politischen
Kampagnen wissen sie, dass diese (Stärkung)

jedesmal Aufruhr, willkürliche
Einmischung und sogar (allgemeine Diktatur)
bedeutete.»
«(...) Die Partei nimmt ihre Führerrolle
wahr, indem sie die nationale Wirtschaft
plant und überdie Landwirtschafts- und
Industriepolitik bestimmt, sie braucht aber
nicht ihre Führerrolle wahrzunehmen,
indem sie bestimmt, wie Land bebaut wird,
wie man einen Stuhl schreinert, wie man
ein Paar Hosen näht, wie man ein Essen
kocht. Die Partei braucht nicht darüber zu
bestimmen, wie man einen Artikel schreibt
oder ein Theaterstück aufführt. Für Kunst
und Literatur sind die Künstler selbst
zuständig.»
«(...) Sollen unsere künstlerischen und
literarischen Vereinigungen oder Gruppen
eine bestimmte Ideologie zu ihrem
Leitprinzip erheben? Sollen wir einen bestimmten

Aufsatz zu unserem Leitgedanken
machen? Darüber muss sorgfältig nachgedacht

und diskutiert werden. Meiner
Meinung nach-lieber nicht. Denn einer Schule
zu folgen und die Gedanken der anderen
hundert nicht zur Kenntnis zu nehmen, hat
in der langen Geschichte seit den alten Zeiten

Kunst und Literatur noch nie zum Blühen

gebracht.»
(Englische Übersetzung in: Chinese Literature,

Nr.1, Januar 1981)

denfalls bleibt diese Frage umstritten.
Der sowjetische Einfluss auf die
Filmschaffenden von Yanan machte sich später

bemerkbar. Sie kannten ab 1939 vor
allem einige Werke des sozialistischen
Realismus («Capajer» von Sergej und Ge-
orgij Wassiliew, 1935, «Die Matrosen von
Kronstadt» von Dzigan und die beiden
Lenin-Filme von Michail Romm, 1937/38).
Die allgemeine Begeisterung für den
Tonfilm «Wege des Lebens» (Nikolai Ekk,
1931) kann nicht darüber hinwegtäuschen,

dass das amerikanische Vorbild,
bzw. das deutsche (UFA vor 1934), weit
mehr Gewicht hatte. Man beachtenurdie
Verwendung der sehr vielseitigen
Formen und Möglichkeiten von Milieukomödie

und Drama.
Li Bingqians (alias Jack Lee) Urteil über
Lubitsch ist bezeichnend: «Was ich vor
allem schätzte, war die Art und Weise,
wie er ausserordentliche Dinge mit
beschränkten Mitteln zustandebrachte, dabei

sogar den Dekorwechsel aufs Minimum

reduzierte. Diese Arbeitsweise war
für einen chinesischen Regisseurvon
damals bestens anwendbar» (In: Positif,
Nr. 260, Okt. 1982). Mit einem solchen Be-
wusstsein sich an Hollywood zu orientieren,

war nicht bloss eine Nachäfferei, wie
es sie überall und im Überfluss gab, von
den Ersatz-Shirley-Temples bis zu den
imitierten Girls in den «all talking, all
singing, all dancing»-Filmen. Es entsprach
gewiss den Bedürfnissen von Produktion
und Rezeption, aber die Filmer machten
sich auch die Sprache des Hollywood-
Films als Ausdrucksmittel zu eigen und
verwendeten sie so deutlich wie möglich
für ihre eigenen Ziele und Zwecke.

3. Shanghai: Der progressive Film der
vierziger Jahre

Die erste Periode des linken Films war
kurz. Sie ist von zwei Ereignissen
eingegrenzt, dem Angriff auf Shanghai 1932
und dem Ausbruch des chinesisch-japanischen

Krieges 1937. Vom Film der
Einheitsfront (1936-1939) und den Anfängen
einer eigentlich kommunistischen
Produktion (1939-1949) in den sogenannt
befreiten Zonen haben wir bereits gesprochen.

Bleibt anzufügen, dass im besetz-

8



ten Shanghai weiterhin Filme produziert
wurden, wenn auch spärlicher. Hongkongs

Bedeutung für die Filmindustrie
nahm nach 1937 stetig zu. Was die
Japanerangeht, so bemühten siesich sehrum
den Aufbau einer Filmindustrie in der
besetzten Mandschurei (Manchukuo).
Nach Kriegsende brach bald einmal der
Bürgerkrieg aus, die grossen militärischen

Operationen begannen im März
1947.
Der rasche Niedergang des nationalistischen

Regimes und die unaufhaltsame
Machtübernahme durch die Kommunisten

bilden den Kontext einer zweiten
Periode des progressiven Filmschaffens in
Shanghai, in einem zugleich vertrauten
(Repression, Zensur) und neuen (sich
abzeichnende Niederlage der Nationalisten)

Rahmen.
Es entstand ein breites Spektrum von
Filmen, vom historisch-sozialen Gemälde
«Die Wasser des Huangpo-Flusses fHessen

im Frühling nach Osten», Cai Cus-
heng und Zheng Junli, 1947), übers
realistische Drama («Krähen und Spatzen»,
Zheng Junli, 1949) bis zur Adaption eines
Comic-strips («SanMao, derVagabund»,
Zhao Ming und Yan Gong, 1949). Satire
und Sittenkomödie kamen in bemerkenswerten

Lustspielen zum Zug («Falscher
Phönix», Zuo Lin, 1947, und «Hoch lebe
die Dame», Sang Hu, 1947). Literaturverfilmungen

waren schon in der ersten
Periode Vehikel, besser gesagt Trojanisches

Pferd, der Kritik gewesen und wurden

wiederum so eingesetzt
(«Nachtasyl»,Zuo Lin, 1947, nach Maxim Gorki).
Manche Filme erreichten eine Kunst, die
zwar nicht politisch war, aber brillante
Züge besass (z.B. «Freuden und Leiden
des mittleren Alters», Sang Hu, 1949). An
diesem Punkt stossen wir auf zwei
Probleme: Erstens wird die Definition
«progressiver Film» vage, und wir wissen
nicht genug, um sie zu klären, zweitens
kann man die oft weitaufgefächerte,
langjährige Aktivität bestimmter Regisseure,

deren Produktion verdächtig nach
«Gesamtwerk» aussieht, als Ganzes nicht
überblicken.
Inden Filmen der Wenhua und der Kunlun
- Firmen, in denen die engagiertesten
Leute arbeiteten - kommt das Vorgefühl
eines bevorstehenden Umbruchs klar

zum Ausdruck. Die Kritik ist unverhohlener,
sie entfaltet sich gelegentlich zu dia-

chronen Fresken, die zwanzig Jahre
umfassen. In äusserst sorgfältigen Inszenierungen

führten die Regisseure ihre Themen

(Entwertung, Angst vor Hungersnöten,
Familientrennung, Korruption der

herrschenden Klasse) mit aller Schärfe
vor Augen.
«San Mao, der Vagabund» wurde vier
Monate nach dem Einmarsch der
Volksbefreiungsarmee in Shanghai (Mai 1949)
abgedreht und mit einem nachträglichen
Schluss versehen, der das festliche Defi-
lee der Befreier zeigt. Dieses Happy-End,
das in der Folge unumgänglich wurde,
macht im nachhinein die Implikationen
des Films explizit. Man kann darin aber
auch das Symbol des Übergangs von der
Beschreibung zur Vorschrift, vom
denunzierenden zum repräsentierenden Film
sehen.

Roland Cosandey
(Aus dem Französischen übersetzt von

Marianne Sträuli)

Fortsetzung folgt

4.
An die Frage der Zuständigkeit schliesst
sich jene der (ästhetischen) Erneuerung
eng an, auch sie wurde in jeder liberalen
Periode diskutiert. Lösel hat einige wichtige
Texte übersetzt: «Gongs und Trommeln
beim Film» (Chung Tianfei, Dezember
1956), ein Artikel, der während der
Kampagne von 1957 unter heftigen Beschuss
kam, und «Monolog zur Frage der Innovation

beim Film» (Qu Baiyin, Frühling 1962),
ein Text, der uns eine Ahnung von den
nonkonformistischen Überlegungen gibt, die
Zhou Enlais Rede vor den chinesischen
Filmschaffenden (Juni 1961) anregte.
Diese Rede wurde in Zusammenhang mit
der «Kampagnezur Befreiung des Geistes»
im Februar1979 veröffentlicht und weitverbreitet.

«Über die Modernisierung der
Filmsprache» (Li Tuo, 1979) bezieht sich auf
die Gegenwart. An diesem Essay lässt sich
ablesen, wie rudimentär die historischen
Kenntnisse in Sachen Film sind, vor allem
was den Film in der übrigen Welt angeht.

9


	Pfeile und Ziele : Aspekte des chinesischen Spielfilms von 1930 bis heute

