
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 35 (1983)

Heft: 13

Rubrik: Filmkritik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


erforschlichkeit der Welt zu haben, auf
jeden Fall ist sie ihm nicht nur Anlass zu
Toleranz und Humanität, sondern auch zu
Spass, Witz und Ironie. Seine Menschlichkeit

äussert sich in der Zeichnung der
Protagonisten. Alle haben sie ihre kleinen
Marotten, wirken sie verletzlich, und alle
drücken sie ein Körnchen Wahrheit aus.
Die hervorragenden Schauspieler sind
nicht bloss Ideenträger, sondern auch
liebenswürdige und komplexe Individuen.
Als Zuschauer hat man Mühe, sich nuran
einem von ihnen zu orientieren. Resnais
bringt das Publikum im Gegenteil soweit,
ständig mitzudenken, eigene
Standpunkte zu überprüfen und sich auf
Überraschungen einzulassen. DieZeitsprünge
sowie die Vermengung von Melodrama,
gesellschaftskritischer Komödie,
Märchen und Singspiel - dem das Stilgemisch

der Innendekoration im Schloss
entspricht - verlangen vom Zuschauer,
ständig wach zu bleiben. Dass gerade
dadurch dessen Individualität und Selbst-
bewusstsein auch während des Kinokonsums

gewahrt bleibt, ist die schöne
Konsequenz eines Filmes, der für die Autonomie

des Individuums und den Pluralismus
der Ideen, plädiert. Nicht allein darin zeigt
sich die Durchdachtheit eines Werkes,
das mit staunenswerter Frische und wie
selbstverständlich grundlegende Fragen
des Menschseins diskutiert.

Tiborde Viragh

Antonieta

Frankreich/Mexiko 1982. Regie: Carlos
Saura (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung

83/181)
Eine Frau von heute beschäftigt sich mit
dem Leben einer Frau von gestern - einer
Mexikanerin, die sich 1931 in der Pariser
Kathedrale Notre-Dame das Leben nahm
-, und die beschworenen Episoden der
Vergangenheit werden ihr dabei zur
erlebten Gegenwart. Tod, Gewalttätigkeit,
Erinnerung - die drei Hauptthemen, die
sich durch Sauras gesamtes Oeuvre
ziehen - vermögen diesmal allerdings nur
die Mittlerfigur, die von Hanna Schygulla
gespielte Anna, in ihren Bann zu ziehen,
während dem Zuschauer die Identifikation

nicht recht gelingen will.

Dass Sauras filmischem Beschwörungsritual
diesmal die für diesen Autor sonst

so typische Magie fehlt, hängt nicht
zuletzt damit zusammen, dass in «Antonieta»

nicht nur das persönliche Schick-
saldervon Isabelle Adjanigespielten
Mexikanerin Antonieta Rivas Mercado
vergegenwärtigt wird, sondern drei
Jahrzehnte mexikanischer Geschichte. Von
dieser Geschichte aber, in deren Zentrum
eine gescheiterte Revolution und
enttäuschte Hoffnungen stehen, hat der
Zuschauer bereits präzise Vorstellungen,
die sich aus Kinobildern vom Dokumentarfilm

bis zum Italowestern gebildet
haben-Vorstellungen, die von Sauras doppelt

gebrochener Vergangenheitsbeschwörung

nicht oder nur bruchstückhaft
angesprochen werden. Die mexikanische
Wirklichkeit wird bei Saura mitden
idealisierenden Augen einer nur am Rande
beteiligten Frau gesehen, die ihrerseits das
Thema einer filmischen Rekonstruktion
bildet - eine doppelte Brechung, die den
Blick aufs Wesentliche verstellt.
Sauras faszinierende Fahrten in die
Vergangenheit kreisten bisher um Einzelfiguren,

deren persönliches Schicksal
zwar beispielhaft von (spanischer)
Geschichte geprägt war, die sich dem
Zuschauer aberdennoch als Identifikationsgestalten

anboten. Dies ist in «Antonieta»
schon deshalb nicht der Fall, weil die Heldin

ihrer eigenen Zeit fremd gegenübersteht:
Bevor sie ihr Schicksal mit demjenigen

des liberalen Politikers Vasconze-
los verbindet, versucht sie, die avantgardistische

französische Kultur eines Jean
Cocteau und Eric Satie nach Mexiko zu
verpflanzen. Dass und wie dieser Versuch
scheiterte, ist ein Thema, daswohl nur ein
Mexikaner nachvollziehen könnte. Im
übrigen haben auch die Berührungspunkte
der mexikanischen Volkskultur mit der
europäischen Zivilisation eine
filmgeschichtliche Tradition, die Saura ausser
acht lässt: Bilder von Eisenstein bis zu
Alexandro Jodorowsky, neben denen die
Anspielungen auf die Blutopfer der Azteken

in «Antonieta» blass und kraftlos
erscheinen.
Missglückte Werke begabter Autoren
enthalten oft wertvolle Hinweise auf das
Denken und Arbeiten der betreffenden
Künstler. Dies ist auch bei «Antonieta»

20



der Fall. Dabei denke ich weniger an Sau-
ras Meisterwerke der Introspektion, deren

innere Dramaturgie sich auf eine
Arbeit wie «Antonieta» nicht übertragen
lässt, als vielmehr an seine Auseinandersetzung

mit dem Ballett, an «Bodas de
sangre» und an «Carmen». Hierzeigtsich
Sauras Interesse für die bildhafte
Aufarbeitung literarisch bereits vorgeformter
Stoffe. Ich könnte mir vorstellen, dass
Saura vor allem die kulturhistorischen
Aspekte von Jean-Claude Carrières
Drehbuch interessiert haben: die überfeinerte

europäische Kultur als Ideal
mexikanischer Intellektueller - dass dieses
Thema dann aber, genau wie die Heldin
des Filmes selber, an der mexikanischen
Wirklichkeit zerbrach. Ein Filmgestalter
vom Formate Sauras wird aus einem
solchen Scheitern zweifellos seine Lehren
ziehen. GerhartWaeger

Valentina

UdSSR 1980. Regie: Gleb Panfilow
(Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
83/193)

Der 1937 geborene Gleb Panfilow gehört
mit Andrej Tarkowski und Larissa Sche-
pitko zur «jüngeren Generation» sowjetischer

Filmregisseure. Von seinen bis
heute insgesamt nur sechs Filmen sind
«W ognje broda njet» (Im Feuer ist keine
Furt, 1967) und «Proschu slova» (Ich bitte
ums Wort, 1975) im Westen an Festivals
und durch das Fernsehen (beispielsweise
1978 im ZDF) bekannt geworden. «Nat-
schalo» (Der Anfang, 1970) damals einer
der meistdiskutierten Filme in der Sowjetunion,

war 1974 auch in der Schweiz zu
sehen. Panfilows 1979 entstandener Film
«Thema »wurde verboten. Dass er seither
zwei Theaterstücke, «Valentina» (1980)
und «Vassa Jeleznowa» (1982) verfilmt
hat, «ist kein sehr gutes Zeichen»
(Cahiers du Cinéma, September 1982).
Vorlage für «Valentina» ist das in den
siebziger Jahren erfolgreiche Theaterstück

«Vorigen Sommer in Tschulminsk»
von Alexander Wampilow, der jung durch
einen Unfall umgekommen ist. Schauplatz

ist eine kleine «Beiz» in einem verloren

in der sibirischen Taiga gelegenen

Darja Michailowa und Rodion Nachapetow in
Gleb Panfilows Drama von Menschen, die in
einer zum Stillstand gekommenen Welt gefangen

sind.

Dorf (im Film heisst es Tabarsuk), wo es
noch keine Eisenbahn und keinen Strom
gibt, obwohl die Handlung 1970 spielt. Zu
sehen bekommt der Zuschauer nur die
Front des hölzernen Doppelhauses mit
der Veranda für die Gäste, den
eingezäunten Vorgarten, den Ausblick auf eine
Baumallee und einige andere Holzhäuser.

Das Dorf ist wie ausgestorben, die
meisten Leute sind in die nächste Stadt
gezogen. Für die Zurückgebliebenen ist
das kleine Wirtshaus der einzige Ort, wo
man sich trifft und klatscht und tratscht.
Bedient werden die Gäste von der Besitzerin

Anna (Inna Tschurikowa, die Frau
des Regisseurs) und von der 18jährigen
Valentina (Darja Michailowa), die mit
ihrem Vater im gegenüberliegenden Haus

21



wohnt. Geduldig flickt sie jeweils den
Zaun, wenn die Gäste die Latten wegreis-
sen, um direkt zur Veranda zu gelangen,
anstatt den kleinen Umweg um den
Vorgarten zu machen. Valentina möchte dort
Blumen anpflanzen und hofft, die Leute
würden mit der Zeit lernen, den Umweg
zu machen und den Garten zu schonen.
Anna hat eine konfliktreiche Beziehung
mit dem hinkenden Afanassi, mit dem sie
verlobtwar, deraberin den Krieg musste,
wo er verwundet wurde, während Anna
inzwischen ein Kind, Pawel, von einem
andern bekam. Afanassi trinkt mit dem
alten Taiga-Trapper llja (gespielt von Maxim

Munsuk, dem Darsteller des Dersu
Uzala) gern eins über den Durst, was
Anna zu ständigen Zänkereien veranlasst.

Annas Sohn Pawel (Sergej Kopal-
kow), ein etwas grobschlächtiger junger
Mann, verbringt die Ferien bei seiner
Mutter und umwirbt Valentina. Im
gleichen Haus wohnt auch Sinaïda (Larissa
Udowitschenko), die Apothekerin, mit
ihrem Geliebten Wladimir (Rodion Nach-
apetow). Wladimir ist hier mehr oder
weniger im Exil: Als eine Art Fahndungsbeamter

oder Untersuchungsrichter war er
in der Stadt mutig gegen Ungerechtigkeiten

vorgegangen, konnte sich aber nicht
durchsetzen, worauf er sich resigniert ins
Dorf zu Sinaïda verkroch. Er will sich vor
einem Prozess drücken, bei dem er als
Zeuge aussagen sollte. Und schliesslich
ist da noch Innokenti (Wsewolod Schi-
lowski), der Buchhalter und Freizeitjournalist

des Dorfes, der - Karikatur eines
kleinen Funktionärs-ständig herummek-
kert.
Theaterstück und Film schildern auf subtile

Weise, was in 24 Stunden zwischen
diesen Personen passiert. Dabei geht es
um das «ewige Drama»: X liebt Y, die/der
Z liebt. Hier ist es Valentina, die heimlich
Wladimir liebt, während ihr Pawel den
Hof macht. Wladimir aber ist mit Sinaïda
liiert, allerdings nicht sehr eng. Als aber
Valentina Wladimir ihre Liebe gesteht,
wovon ersehrge- und berührt ist, wird die
Eifersucht Sinaïdas geweckt. Sie verhindert

ein für den Abend vorgesehenes
Treffen der beiden und setzt Innokenti
den Floh ins Ohr, Valentina sei eigentlich
die richtige Frau für ihn, worauf Innokenti
zu Valentinas Vater geht und mit ihm

auch sogleich handelseinig wird. Am
Abend muss Valentina mit Pawel ausgehen,

der ihr Gewalt antut. Als sie nachts
heimkommt, stellt sie der wütende Vater
zur Rede. Sie behauptet aber, sie sei weder

mit Pawel noch Wladimir, sondern
mit Innokenti beim Tanz gewesen. Als an
Leib und Seele geschundenes Opfer hat
sie allein alle Konsequenzen zu tragen.
Die Heirat mit Innokenti wird ihr kaum
erspart bleiben. Pawel hat sein «Ziel»
erreicht, die kleine Serviertochter interessiert

ihn weiter nicht mehr viel. Und
Wladimir wird in die Stadt zurückkehren; die
Zuneigung des jungen Mädchens hat ihn
aus seiner Lethargie gerissen und ihm die
Tatkraft zurückgegeben: Er wird am
Prozess aussagen. Niemand hat den Umweg
gemacht, alle sind sie durch ihren «Garten»

getrampelt.
Auch Panfilows Film hält sich an die
aristotelische Einheit von Zeit, Ort und
Handlung, wodurch das Geschehen
einen einheitlichen, kammerspielartigen
Charakter bekommt. Betont wird dies
noch durch die intime Art der Inszenierung,

da gibt es kaum grosse Worte und
Gesten. Die Personen bilden eine
«geschlossene Gesellschaft», die Zeit
scheint in diesem gottverlassenen Nest
still zu stehen. Die Menschen sind in der
Wiederholung der immer gleichen
Gesten und Aktivitäten erstarrt. In dieser
unbewegten und unbeweglichen Welt
wächst Valentinas Liebe, ihre Passion.
Ihre Tragödie besteht darin, dass sie
nichts zu ändern vermag. Alles schlägt
auf sie zurück.
Gleb Panfilow predigt weder den
sozialistischen Realismus noch betreibt er
«aufbauende» Gesellschaftskritik. Indem er
sich eng an dieTheatervorlage hält, die in
Stimmung, Atmosphäre und Psychologie
viel Tschechow und Tennessee Williams
verdankt, schildert er mit feinen Nuancen
und Details das Drama einer jungen
sensiblen Frau, die in einer erstarrten, verfilzten

und griesgrämigen Welt von den
Männern «geopfert» wird. Alles verläuft
ganz normal, still, ohne Aufsehen und
grosse Bewegung. Und dennoch: Eine
stärkere Anklage gegen eine solche Welt,
gegen ein solches Verhalten lässt sich
kaum denken als Valentinas zerschunde-
nesjunges Antlitz. FranzUlrich

22



Bolwieser

BRD 1976/77. Regie: Rainer Werner
Fassbinder
(Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
83/183)

«Beschaffenheit des Menschen:
Haltlosigkeit, Langeweile, Angst», hat Oskar
Maria Graf seinem 1931 erschienenen
«Roman eines Ehemannes» als Motto
vorangestellt. Er beschreibt in «Bolwieser»

nach einer wahren Begebenheit den
Niedergang eines Stationsvorstehers
einerbayerischen Provinzstadt gegen Ende
der Weimarer Republik. Der angesehene
Beamte Bolwieser verfällt mit Leib und
Seele seiner jungen Frau Hanni, derToch-
ter eines reichen Brauereibesitzers. Als
sie ihn mit dem Gastwirt und Metzger
Franz Merkel betrügt, will er dies nicht
wahrhaben, aus Angst, seinen einzigen
Besitz zu verlieren. Er begeht bei einem
Verleumdungsprozess sogar einen
Meineid, um seine Hanni und deren Liebhaber

vor der Klatschsucht der Mitbürger
und dem bürgerlichen Ruin zu bewahren.

Bolwieser (Kurt Raab) ist seiner schönen, aber
ehebrecherischen Frau (Elisabeth Trissenaar)
in höriger Liebe verfallen.

Doch als seine Frau sich einem neuen
Liebhaber, dem Frisör Schafftaler
zuwendet, zeigt dereifersüchtige Merkl den
doppelt Gehörnten anonym wegen Meineids

an. Bolwieser wandert gebrochen
ins Zuchthaus, die Hanni lässt sich von
ihm scheiden und heiratet ihren Frisör.
Jahre später verlässt Bolwieser das
Gefängnis, irrt ziellos umher, findet
Unterschlupf bei einem Fährmann, dem er
seine Geschichte erzählt. Nach dem Tod
des Fährmanns übernimmt er dessen
Arbeit.

Dies war auch der Schluss von Rainer
Werner Fassbinders 1976/77 entstandener

gleichnamigen und 200 Minuten
langen Fernsehverfilmung in zwei Teilen. In
der um mehr als 80 Minuten kürzeren
Kinofassung dagegen wird Bolwieser die
Selbstversöhnung in der Natur verweigert.

Das Schlussbild erstarrt, wenn die
Titelfigur unter dem schallenden Gelächter

des Scheidungsanwalts in seine Zelle

23



zurückgeführt wird. Die Kürzungen
beschränken den seelischen Todesreigen
praktisch auf Bolwieser und Hanni und
reduzieren die Aussenstehenden fast nur
noch zu Stichwortgebern der Protagonisten.

Das Modellhafte der Erzählung
kommt stärker zur Geltung. Bolwiesers
Schicksal erhält einen ausgesprochen
exemplarischen Charakter, sowohl als
Beschreibung einervon Anfang an kaputten

Beziehung, als auch als Illustration
der Entstehungsbedingungen des
Faschismus im Kleinbürgertum.
Das Beispielhafte wird durch die
Manieriertheit der Kameraführung und die
Künstlichkeit der schauspielerischen
Interpretation, vor allem in derjenigen von
Kurt Raab in der Titelrolle, unterstrichen.
Sein Bolwieser ist gleichsam verdichtete
Unterwürfigkeit. Er ist der Prototyp des
perfekten Untertanen, deres allen andern
recht machen will. Die expressionistische

Stilisiertheit, die ihm und den übrigen

Darstellern eigen ist, und ihnen
etwas marionettenhaft Lebloses verleiht,
drückt aber auch aus, dass diese
Menschen nicht leben. Sie werden gelebt, von
ihren Trieben und Begierden, aber auch
von ihrer gesellschaftlichen Funktion, die
sie erfüllen (müssen). «Wie kann man nur
so haltlos sein?!», wirft Hanni ihrem Mann
verächtlich und verzweifelt vor, der ihr
auf eine auch sie demütigende Weise hörig

ist und seine Selbsterniedrigung
durch alkoholische und sexuelle Exzesse
kompensiert. Doch der Vorwurf trifft
auch sie selbst, die vom Bett des einen
Liebhabers ins nächste steigt und sich
dafür nachher zuhause im Spiegel
angeekelt anspuckt. Sie verachtet die
Schwachheit ihres Gatten auch deswegen,

weil er nicht fähig ist, sie zu halten.
Dieser nach aussen hin pflichtbewusste
und prinzipientreue Mann kann sie nicht
vor sich selber schützen. Er durchschaut
nicht die hinterlistigen Manöver, mit
denen sie ihn manipuliert. (Es gibt übrigens
nur wenige Filme - und Romane - die so
klar weibliche Strategien biosssteilen.
Man könnte dem Werk beinahe eine
misogyne Haltung vorwerfen, wenn nicht
offensichtlich würde, dass auch die Frau
ein Opfer ist.)
Tatsächlich ist dem ehrenhaften
Stationsvorsteher etwas vorzuwerfen: Dass

er seine Ehre und Würde nicht verteidigt,
und zwar nicht bloss um seinetwegen,
sondern auch um seiner Frau willen.
Fassbinder deutet damit unmissverständlich
auf die Verantwortung, die der einzelne in
seinem persönlichsten Verhalten für den
Mitmenschen trägt. So gesehen, tut
einem dieser gehörnte, verlachte und
verachtete Bolwieser nicht mehr leid. Sein
Flehen um Liebe erscheint plötzlich
egoistisch. Bolwieser ist kein guter Mensch;
denn wenn er Gutes tut, dann nur, um es
zurückzuerhalten. Sagt er am Anfang
noch zu Hanni: «Ich bin ganz dir!», so
wechselt das im Verlauf der Geschichte
zu: «Du bist ganz mir!» Bolwiesers Liebe
ist durch und durch besitzergreifend,
ohne dass er dafür etwas zu bieten hätte.
Wiederholt zeigt Fassbinder seinen
zügellosen Appetit beim Essen und im Bett.
Am liebsten würde er Hanni wie einen Vogel

im Käfig zuhause festhalten, um mit
ihr in aller Abgeschiedenheit das private
Glückzu geniessen. Bezeichnenderweise
hört man immer wieder das grelle
Schreien eines eingesperrten Vogels,
wobei dasTierchen ebenso oft Bolwieser
symbolisiert. Wirkt sein Liebesbedürfnis
egoistisch, so ist seine angebliche Naivität

Ausdruck höchster Feigheit. Dass er
so lange nicht erkennt, wie er ausgenützt
und zum Gespött der Leute wird, hat mit
einem bewussten Verschliessen der
Augen vorder Realität zu tun-aus Angst vor
der Auseinandersetzung. Dort aber, wo
er die Repression nicht zu fürchten
braucht, bei seinen Untergebenen also,
da lässt der Herr Stationsvorsteher die
Sau raus: Er brüllt und kommandiert
unbeherrscht herum.
Dass Fassbinder die Verantwortung des
Bürgers weiter fasst als bloss auf den
privaten Bereich, wird in der letzten
Gerichtsverhandlung deutlich. Als Bolwieser

des Meineids für schuldig befunden
wird, beschuldigt ihn der Richter, eine der
wenigen nicht karikierten Personen, er
habe mit seinem Vergehen der ganzen
Beamtenschaft und damit Deutschland
geschadet. Er hebt die Trennung
zwischen Individuum und Gesellschaft auf.
Der Ehrenkodex des Beamten Bolwieser
muss auch für den Menschen Bolwieser
gelten. Es ist in diesem Zusammenhang
nicht zufällig, dass Fassbinder die ersten

24



Nazis in Uniform unter Bolwiesers
Untergebenen auftauchen lässt, die das ganze
Ehedrama und den Verfall ihres Chefs
direkt erleben. Wenn dieser Vertreter der
Weimarer Republik trotz allen ihm verliehenen

Rechten, Pflichten und Würden
keine moralische Integrität besitzt, an die
er sich selber halten könnte, dann muss
ein strengerer Patron her, um die
Menschen vor sich selber zu schützen.
Bolwiesers nicht selbstbewusstes und
verantwortungsloses Verhalten - man hat es
verschiedentlich seine Untertanenmentalität

genannt-ermöglicht, ja fördert die
Diktatur des Faschismus.
Mit diesem Film begann Fassbinders
intensive Auseinandersetzung mit der
deutschen Geschichte. In kurzer Zeit
folgten «Despair» («Die Reise ins Licht»),
«Die Ehe der Maria Braun», dazwischen
die Selbstinszenierung in «Deutschland
im Herbst». Es gelang ihm, die Larmoyanz
früherer Filme zu überwinden, indem er
das Schicksal um Liebe bettelnder und
verratener Menschen in einen grösseren
Zusammenhang stellte. Durch diese
neue Perspektive, die allerdings keine
ideologische ist, gewannen seine Filme
eine Allgemeingültigkeit der Aussage,
was vom Zuschauer mehr verlangt als
unverbindliches Nachvollziehen tragischer
Gefühle. TibordeViragh

Quellenangabe:

RainerWerner Fassbinder; mit Beiträgen von Peter Iden, Peter
W. Jansen u.a., München 1983, Hanser Verlag, 340 Seiten, ill.
(Reihe Film 2)
Wolfgang Limmer: Rainer Werner Fassbinder, Filmemacher,
Reinbek bei Hamburg 1981, Rowohlt, 224 Seiten, ill. (Spiegel-
Buch)

Come Back to the Five and Dime,
Jimmy Dean, Jimmy Dean
(Komm zurück Jimmy Dean)

USA 1982. Regie: Robert Altman
(Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
83/185)

«Wen die Götter lieben, lassen sie jung
sterben». Nur 24 Jahre alt, prallte am
30. September 1955 James Dean mit
seinem weissen Spyder 550 Renn-Porsche
auf dem Weg zu einem Autorennen ge¬

gen eine schwarze Plymouth-Limousine
und starb beim Transport ins Krankenhaus,

ohne das Bewusstsein wiederzuerlangen.

Ein gigantischer Märtyrerrummel
ohne Beispiel hob an. Fanclubs schössen
wie Pilze aus dem Boden und zählten in
den USA fast vier Millionen zahlende
Mitglieder, 800000 Menschen kauften Tik-
kets, um das zerquetschte Unglücksauto
zu sehen, und noch drei Jahre nach
seinem Tode soll James Dean mehr Fan-
Briefpost erhalten haben als jeder
lebende Hollywoodstar. «Wenn Jimmy hier
wäre und sehen würde, was sich hier
abspielt, würde er, auch ohne Unfall, nochmals

sterben. Das ist Massenhysterie.
Jemand hat das ganze Land lahmgelegt.
Es ist eine gespenstische, krankhafte
Sache. Irgendetwas haben diese Kids in
Jimmy gesehen...» (Lew Bracker in
einem «Life»-Interview, Dean-Biografie
von John Howlett).
1956 dreht ein nicht mehr ganz junger
Robert Altman in Co-Regie seinen ersten
Dokumentarfilm: «The James Dean
Story» (eine Tatsache, die das auch
ansonsten eher dürftige Presseheft
übrigens glattweg unterschlägt). Der Film
wird ein finanzieller Misserfolg, doch sein
Regisseur macht als zynischer Kritiker
amerikanischer Mythen Karriere. Eine
Dekade später, nach kommerziellen
(«M.A. S.H.») und künstlerischen Erfolgen

(«Nashville») hatsich Altman auf
Einnahme-Minusrekorde hinuntergewirt-
schaftet und muss seine eigene
Produktionsgesellschaft Lion's Gate verkaufen.
Sich auf seine Wurzeln besinnend, inszeniert

er ein Off-Broadway Theaterstück
«Come back to the Five and Dime, Jimmy
Dean» und verfilmt es mit bescheidenen
Mitteln. Der aufgeblasene 16mm-Film
wird ein unerwarteter Kritikererfolg und
zu mehreren Festivals eingeladen.
Altman erhält wieder Angebote und hat jetzt
wie in alten Zeiten wieder drei Filme
gleichzeitig in verschiedenen
Produktionsphasen in Arbeit.

II.
Schon die Exposition ist typisch Robert
Altman: Die Ladeninhaberin des «Five
and Dirne», eine betagte Runzelschönheit,

schlägt mit einer Fliegenklappe nach
Fliegen,dieesgarnichtgibt. Neun Frauen

25



Mona (Sandy Dennis) im Ramschladen Five
and Dirne.

versammeln sich im schützenden Innern
des Ramschladens «Five and Dirne», um
den 20.Todestag von James Dean zu
feiern. Donnergrollen und aufkommende
Regenwolken symbolisieren die feindliche

Aussenwelt, die sie hinter sich gelassen

haben. Alles in ihren Gesprächen
dreht sich nur um das Eine, nämlich
Jimmy Dean. Teile des Verandadaches
des Hauses in «Giant» werden andächtig
bestaunt und wie Reliquien gesammelt.
Ein Nacktfoto, das nicht ins jungfräuliche
Madonnenbild passt, wird selbstverständlich

zerrissen. Dean wird für die
Frauen zum Menschengott oder besser
zum Gottmenschen, der alles verkörpert,
was sie sein möchten, der der Traum ist
von einem anderen Leben, das die Frauen
selber nie gehabt haben. Altman findet
dafür eine aussagekräftige Szene: Ein
Mauerblümchen des Fanclubs kleidet
sich plötzlich als attraktiver Vamp,
verwandelt sich aber aus Angst, seine
Imagegrenze zu sprengen, allein zu sein
ausserhalb der Norm, wieder zurück in ein
hässliches Entlein.

Das idealisierte Bild eines «Supermans»
treibt die echten Menschen ins Verderben

der Depression und Mutlosigkeit.
Einige wenige leben stellvertretend für
viele ihre Begierden und Wünsche aus.
Der entwurzelten Nachkriegsgeneration
war Dean in seiner quälenden Suche
nach einer Vaterperson mit festen
moralischen Werten eine Identifikationsfigur,
die einerseits ihr Leid teilte, andererseits
sich aber selber verwirklicht hatte und
auch von der älteren Generation
anerkannt oder zumindest geduldet wurde.
Dean, der mit neun Jahren seine Mutter
sterben sah und dessen grosse Liebe zur
Schauspielerin Pier Angeli unglücklich
verlief, jagte aber auch ständig wie ein
kleines Kind dem Phantom Liebe nach.
«In seinem Bestreben, alle Gefühle bis
zum Exzess auszuleben, ging er völlig in
der Liebe auf, wenn er dem Ruf seines
Herzens folgte. Doch genauso neigte er
auch dazu, vollkommen zu verzweifeln,
wenn das Objekt seiner Liebe für ihn
unerreichbar geworden war.» (Billy Bast in
seiner Dean-Biografie.) Hätten ihm die
Frauen ihr Übermass an Verehrung noch
zu Lebzeiten zukommen lassen, hätte ihn
das möglicherweise vor den Geschwin-

26



digkeitsexzessen und Selbstbeweisen,
die zu seinem Tode führten, bewahrt.
Dean starb jedoch noch bevor ihn die
Flutwelle des Ruhms richtig erfasst und
vielleicht mitgerissen hätte.
Die Premiere von «Rebel Without a
Cause» einen Monat und «Giant» gar
mehr als ein Jahr nach seinem Tode waren

erst eine der auslösenden Faktoren
für seine Legendenbildung. Die Gründe
für die Bewunderung von Dean? Er hat
sich selber einmal als vollkommenen
Balanceakt beschrieben. «Auf meiner linken
Schulter sitzt Marlon Brando und schreit:
<Leckt Euch am Arschb und auf der rechten

sitzt Montgomery Clift und schreit:
(Bitte helft mir!>.» Altman charakterisiert
in seinem Film den Fanclub-Fanatismus
als Unfähigkeit, im Jetzt zu leben, als
Suche nach Lebenshilfen, als Religionsersatz,

aber auch als verzweifelten
Versuch, einen glücklichen Augenblick
Leben einzufangen und für immer aufzubewahren.

III.
12 Darsteller, aber nur 11 Rollen gibt es in
Altmans Film. Denn das einzige männliche

Fanclubmitglied Joe (Mark Patton)
erscheint nach einer Geschlechtsumwandlung

20 Jahre später als Joanne
(Karen Black) juwelenverhangen in
einem weissen Porsche (selbstverständlich

Off-Screen geparkt, um die geringen
Mittel dertheaterähnlichen Inszenierung
zu unterstreichen). Mona (Sandy Dennis),

eigentliche - auch schauspielerische

- Angelfigur des Films, gerät noch
immer in Erregung, wenn sie erzählt, dass
sie als Statistin versteckt hinter dem
linken Ohr von Elizabeth Taylor kurz in
«Giant» auftaucht und macht sich und
anderen vor, ihr Kind sei aus einer sexuellen
Vereinigung mit James Dean entstanden.
Der Wunsch wird zur Wahrheit. Brutal
lässt Neurosen-Zauberer Altman Wunden

aufreissen. Verdrängtes wird an die
Oberfläche gespült. Die alte Frau an der
Theke überspielt die Alkoholsucht ihres
toten Gatten, und die männermordenden
Brüste von Sissy (Cher) sind auch nur aus
Gummi. Altman verwendete schwarze
Spiegel zwischen zwei identischen Sets
(einer für die Gegenwart, einer für die
Flashbacks), damit jeweils computerge¬

steuert das Licht auf- und abgeblendet
werden konnte. Illusion istdas Schlüsselwortin

seinem Film, der zumindest für
ungeübte Kinogänger seine Haken hat. Die
Rückblenden in die Vergangenheit sind,
weil ein Altersunterschied beiden
Schauspielern nicht sichtbar ist, nicht auf den
ersten Blickalssolchezu erkennen. Einzig
die in rote 22-Dollar-95-Windjacken aus
«East of Eden» eingehüllte Dean-Fange-
meinde ist ein untrüglicher Beweis für
einen Abschweifer in die Vergangenheit.
Oftmals verschleiert Altman bewusst, ob
es sich nun um Erinnerungen, Halluzinationen,

erklärende Einschübe oder um
blosses nostalgisches Nachspielen der
damaligen Ereignisse in der Gegenwart
handelt, die sich im Glas spiegeln.
Es ist von durchaus beklemmender
Faszination, wie jemand, den diese neun
Frauen nie richtig kannten, ihre Leben wie
ein Komet streifte und für immer ein
Brandzeichen hinterliess. Aber Altman
tut des Guten zuviel. Er überzeichnet,
wiederholt nur noch, vergröbert, wenn er
die «John Browns Body»-Hymne mit
Dean-Text unterlegt, einen Drinktoast
«Long live the dead» sprechen lässt oder
neben einer Christusfigur ein James
Dean Porträt aufstellt, das mit Neon-
lämpchen bekränzt ist wie ein Grab mit
Blumen. Zu der an und für sich schon
gefährlichen, den Weg zum Verständnis
verhindernden Darstellung der
Hauptpersonen als naive Geschöpfe vom Lande
(aus jenem texanischen Provinznest, in
dem «Giant» gedreht wurde) gesellt sich
eine in ihrem Zynismus gefährlich
pauschale Ablehnung jeglichen Interesses
an Medienpersönlichkeiten, was umgekehrt

eben gerade zur Mythenbildung
führt. Logischerweise passen die literarisch

oft hochwertigen Dialoge auch
nicht so ganz in die Münder der in breitem
Kaugummi-Englisch lamentierenden
Dean-Fangemeinde.

IV.
Am Schluss, wenn bereits die Titel abrollen,

blendet Altman noch einmal den
«Five and Dirne» ein. Der Wind hechelt
durch die verstaubte Spinnwebenlandschaft.

Das Haus ist am Zusammenfallen,
verwahrlost. Eine Zukunftsvision: so, wie
es einst sein wird, wenn sich das Starka-

27



russell längst auf eine neue
Sternschnuppe oder gar auf ein neues Medium
eingedreht hat. Möglicherweise kann das
aber auch ein versöhnlicher Hinweis auf
die positive Seite der Star- und
Märtyrerverehrung sein, auf die Leidenschaft und
das Leben, das die glühenden Verehrerinnen

James Deans trotz allem in das
alte, verlotterte Lädeligebälk brachten,
das ohne sie längst eine vergessene
Strassenruine im Supermarkt-Zeitalter
wäre.
«Come back Jimmy Dean» ist, wie die
kaum zufällige Titelanlehnung an das
weltberühmte Alkoholdrama «Corne
Back, Little Sheba» andeutet, ebenfalls
ein Film über die Droge Fernsehen, über

die Filmindustrie und ihre Schuld, Denkmäler

zu errichten, und eine Reflexion
über den immensen Einfluss, den die
Medien auf die heutige Gesellschaft
ausüben. Die sich häufenden Attentate von
übereifrigen Fans (John Lennon, Ronald
Reagan) scheinen Amerikas Filmemacher

von Martin Scorsese bis Robert Alt-
man zu beschäftigen. Und man hat
durchausdas Gefühl, dass in unserermo-
dernen Gesellschaft, die Kommunikation
erschwert und Gefühle eindämmt, die
extreme Liebe und Anbetung der Dean-
Fans, könnte sie sich nicht in gemeinsamen

Aktivitäten austoben, ein Ventil in
der Gewalt suchen würde.

Jürg Ammann

FORUM DER AUTOREN

Eine wehleidige Selbstentleibung
Pit Crauer zum Verbot der Radio-Hörfolge «Paul Irniger»

Anfangs Junihat die 2. Zivilabteilung des Bundesgerichtes das Verbot einerAusstrahlung

der Hörfolge «Paul Irniger» bestätigt, indem sie eine Berufung der SRG einstimmig

ablehnte und die Massnahme zum Schutz der Persönlichkeit von Irnigers Sohn
anerkannte. Das Urteil hat ziemlich Staub aufgewirbelt. Gestützt auf diesen
Bundesgerichtsentscheid könne, so wurde argumentiert, praktisch jede auch noch so sorgfältig

recherchierte dokumentarische Veröffentlichung verhindert werden, die sich auf
Personen beziehe, von welchen noch nähere Angehörige lebten. In Anbetracht der
medienrechtlich aussergewöhnlichen Aspekte dieses Urteils, hatJürg Prisi den Autor
der Hörfolge um eine Stellungnahme gebeten, diehierim vollen Wortlaut zur Darstellung

komm t, nachdem ZOOM bereits in den Nummern 22/78, 17/79, 1/80,2/80 und 1/82
über diesen Rechtsstreit berichtet hat.

Wenn das Bundesgericht betont, an der
Wahrheit und Objektivität der Irniger-Te-
tralogie sei nicht zu rütteln, so klingt das
freundlich. Aber genau diese netten
Worte für den Autor werden künftig jede
Dokumentation über ein Schweizer
Thema verklagbar machen. Meist wird sie
aber schon zum voraus einer durchaus
vernünftig vertretbaren Selbstzensur der
Medien zum Opfer fallen. Nach all den
übrigen Begründungen des Urteils bleibt
da nichts mehr.
Oder glaubt denn jemand, dieser
allerhöchste Schweizer Richterspruch gelte

nur für Schriftsteller, für Hörspiele oder
nur für die ungeliebte SRG? Oder nur für
frühere Zeitabschnitte, die den derzeitigen

so fatal ähneln?
Die vom Gericht anerkannte Bedeutung
einer Person in der Schweizer Geschichte
- Irnigers Taten und Äusserungen hätten
beinahe das einheitliche Schweizerische
Strafgesetzbuch in der Abstimmung zu
Fall gebracht, das unter anderem die
Todesstrafe abschaffte - berechtigt nicht
mehrzurVeröffentlichung. Dass eine
Behörde klagte, ohne den «Verletzten» vorerst

überhaupt zu fragen, dass aus der
28


	Filmkritik

