
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 35 (1983)

Heft: 11

Artikel: Feindbilder abbauen, Aufruf zur Besinnung

Autor: Jaeggi, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932390

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932390
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KOMMUNIKATION + GESELLSCHAFT

Feindbilder abbauen, Aufruf zur Besinnung

Cannes 1983 oder der Versuch, über Filme statt Umstände zu schreiben

Über Filme soll hier geschrieben werden,
obschon die Versuchung gross ist, über
den neuen Palais des Festivals und die
Organisation sich zu äussern. Der Palais ist
ein Musterbeispiel dafür, welches Unheil
moderne Architektur anzurichten in der
Lage ist. Über die Anzahl der Menschen,
die im «Bunker» durchgedreht haben,
wird wahrscheinlich so wenig Buch
geführt wie über die Festival-Organisation,
die sich dem architektonischen Übermut
restlos auslieferte. Am meisten Zeit hat
sie vermutlich in einer; ausgeklügelten
Plan investiert, im Innern des kolossalen
Gebäudes dig Pfade so zu verschlingen,
dass es auch geübten Orientierungsläufern

nach zwölf Tagen unmöglich war, auf
Anhieb an den richtigen Ort zu gelangen.
Ein Heer von Dienstbeflissenen schloss
jeden Tag einige Pforten und öffnete dafür

andere, um die Menschenflut durch
neue, scheinbar geeignetere Kanäle zu
schleusen. Die Rolltreppen änderten täglich

die Laufrichtung. Ünd wenn die Filme
langweilig waren, wurden im Dunkeln
Wetten abgeschlossen, auf welchen Wegen

man wohl diesmal ins Freie geführt
würde. Ein Japaner, der eine Vorführung
vorzeitig verliess, wurde am nächsten
Tag von einer Rettungsexpedition in
einem dunklen Betongang im zweiten Un-
tergeschoss glücklicherweise unversehrt
aufgefunden.

La grande bouffe

Dennoch: Das neue Palais ist ein
monumentales Sinnbild für das Festival
International du Film, das im Verlauf der Jahre
einer Gigantomanie erlegen ist, aus der
es nicht mehr herauskommt: jedes Jahr
mehr Menschen, jedes Jahr mehr Filme,
jedes Jahr mehr Stars. Da wird während
fast zwei Wochen «la grande bouffe» ze¬

lebriert, sozusagen ohne Rücksicht auf
Verluste. Die feine Kost, die in Cannes
ebenso aufgetischt wird wie die mastigen
Happen, wird vor die Säue geworfen. Das
musste auch der Schweizer Claude Go-
retta erfahren, dessen stiller, nachdenklich

stimmender, aber auch poetischer
Film «La mort de Mario Ricci» trotz
Starbesetzung (Gian Maria Volonte, Magali
Noël, Mimsy Farmer, Heinz Bennent) und
respektablem Werbeaufwand schlicht
JF.u einfach unterging.
Womit ich eigentlich beim Thema wäre:
Im Bewusstsein darum, dass eine
Berichterstattung über Cannes immer
fragmentarisch bleiben muss, soll sich dieser
Artikel auf die Auseinandersetzung mit
einigen jener Filme beschränken, die sich
mit der Kommunikation zwischen
verschiedenartigen Menschen befassen.
Das Thema ist nicht ganz zufällig. Immer
mehr Regisseure setzen sich in
offensichtlicher Besorgnis für ein besseres
Verständnis zwischen Volksgruppen,
Rassen und Nationen ein. Dies geschieht
im Wissen darum, dass nur eine gegenseitige

Anerkennung, der Abbau von
Feindbildern sowie der Wille zu Verständnis

und Toleranz letztlich das Überleben
auf unserem Planeten sichern kann. Die
Filme sind eine Reaktion auf die Desinte-
grierung, das Auseinanderleben
ethnischer, nationaler und auch politischer
Gruppen, wie es immer stärker fühlbar
wird. Sie gehören zu jener Friedensarbeit,

die in einer weltweiten Bewegung
aufgefangen ist und im Gegensatz zu
jener Meinung steht, allein ein Gleichgewicht

der politischen Macht und der
militärischen Schlagkraft garantiere den
Weltfrieden. Filme also sind es, welche
die Verantwortung des Menschen
ansprechen, an seine ethischen, religiösen
und moralischen Verpflichtungen appellieren.

2



Die Provinz als Schmelztiegel

«La mort de Mario Ricci» von Goretta ist
letztlich ein solcher Film. Da erkennt ein
ebenso ergrauter wie gereifter
Fernsehjournalist aus dem Tessin, der einen
prominenten, aber resignierten Experten für
das Welthunger-Problem im Jura
interviewen soll, dass die Ungerechtigkeit auf
der Welt ihre Ursprünge in der Intoleranz,
den Vorurteilen und im Vorurteil gegenüber

Andersdenkenden und Andersartigen
haben. Doch nicht derweise,

zurückgezogen lebende und desillusionierte
Professor - er könnte ein Mitglied des
Club of Rome sein - vermittelt ihm diese
Erkenntnis, sondern die Vorfälle im kleinen

Juradorf. Dort nämlich ist der junge
Mario Ricci, ein Arbeiter aus Italien,
einem tragischen Verkehrsunfall zum Opfer

gefallen. Mehr zufällig als bewusst
wird der Reporter in die Angelegenheit
hineingezogen, und es stellt sich heraus,
dass Mario Ricci ein Opfer des täglichen
Rassismus' der einheimischen Bevölkerung

gegen die italienischen Fremdarbeiter
geworden ist: Eine lange schwelende

Auseinandersetzung führte zu einer
Eruption, aus der sich Mario Ricci durch
Flucht zu entziehen versuchte. Jetzt wird
versucht, die Sache zu vertuschen und
die Schuld abzuschieben. Im Mikrokosmos

des kleinen Dorfes spiegelt sich die
Tragödie der Welt, die fehlende
Bereitschaft, nicht nur sich selber gegenüber
gerecht zu sein.
Claude Goretta hat einen stillen, fast ein
wenig betulichen Film gemacht. Aber
hinter Ruhe und Bescheidenheit verbirgt
sich ein ausgeprägter Sinn für die grossen

Zusammenhänge. Dafür hat Goretta
ein grossartiges Symbol gefunden: So
wie auf dem Gemälde, das der Reporter
zusammen mit dem Professor betrachtet,

im Spiegel, der in einem Zimmer
steht, die Stadt zu sehen ist, so weisen
auch die Vorgänge im kleinen Juradorf
auf etwas Umfassenderes hin. Solches
ist dem Franzosen Jean Becker mit «L'été
meurtrier» weit weniger gelungen. Auch
sein Film spielt sich im Biotop eines pro-
venzalischen Kaffs abseits der grossen
Strassen ab: Dort bringt eine exzentrische

Kindfrau tragischer Herkunft die
dumpfe Ruhe der Einwohner durcheinan¬

der und provoziert eine Tragödie griechischen

Ausmasses. Doch die Geschichte
bleibt sich selber verhaftet, reduziertsich
auf die Entlarvung einer Doppelmoral,
ohne das Tor zu einer allgemeinen
Verbindlichkeit zu öffnen. Becker verliert
sich in der Spekulation mit einer
oberflächlichen Spannung und der Körperlichkeit

seiner Hauptdarstellerin. Isabelle
Adjani, welche die tragische femme
fatale spielt, hat-zumindest in diesem Film
- zu wenig schauspielerisches Format,
um den Film aus seiner Enge herauszuführen.

Die Provinz als Schmelztiegel existentieller
Probleme bildet auch den Hintergrund

zu «Local Hero» des Briten Bill Forsith.
Der Manager eines texanischen
Erdölkonzerns fliegt im Auftrag seines Bosses
an eine einsame schottische Küste, um
mit der Bevölkerung über den Bau einer
Erdölraffinerie und von Verschiffungs-
Anlagen zu verhandeln. Seinen
widerspenstigsten Gegner finet er in einem
Eremiten, der in einer Hütte am Strand
lebt und sich weigert, seine Sanddüne zu
verkaufen, obschon ihm ein Ersatz in der
Karibik angeboten wird. Gegen eine solche

Hartnäckigkeit vermag selbst der
Konzernchef, der aus den Staaten
eingeflogen wird, nichts auszurichten. Immerhin:

Die beiden Männer finden sich
zumindest im Gespräch über Astronomie,
die offensichtlich die Leidenschaft beider
ist. Eine Raffinerie und ein Hafen wird
zwar in Ferness Bay nie stehen, wohl aber
ein Observatorium.
Bill Forsith, der bereits mit «Gregory's
Girl» einen hintergründig humoristischen
Film gedreht hat, erzählt diese
Geschichteeinfallsreich und mit fast zahllosen

humoristischen Pointen in Wort und
Bild. Doch hinter der Fassade süffiger
Leichtigkeit und Komödianterie verbirgt
sich eine sehr ernsthafte Auseinandersetzung

um Lebenssinn und Lebensqualität.
Vor allem Manager Maclntyre

erkennt bei seinem Aufenthalt in Ferness
Bay, dass die Schotten an der einsamen
Küste keine dumpfen Hinterwäldler sind,
sondern Lebenskünstler ganz besonderer

Art. Er sieht seinen Auftrag, aber auch
seine Persönlichkeit in der Konfrontation
mit ihnen relativiert. Er akzeptiert das und
vollzieht einen Wandel, setzt neue Wert-

3



Schottische Lebenskünstler: Jenny Seagrove
und Peter Riegertin Bill Forsiths «Local Hero».

massstäbe. Forsith arbeitet diesen
Gesinnungswandel, der nicht mit spektakulären

Taten verbunden wird, äusserst
geschickt heraus und schafft damit
Identifikationsmöglichkeiten.

Resignation bis zum Wahnsinn

Setzt «Local Hero» in optimistischen
Bildern eine Hoffnung auf die Menschlichkeit

unserer Gesellschaft und auf ihre
Vernunft, tragen andere Regisseure ihre
Resignation offen zur Schau. Robert
Bresson beispielsweise zeichnet in
«L'argent», der übrigens mit einem
Herstellungsbeitrag des Bundes mitfinanziert
wurde, ein zutiefst pessimistisches Zeitbild

junger Menschen. Eine falsche 500-
Francs-Note, die zwei Burschen einem
Fotohändler andrehen, landet schliesslich

in der Geldtasche eines Heizöltank¬

wagen-Fahrers. Dieser gibt sie ahnungslos
aus, wobei die Fälschung entdeckt

wird. Eine falsche Zeugenaussage bringt
dem jungen Mann eine bedingte
Gefängnisstrafe und den Verlust seiner Stellung
ein. Arbeitslos lässtersich-mehrausfal-
schem Stolz als aus einer Neigung zur
Kriminalität - als Helfershelfer bei einem
Bankraub ein und wird prompt von der
Polizei geschnappt. Nun muss Yvon ins
Gefängnis, wo sich alles gegen ihn
verschwört. Nicht nur sein von ihm innig
geliebtes Kind stirbt, es verlässt ihn auch
seine Frau. Verbitterung und bodenloser
Hass ergreift Besitz von Yvon. Als er endlich

aus der Haft entlassen wird, ist er von
einem unwiderstehlichen Drang besessen

zu töten - Racheakt an einer Gesellschaft,

die ihn ausgestossen hat. Unter
seinen Händen stirbt ein Hotelbesitzer-
Ehepaar wegen ein paar lausigen Francs
und kommt schliesslich auch die Frau
ums Leben, derer nach seinerTat wie
zufällig gefolgt ist und die ihm - Güte und
Vergebung in Person - ein Refugium
gewährt hat.

4



«L'argent» ist viel mehr als ein Kriminalfilm.

Das deuten schon die einzelnen
Sequenzen an, welche die einfache Handlung

vorantreiben. Sie sind mehr
angedeutet als ausgeführt und erfahren eine
Reduktion auf das Wesentliche. Für Bresson

sind sie nur so weit von Bedeutung,
als sie zur Information des Zuschauers
unentbehrlich sind. Die Geschichte
wiederum istderVorwandfüreine Reflektion
über die falschen Werte des Geldes, die
falschen Wertmassstäbe schlechthin,
welche die Moral der Menschen zersetzen

und in ihren Herzen Hass statt Liebe,
Egoismus statt Hilfsbereitschaft, Verbitterung

statt Lebensfreude wachsen lässt.
Man hat «L'argent» wegen des fatalen
Verlaufs, den die Story nimmt, einen
nihilistischen Film genannt. Ich kann mich
dem nicht anschliessen. Nihilistisch sind
die Menschen, die in diesem Film
vorkommen: nicht nur jene, die nur noch
rücksichtslos und brutal an sich selber
denken, sondern auch die vom Schlage
Yvons, der Liebe zu empfangen nicht
mehr in der Lage ist. Nicht nihilistisch,
wohl aber zutiefst pessimistisch ist Bressons

Film; denn er weist auf keine Hoffnung

hin. Aber die Art, wie der betagte
Regisseur eine Gesellschaft als habgierig,

verlogen und rücksichtslos entlarvt,
macht ihn zu einem grossen Moralisten.
Sein ganzes Schaffen, das nun einen
neuen Höhepunkt auch in formaler
Hinsicht erhalten hat, zeugt davon.
Nicht minder konsequent, wenn auch
nicht in der filmisch-literarischen Machart

eines Bressons, sondern in einer fast
dokumentarischen, naturalistischen
Beschreibung, ist des Türken YilmazGüneys
Aufschrei gegen die zur Zeit herrschenden

politischen und sozialen Zustände in
derTürkei. Der im französischen Exil
entstandene Film «Le mur» (Die Mauer)
schildert die unsäglichen Leiden einer
Gruppe Jugendlicher in einem türkischen
Gefängnis. Mit brutalsten Methoden, die
an die Greuel in den Konzentrationslagern

des Dritten Reiches erinnern, werden

die Buben, aber auch die übrigen
Insassen gebrochen. Sadistische Wärter
prügeln dauernd auf die Gefangenen ein
und treiben mit dem Entsetzen ihre
Scherze. Den geringsten Versuch,
elementarste Menschenrechte durchzuset¬

zen, beantwortet eine rücksichtslos
vorgehende Miliz mit Waffengewalt.
Was den Unglücklichen bleibt, ist der
aussichtslose Versuch einer Meuterei
oder die Wahnsinnstat einer Flucht.
Einer, derdabei überlebt und ins Gefängnis
zurückkommt, berichtet, draussen gehe
es noch schlimmer zu. Spätestens hier
wird deutlich, dass der Film bei allem
Realismus auch eine Allegorie auf die
Zustände im Land sind, wo die Methoden
zur Unterdrückung eines jeden
Widerstandes gegen das herrschende totalitäre

Regime ebenso grausam sind und
der Kampf ums nackte Überleben vor
allem der armen Bevölkerungsschichten
und der politischen Opposition brutale
Formen annimmt. Güneys «Le mur» ist
wie der Schrei des Schafzüchters aus
dem kurdischen Grenzgebiet, der in
«Sürü» (Die Herde) seine Frau und die
Schafherde verliert: von einer wahnsinnigen

Resignation. Das Entsetzen der
Ohnmacht greift auf den Zuschauer über.
Darf es dabei bleiben?

Gleichgültigkeit als Feind der Humanität

Resignation aber darf nicht in Gleichgültigkeit

ausarten; denn die Gleichgültigkeit
ist der Feind jeder Entwicklung zu

einer humaneren Gesellschaft hin. Davon
berichtet der Inder Mrinal Sen in seinem
Film «Kharij» (Akte geschlossen).
Auf Wunsch der Hausfrau schafft sich
eine Familie des bürgerlichen Mittelstandes

in Kalkutta einen Knaben als Haushilfe

an. Dessen Vater, ein armer Landarbeiter

aus der näheren Umgebung der
Grossstadt, ist nicht nur froh, ein Kind
weniger ernähren zu müssen, sondern
der kleine Zustupf, den er jeden Monat
abholen kann, hilft ihm mehr schlecht als
recht, die Existenz seiner Familie zu
sichern.
Eines Tages allerdings erwacht der Junge
nicht mehr: Ausströmendes Gas aus dem
Kohlenofen in der Küche hat seinem
beschwerlichen Leben ein Ende gesetzt.
Nicht Trauer um den Toten aber bedrängt
die Familie, sondern die Angst um das
Ungemach, das derTodesfall bringt.
Gegen ein entsprechendes Honorar regelt
ein Advokat die Sache: Der Junge, steht

5



in der Akte, die nun geschlossen werden
kann, ist an seinem Tod selber schuld. Er
hätte eben unter dem Vordach bleiben
sollen, wo ihm die Familie seinen Schlafplatz

zugewiesen hat. Dass er der
ungewöhnlich kalten Nächte wegen in die
Küche floh, ist Schicksalsfügung, höhere
Macht sozusagen. Dem Vater des Jungen
bleibt die Ohnmacht der Verzweiflung
(und eine billige Abfindung).
Einmal mehr weist Mrinal Sen am
Beispiel eines individuellen Schicksals auf
unaufhaltbare Zustände in seinem Lande
hin. Der Tod dieses Jungen wiederholt
sich allein in Kalkutta alle Jahre dutzendfach.

Doch niemand unternimmt ernsthaft

etwas dagegen, genau so wenig wie
gegen die unwürdige Verdingung von
Kindern an die Familien der kleinen
wohlhabenden Oberschicht oder der mittleren

Bürgerklasse, wo sie wie Sklaven
gehalten werden. Diese Gleichgültigkeit
fordert in Indien unzählige Menschenleben.

Sen beschreibt das - im Gegensatz
etwa zu Güney-sachlich-analytisch, fast
leidenschaftslos. Sein Engagement
steckt nicht im Dramatischen, sondern in
einer exakten Zeichnung des Milieus in
dem solche Dinge geschehen. Nimmt
man seine Filme als Ganzes, erhält man
ein komplexes Bild der bengalischen
Gesellschaft, ihrer Schichten und Klassen,
aber auch der Gräben, die zwischen ihnen
liegen und immer tiefer aufgerissen werden.

In diesem Bild begegnet man aber
auch seiner Liebe zu den Menschen, die
in seiner Heimat leiden. Das hat ihm nicht
nur Zustimmung gebracht, sondern auch
Feinde geschaffen. Persönlichkeiten mit
einem kritischen Blick für die täglichen
Ungerechtigkeiten stossen auch in Indien
auf den Widerstand jener, die persönliche

Interessen und Macht über das Wohl
der Allgemeinheit stellen.
Von einem kleinen, weniger gelungenen,
mitunter gar spekulativen Film ist in
diesem Zusammenhang auch zu berichten:
«Caballo Salvaje» (Wildes Pferd) von
Joaquin Cortes (Venezuela) konfrontiert
einen Mischling, der als Viehhirte einer
Hazienda arbeitet, mit dem Feudalherrn
und den Freunden seines Sohnes. Mischlinge

und mehr noch die Indios, die
eigentlichen Ureinwohner des Landes,
werden von einer kleinen, aber unendlich

reichen Oberschicht vorwiegend spanischer

Abstammung behandelt wie
Gebrauchstiere: ohne Sinn für Mitmenschlichkeit,

ohne Würde, ohne Verantwortung.

«Caballo Salvaje» ist ein wilder,
eruptiver Film geworden, der
leidenschaftlich anklagt, was ungerecht ist, dabei

aber gelegentlich über die Stränge
schlägt und in Klischees verfällt. Als
Anklage gegen eine menschenverachtende
Gleichgültigkeit ist er dennoch ernst zu
nehmen und ebenso als Aufruf zur
Revolution. Dass es dem Mischling gelingt,
den wildesten Hengst der Hazienda zu
brechen, ist durchaus sinnbildlich zu
verstehen.

Hass und Unverständnis überwinden

Immer wieder ist das Aufeinanderprallen
verschiedener Kulturen Ausgangspunkt
zu fast unlösbaren Konflikten. Der japanische

Regisseur Nagisa Oshima thematisiert
das in seinem Film «Furyo» (Merry

Christmas, Mr. Lawrence). 1942 prallen in
einem japanischen Gefangenenlager auf
Java zwei verschiedene Mentalitäten
aufeinander: die kollektive, letzte
Hingabe an das Vaterland fordernde, die
eigene Persönlichkeit negierende der
Japaner einerseits, die mehr individualistische,

auf sportliche Fairness und um
korrekte Pflichterfüllung gegenüber dem
Empire bedachte der Briten andererseits.
Versuche, sich näher zu kommen, scheitern

immer wieder an den völlig
unterschiedlichen Vorstellungen etwa der
Verfügbarkeit übereinen Menschen und sein
Leben, das Soldatsein oder den Tod.
Nagisa Oshimas Film - eigentlich als ein
Versuch gedacht, Brücken über die
scheinbar unüberwindlichen Gräben zu
schlagen, die Mentalitäten in ihrer ganzen

Unterschiedlichkeit einander näher
zu bringen und dort, wo dies nicht möglich

ist, zumindest an die Toleranz zu
appellieren - scheitert weitgehend. Das an
sich wichtige Anliegen ertrinkt in einem
Meer von spekulativen Szenen und wird
von einer gewaltigen Kinomaschine
plattgewalzt. Feinheiten - etwa das
Unterfangen, japanischen Kadavergehorsam

britischer Disziplin entgegenzusetzen
oder der brutalen Behandlung der

6



Opfer der Gleichgültigkeit: «Kharij» (Akte
geschlossen) von Mrinal Sen.

englischen Kriegsgefangenen durch die
Japanerdie Erziehungsmethoden in
englischen Colleges gegenüberzustellen -
gehen im lärmigen Getöse von unzähligen

Harakiris, Folterungen und lärmig
geführten Auseinandersetzungen unter.
Das ist umso bedauerlicher, als die
Überwindung von Hass und Unverständnis,
die unabdingbare Voraussetzung dafür
ist, dass sich Menschen über ihre Mentalitäten

und Eigenarten hinweg zu verstehen

beginnen und sich zu akzeptieren
lernen. Diese Botschaft, die ja über die
besondere Situation im Kriegsgefangenenlager

hinaus ihre Gültigkeit hat, kommt
leider nur schwach über die Leinwand
und gewinntnicht die Verbindlichkeit, die
sie verdienen würde.
Ähnliches ist wohl auch von «Utu» zu
sagen, einem sehr konventionellen, im Stile
eines Western gemachten und mitunter
auch spekulativen Film des Neuseelän¬

ders Geoff Murphy. Der Schreckensherrschaft

britischer Kolonialtruppen entziehen

sich immer mehr Maoris (Ureinwohner),
indem sie sich in die Berge zurückziehen

und eine Guerillatruppe bilden. Te
Wheke - einst selber Mitglied der
Kolonialtruppen, nach der sinnlosen Zerstörung

seines Heimatdorfes und der Ermordung

der Einwohner durch die Armee
zum Anführer der Aufständischen
geworden - vertraut mehr der Hilfe der guten

Geister als einer angemessenen
Kriegstaktik und ist deshalb zusammen
mit seinen Mitstreitern zum Scheitern
verurteilt. Zwar kann man Murphy eine
kritische Haltung gegenüber der
britischen Kolonialherrschaft und Sympathie
für die Maoris und ihren Befreiungskampf

nicht absprechen, aber auch hier
erschöpft sich die Auseinandersetzung
um den Zusammenprall zweier verschiedener

Mentalitäten im Oberflächlichen.
Eine eigentliche Analyse der Ursachen
fürdie immer grösser werdende Unüber-
windbarkeit der Gegensätze findet nicht
statt. «Utu» genügt sich in der Rolle des
zweifellos gut gemachten Actionfilmes

7



mit einem realistisch-historischen
Hintergrund. Man kann, wenn man will, aus
diesem Film zwar einiges herauslesen,
kann zweifellos auch Gegenwartsbezüge
schaffen; als Beitrag zum Verständnis
der Mentalität und Denkweise der Maori
indessen genügt er nicht. Deshalb - und
das ist das Fragwürdige an «Utu» -
erscheint der Aufstand des Te Wheke als
dieTateines letztlich primitiven Exoten.
Im Bemühen, sich in einen andern Kulturkreis

einzufühlen, brachte zweifellos
auch der Australier Peter Weir nicht das
notwendige Differenzierungsvermögen
mit. In der amerikanischen Produktion
«The Year of Living Dangerously»
beschreibt er, wie sich ein australischer
Reporter als Auslandkorrespondent in
Indonesien zurechtzufinden versucht. Durch
einen einheimischen Fotografen, mit
dem er zusammenarbeitet und auch ein
freundschaftliches Verhältnis unterhält,
wird er nicht nur rasch mit der heiklen
politischen Situation des Landes vertrautes

ist 1965, und es herrschen
bürgerkriegsähnliche Zustände, was die
Regierung zu rigorosem Durchgreifen
veranlasst-, sondern erhält auch Einblick
in das Leben der untersten sozialen
Schichten, die unter den politischen Wirren

am meisten zu leiden haben. Die
Spannung zwischen der MachtpolitikSu-
karnos und dem Leiden des Volkes be-
stimmtfürderhin seine Arbeit, bis er sich,
nun selber an Leib und Leben gefährdet,
aus dem fiebrigen Land absetzen muss.
Wenn immer auch Peter Weir versucht,
die Dinge nicht einseitig zu sehen, so
bleibt doch das Unbehagen einer rein
westlichen Betrachtungsweise bestehen.

Dazu tragen vor allem die unzähligen
Klischees bei, die der Regisseur in seinen
Film aufnimmt. Sie reichen von der holly-
woodschen Optik eines hektischen
Reporterdaseins bis zur Verzeichnung der
Armut in Drittweltländern als eine Art
schicksalshafte Fügung. Dennoch; «The
Year of Living Dangerously» ist spannendes

Kino mit einem politischen Hintergrund,

das bei aller Oberflächlichkeit
doch aufzurütteln und Denkanstösse zu
vermitteln vermag. Das ist mehr als
manch anderer Film anzubieten hat. Ich
denke da etwa an James Ivorys «Heatand
Dust» (Hitze und Staub), der Indien - und

zwar sowohl als Land unter britischer
Kolonialherrschaft wie auch als selbständiges

Staatswesen in der Gegenwart - als
exotische Kulisse für eine Story verwendet,

die allenfalls eine gewisse High
Society betrifft. Er begibt sich damit in die
Gesellschaft jenes fragwürdigen
britischen Literaturzirkels von Kipling bis Cro-
nin, der sich in romantischer Verliebtheit
und Verklärtheit der Exotik der koloniali-
sierten Länder hingab, ohne jemals wirklich

zu begreifen, geschweige denn zu
analysieren, was da wirklich vorging. Das
dies heute noch möglich ist, erscheint
schier unglaublich.

Verheissung und Hoffnung

Filme, die sich für eine bessere Verständigung

unter den Völkern einsetzen, die
sich für Minderheiten einsetzen, den
Unterdrückten eine Stimme leihen oder
Feindbilder abbauen, verdienen unsere
Unterstützung auch dann, wenn sie nicht
in allen Teilen zu befriedigen vermögen.
Vollkommenheit ist möglicherweise
erstrebenswert, aber kaum realisierbar. Sie
ist vor allem dort nicht zu erreichen, wo
der Mensch auf seine Kraft allein vertraut.
Diese Einsichtführt bei einigen Filmemachern

zu einer Haltung der Resignation
und der Ohnmacht, um nicht zu sagen des
Nihilismus. Hoffnungslosigkeit wird dann
zum Stilprinzip. Gleich in zwei französischen

Beiträgen wardies zu beobachten:
in «La lune dans le caniveau» (Der Mond
in der Gosse) von Jean-Jacques Beineix
und in «L'homme blessé» (Der verwundete

Mann) von Patrice Chereau. Beide
Filme sind Fassbinder-Plagiate par excellence,

beide wühlen im Sumpf der
menschlichen Zerstörung und Verstö-
rung, beide frönen einer Ästhetik der
absoluten Leere. Was übrig bleibt, ist trostlose

Langeweile.
Andere Autoren wiederum thematisieren
die Erkenntnis menschlicher Unvollkom-
menheit und das damit verbundene Streben

nach Verheissung. In Ermanno Olmis
«Cammina-cammina»fo\gte\n Astrologe
mit einem auserwählten Teil seines Volkes

in beschwerlichem Marsch dem
Stern der Verheissung, hoffend, den
König, der die Welt retten und den Tod über-

8



winden soll, am Ende der Reise aufzufinden.

Er ist, wie sich weisen wird, der dritte
König: jener der mit den zwei andern
zusammentrifft; der auf ihre ängstliche
Frage, ob das ärmliche Kind in der Krippe
wirklich der König der Könige sei, mit der
Antwort zur Hand ist, dass der Verlauf der
Dinge etwas anderes anzunehmen gar
nicht mehr erlaube; jener schliesslich,
der den Männern, die aus dem Heiligen
Land Steine mit nach Hause nehmen, um
sie dort zu verkaufen und aus dem Erlös
dem Herrn einen Tempel zu errichten,
entgegnet, dass sie damit dem Tod, nicht
aber dem ewigen Leben ein Denkmal
errichten würden.
Als ein kritisches Mysterienspiel könnte
man Olmis Film bezeichnen, setzterdoch
darin die vitale Lebensfreude seiner
Landsleute gegen die erstarrten Formen
der Kirche und deren Entfremdung vom

Kritisches Mysterienspiel:
mina» von Ermanno Olmi.

«Cammina-cam-

Volke. Das geschieht nicht ohne einen
heiteren, in einer tiefen Gläubigkeit
wurzelnden Humor: Ein Knabe ist es (Werdet
wie die Kinder), der Adlatus des Astrologen,

der den weisen Mann immer wieder
auf den Boden zurückholt, der mit
logischer Kindlichkeit aufzeigt, dass es nicht
der Wille Gottes sein kann, das kleine
Lamm zu opfern, dass bohrende Fragen
einer Antwort bedürfen, dass sich die
Kirche nicht in abstrakten Formeln und
Symbolen verlieren darf. In Cannes noch ist
Olmis «Cammina-cammina» als
religionskritischer Film bezeichnet worden.
In Wirklichkeit aber ist das Mysterienspiel

- am Anfang steigen die
Dorfbewohner in die historischen Gewänder -
nicht der Religion, wohl aber der Kirche
und dem Klerus gegenüber kritisch:
konsequent und unnachgiebig, aber gerade
deswegen anregend.
Den Knaben aus Olmis Film, der den Meister

auf den Boden zurückholt, hätte man
auch dem Russen Andrej Tarkowski zur
Seite gewünscht, als er in Italien seinen
Film «Nostalgha» drehte. Auch er ein Su-

9



cher nach dem Ewigen und Gültigen,
nach dem Wahren und Letzten, hatsich in
Sphären verstiegen, die sich dem Zugriff
nicht allein nur des durchschnittlichen
Kinobesuchers entziehen. Man erstarrt vor
der Schönheit der Bilder, der Fülle der
Zeichen und Symbole, ohne aber je zu
begreifen, um wasesTarkowski in Wirklichkeit

geht. Man ahnt sich durch seinen
Film hindurch, spekuliert mit diesem und
jenem. Am Ende, wenn die Traumlandschaft

mit der russischen Datscha eingebettet

ist in ein mächtiges Kirchenschiff
ohne Dach - mit einem sozusagen freien
Zugang zum Himmel - dann wird allenfalls

klar, dass hier vom Traum einerterra
in ecclesia, von einer ruhigen Geborgenheit

im Glauben, von etwas sehnsüchtig
Herbeigewünschtem, letztlich
Unerreichbarem die Rede ist. Ist damit
vielleicht der Begriff «Nostalgia» zu
umschreiben, von dem Tarkowski behauptet,

dass er in der russischen Sprache
mehr bedeutet als in unserer? Die Exege-
ten, für die dieser Film letztlich bestimmt
ist, werden es uns erklären müssen.

Für's Auge und Ohr

Von etwas Handfesterem sei zum Ab-
schluss dieses Berichtes die Rede, von
jenem japanischen Film zum Beispiel, der
zur Überraschung vieler mit der Goldenen

Palme beglückt wurde: «Narayama
Bushiko» (Die Ballade von Narayama)
von Shohei Imamura ist ein erdenschweres

Stück Kino, das mit Posaunen und
Trompeten die Naturverbundenheit
japanischer Bergmenschen in früherer Zeit
zelebriert - vom zarten Frühlingserwachen

bis zum bitteren Wintereinbruch,
wenn die Dorfbewohner einer alten
Tradition gemäss ihre Siebzigjährigen mühsam

in die Berge schleppen, um sie dort
dem Guten Geist zu überlassen.
Oder vielleicht doch lieber von Carlos
Sauras «Carmen»1 Das ist keineswegs
eine Opernverfilmung, sondern der
gelungene Verschnitt aus musikalisch und
tänzerisch hervorragend interpretierter
und inszenierter spanischer Folklore,
einigen Ohrwürmern aus Bizets Opus
sowie aus jener uralten Eifersuchtsgeschichte,

zu der es immer wieder kommt,

Die Preise von Cannes
Am Ende des 36. Filmfestivals von Cannes
hatdie Jury die Goldene Palme an den
japanischen Film «Die Ballade von Narayama»
des Regisseurs Shohei Imamura verliehen.
Der Grand Prix für den schöpferischen Film
wurde dem französischen Regisseur
Robert Bresson für seinen Film «L'Argent»
und dem in Italien tätigen sowjetischen
Regisseur Andrej Tarkowski für seinen Film
«Nostalgha» zuerkannt. Der Sonderpreis
der Jury ging an die Monty-Python-Komö-
die «The Meaning of Life». Als bester
männlicher Darsteller wurde der Italiener
Gian-Maria Volonté für seine Rolle in dem
Schweizer Film «La mort de Mario Ricci»
des Regisseurs Claude Goretta
ausgezeichnet. Die deutsche Schauspielerin
Hanna Schygulla wurde für ihre Rolle im
italienischen Film «Storia die Piera» von
Marco Ferreri zur besten Schauspielerin
gekürt. Der indische Regisseur Mrinal Sen
erhielt für seinen Film «Kharij» den «Grand
Prix spécial du jury». Sowohl die Ökumenische

Jury wie auch die Jury der FIPRESCI
verliehen ihre Preise an «Nostalgha» von
Andrej Tarkowski.

wenn zwei Männer dieselbe schöne Frau
lieben. Sauras Film reisst in erster Linie
einmal mit, musikalisch und rhythmisch.
Man möchte mittanzen, mitsingen,
mitklatschen, wenn man nur halbwegs das
feurige Blut der Carmen Laura del Sol, die
Begabung des Choreografen und Tänzers

Antonio Gades und den packenden
Rhythmus von Paco de Lucias Melodien
in sich trüge. In zweiter Linie bewundert
man Sauras geradezu geniale Montage
all der Versatzstücke zu einem Film aus
einem Guss, der den Rhythmus der Musik
aufnimmt, ihm folgt und sich schliesslich
mit ihm zu einer Einheit verschmelzt,
auch so, dass Bild- und Tonebene nicht
mehrvoneinanderzu trennen sind. Da ist
es denn beinahe nicht mehr von Bedeutung,

dass sich die oben erwähnten
Versatzstücke zu einer fast buchstabengetreuen

Verfilmung von Prosper Merimées
Erzählung zusammenfügen - über die
Ebenen von Inszenierung, Fiktion und
Realität hinweg notabene.
Kino, das derart fasziniert und mitreisst,
dass man es nicht zu beschreiben
vermag, sondern den Leser nur auffordern
kann, selber hinzugehen, sich einfangen

10



und verführen zu lassen, gab es in Cannes
nur ausnahmsweise zu sehen. Den vielen
grossen Namen zum Trotz, welche das
Festival auch dieses Jahr wieder kollek-
tionierte, blieb die filmische Ausbeute
qualitativgering. Einem Festival,dasdem
Gigantismus alles, der Filmkunst aber
kaum mehr etwas opfert, dürfte dies nur
bedingt zum Schaden gereichen. Es ist

fast gewiss, dass sich im nächsten Jahr
noch mehr Besucher vor den Eingangspforten

drängen werden, noch mehr
Händlerdie 14tägigeZivilschutzübung im
Untergeschoss des Bunker zu überleben
versuchen, der «grande bouffe» noch
einige Gänge mehr beigefügt werden. Die
Verhältnismässigkeit ist in Cannes längst
verlorengegangen. UrsJaeggi

FILMKRITIK

La mort de Mario Ricci
(Der Tod des Mario Ricci)

Schweiz/Frankreich/BRD 1983. Regie:
Claude Goretta (Vorspannangaben s.
Kurzbesprechung 83/158)

Nachdem Claude Goretta in seinen beiden

letzten Filmenjeweilseinejunge Frau
aus der Provinz in die hektische und
anonyme Grossstadt Paris geschickt hat,
kehrt er nun den Spiess um: Der nicht
mehr ganz so junge Fernsehreporter
Fontana, der früher grosse Reportagen aus
aller Welt machte, kommt aus der Stadt,
zusammen mit einem jüngeren Kollegen,
in das kleine, fiktive Jura-Dörfchen Etio-
laz, um ein Interview über den deutschen
Wissenschaftler Kremer (Fleinz Bennent)
zu drehen. Kremer ist eine Kapazität in
Fragen des Welthungerproblems, seine
Analysen hat er in mehreren Büchern
veröffentlicht, die viel beachtet wurden, deren

konkrete Forderungen jedoch unge-
hört blieben.
Zwei Resignierte treffen da aufeinander:
der Reporter, dargestellt von Gian Maria
Volonté, ein Weltbürger und
Weltenbummler, der die grossen Krisenherde
der Welt hautnah miterlebt hat und nun
als Fremder (den zwar jeder vom Fernsehen

kennt, der dadurch aber nicht
«fassbarer» wird für die Einheimischen) mit
den kleinen, alltäglichen Problemen und
Krisen der Dorfbevölkerung konfrontiert
wird, und der Wissenschaftler Kremer,
dessen Resignation zu plakativ daher¬

kommt. Kremer verkörpert eigentlich die
ganze kritische Wissenschaft in sich,
aber auch die Unfähigkeit dieser Wissenschaft,

aus längst erkannten
Fehlentwicklungen Folgerungen zu ziehen und
diese dann auch in die Tat umzusetzen.
Kremer, der abgekapselt in seinem Flaus
langsam durchdreht, und der Reporter,
der zum xten Male die längst zu Floskeln
degenerierten Sätze über den Hunger in
der Welt aufzeichnet, sind Gefangene
ihrer Resignation, beide wissen nicht mehr
so recht, wozu ihre Arbeit noch gut sein
soll angesichts der zynischen Realität, in
der in jeder Sekunde irgendwo auf der
Welt ein Mensch verhungert.
Man könnte Goretta sicher den Vorwurf
machen, dass er selbst dieser Resignation,

die er im Film darstellt, nichts
entgegenzusetzen hat, wäre da nicht die
unmittelbare Realität der Dorfbewohner, die
sich - manchmal etwas zu aufdringlich
und gesucht - in das bloss intellektuelle
Bewältigen oder eben Nichtbewältigen
der Weltmisere drängt. Denn auch dort,
in der kleinen Welt des Dorfes, herrschen
Kaputtheit, Argwohn und Lügen vor. Die
grosse Misere spiegelt sich auch im Kleinen

wieder: Es wird viel geredet, ein
Gerücht ersetzt das andere, und die Vorurteile

werden wie Transparente durch das
Dorf getragen. Eine Schlüsselszene im
Hause Kremers zeigt den Wissenschaftler,

wie er den Fernsehleuten ein
Gemäldedetail, das er auf Dias vergrössert hat,
erklärt: In einem winzigen Spiegel ist ein
Fenster zu sehen, das den Blick aus dem

11


	Feindbilder abbauen, Aufruf zur Besinnung

