
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 35 (1983)

Heft: 10

Rubrik: Filmkritik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FILMKRITIK
Danton

Frankreich/Polen 1982. Regie: Andrzej
Wajda (Vorspannangaben siehe
Kurzbesprechung 83/140)

Basierend auf einem Theaterstück der
polnischen Autorin Stanislawa Przybys-
zewska, in dem der orthodoxe kommunistische

Standpunkt vertreten und Robespierre

als Held gepriesen wird, weil er die
Revolution um jeden Preis vorantrieb,
wissend, dass er im Falle einer Pause die
Macht über die Massen verlieren würde,-
ausgehend also von dieser Vorlage, hat
Wajda vom französischen Drehbuchautor

Jean-Claude Carrière einen entscheidenden

Abschnitt der Französischen
Revolution für den Film aufbereiten lassen.
Als französisch-polnische Koproduktion
wurde der Film an den Originalschauplätzen

in Paris gedreht und vom Kulturminister
im sozialistischen Kabinett Präsident

Mitterands, Jack Lang, mit einer runden
Million Schweizerfranken unterstützt.
«Danton» wurde in Frankreich eher kühl
aufgenommen, was nicht weiter verwundert,

wenn man bedenkt, dass die Gralshüter

der Französischen Revolution
eifersüchtig darüberwachen, dass «ihre»
Revolution im - je nach Standpunkt
unterschiedlichen - «richtigen» Licht gesehen
und interpretiert wird. Um diese Reaktionen

- «antisozialistisches Pamphlet»,
«Fehlinformation» einerseits; «Wie kann
man links sein, wenn man diesen Film
gesehen hat?» anderseits - verstehen und
gewichten zu können, drängt sich hierein
kurzer historischer Abriss auf. Dies
scheint umso nötiger, als der unvorbereitete

Zuschauer mit einer Fülle von Begriffen,

Figuren und Geschehnissen konfrontiert

wird, die es ihm schwer machen, die
Zusammenhänge zu erkennen und die
Tragweite des Films richtig einzuschätzen.

Dass der Film dennoch die ihm gebührende

Anerkennung auch in Frankreich
gefunden hat, beweist die Auszeichnung

mit dem «Prix Louis Delluc» sowie dem
«César» für die beste Regie.

II.
Sommer 1789. In spontanen Volksaufständen

protestieren die Angehörigen
des sogenannten Dritten Standes - alle,
die weder dem Adel noch dem Klerus
angehören, das heisst 98 Prozent der
Bevölkerung-gegen die drückenden Kriegskosten

und die Versorgungskrise, die zu
Hungersnöten führt. Nach dem Sturm auf
die Bastille vom 14. Juli heutiger
Nationalfeiertag) tagt am 26. August die
Nationalversammlung und proklamiert die
Menschenrechte: «Die Menschen werden

frei und gleich an Rechten geboren
und bleiben es. Diese Rechte sind Freiheit,

Eigentum, Sicherheit und Widerstand

gegen Unterdrückung. Die Freiheit
besteht darin, alles tun zu können, was
einem anderen nicht schadet. Niemand
darf ausser den durch das Gesetz
bestimmten Fällen angeklagt, verhaftet
oder gefangengehalten werden.
Niemand darf wegen seiner Ansichten,
selbst nicht der religiösen, bedrängt werden

...»
1791 tritt eine neue Verfassung in Kraft,
die dem König - Louis XVI. - nahezu alle
Macht entzieht. Trotz der Verstaatlichung

des Kirchenbesitzes lassen sich
die Wirtschaftsschwierigkeiten nicht
beheben. Mitder Parole: «Krieg den Schlössern,

Friede den Hütten» soll die Revolution

ins Ausland getragen werden: als
Ablenkung von den Schwierigkeiten im Lan-
desinnern. Frankreich erklärt Österreich
den Krieg; aber die Gefahr einer Niederlage,

Preiserhöhungen, Brotknappheit
und Geldentwertung führen zu neuen
Unruhen in Paris. Am 10. August 1792 werden

die Tuilerien, der Königliche Palast in
Paris, gestürmt; unter den Anführern
befindet sich Danton, der vier Wochen später

mit den sogenannten Septembermorden
die Gefängnisse radikal ausräumen

lässt. Am 21. September wird Frankreich
Republik und Danton ihr erster Justizminister.

Das Parlament, «Nationalkon-

17



vent»genannt, istgespaltenzwischen
Girondisten, Angehörigen des bürgerlichen
Mittelstandes, und Jakobinern, einer
radikalen Vereinigung unter der Führung
von Danton und Robespierre.
Die straff organisierten Jakobiner, die
sich als «Auge der Revolution» begreifen,
streben mit allen Mitteln nach der Macht.
Die Girondisten werden verfolgt; in der
Provinz keimt die Gegenrevolution. Im
Frühling 1793 wird auf Vorschlag Dantons
das Revolutionsgericht reorganisiert und
mit der Aufgabe betreut, alle Feinde der
Revolution zu eliminieren. Der Nationalkonvent

übernimmt die Regierungsgeschäfte;

zuständig für die Innenpolitik ist
der «Wohlfahrtsausschuss» (Comité de
Salut Public), der von Danton dominiert
wird. Im Juli 1793 wird Danton aus diesem
Führungsgremium ausgeschlossen und
zieht sich aufs Land zurück; sein Nachfolger

wird Robespierre. Unterdessen
Leitung kontrollieren die Jakobiner die drei
wichtigsten Instrumente zur Machtausübung:

das Revolutionsgericht, die
Staatspolizei und den Wohlfahrtsausschuss.

Im September erhebt der
Nationalkonvent auf Betreiben Robespierres
die Gewalt zur Tagesordnung, und kurz
danach erklärt sich die Regierung als
revolutionär bis zum endgültigen Frieden.
Robespierre befindet sich auf dem Höhepunkt

der Macht und verfolgt unbarmherzig
alle Abweichungen von der revolutionären

Linie. Die Guillotine kommt nicht
mehr zur Ruhe...

III.
Hier setzt die Filmhandlung ein. Danton
kehrt im November 1793 nach Paris
zurück, um dem blutigen Treiben ein Ende
zu setzen, zusammen mit Desmoulins
und anderen Freunden.
Wajda entwickelt ein geistiges Duell
zwischen Danton und Robespierre, das bald
auch zu physischen Waffen übergreift
und im Prozess gegen Danton gipfelt.
Anfang April 1794 werden Danton und seine
Anhänger zum Fallbeil geführt. (Allerdings

ist Robespierres Triumph nur von
kurzer Dauer: Nach einer ins Unerträgliche

gesteigerten Phase des Terrors und
der Gewalt wird er selbst gestürzt und
Ende Juli 1794 guillotiniert.)
In das halbe Jahr, das der Film abdeckt.

fallen die grössten Revolutionswirren;
auf den Strassen von Paris herrschen
Chaos und Schrecken. Den inneren und
äusseren Feinden der Revolution begegnet

Robespierre mit äusserster Härte;
aus Furcht, die Unterstützung der Massen

zu verlieren, rechtfertigt er alle Mittel
zur Aufrechterhaltung einer permanenten

Revolution. Die Menschenrechte
werden praktisch ausser Kraft gesetzt;
was alleine zählt, ist das hohe und hehre
Revolutionsideal. Wajda zeichnet Robespierre

nicht einfach als bluttriefendes
Monster (als das er von einem Teil der
Geschichtsschreibung hingestellt wird),
aber auch nicht als bloss kühlen
Revolutionstheoretiker, der gezwungenermas-
sen zum Wohle aller vorübergehend eine
härtere Gangart einschlagen muss (wie
ihn ein andererTeil der Geschichtsschreibung

sieht). Wajdas Robespierre ist ein
kränkelnder Mann, derauf schon verlorenem

Posten kämpft, wenn die Mehrheit
bis hin zu den engsten Mitarbeitern noch
an den Sinn der Sache glaubt. Nach aussen

starr in der Physiognomie und steif im
Gestus, zieht sich Robespierre in den
eigenen vier Wänden schweissüberströmt
ins Bett zurück, gepeinigt von Zweifeln
und geschüttelt von Depressionen. Am
Anfang und am Ende des Films liegt er da
wie ein Toter, das Leintuch wie ein
Leichentuch übers Gesicht gezogen. «Alles,
woran ich glaube und wofür ich lebe, ist
zusammengebrochen... Die Revolution
hat einen falschen Weg eingeschlagen...
Wäre die Demokratie etwa nur eine
Illusion?... Schlafen, endlich wie ein Tier
schlafen!» Dies sind Robespierres
Worte, als ihn sein engster Vertrauter
Saint-Just nach Dantons Niederlage
aufsucht und ihn triumphierend auffordert,
die Diktatur zu errichten.
Danton hingegen erscheint schon vom
äusseren Erscheinungsbild her als das
pure Gegenteil von Robespierre. Ein
Brocken von einem Mann, wild, lebenslustig,

sinnenfroh und waghalsig oft wider
besseres Wissen, ist er der Liebling des
Volks. Als ihm der Prozess gemacht wird,
weil er die Revolution aus der bisherigen
Bahn in eine andere, ausgleichende Richtung

lenken will, verhöhnt er das
Revolutionsgericht, das er ja seinerzeit selbst
eingesetzt hat. «Wenn man beschliesst.

18



Gérard Depardieu als Danton.

einen Mann loszuwerden, beschuldigt
man ihn sämtlicher Verbrechen. Diese
Methode ist so alt wie die Welt, aber ich
sehe, dass sie heutzutage noch verbessert

worden ist... Die Gerechten haben
noch immer die Politik gestört, heute
mehr als je... Man muss mich töten, weil
ich aufrichtig bin, weil ich die Wahrheit
sage und weil ich Angst einflösse...» Auf
den Einwand Robespierres «Wenn es
ums Wohl der Republik geht, vergiss
nicht, vergiss nie, dass wir alle Rechte
haben», entgegnet Danton: «Ein Hoch auf
die Mittelmässigen, Schweigsamen,
Bitteren in der Einsamkeit ihrer Büros! Die
Revolution ist wie Saturn, sie frisst
sukzessive ihre eigenen Kinder. Warum wären

wir denn verpflichtet, zu verurteilen
statt zu vergeben, zu töten statt zu
retten?... Im Namen der Prinzipien derRevo-
lution haben sie die Revolution selber
vergessen! Sie haben eine neue Diktatur
errichtet, noch schrecklicher als die alte.

Aus Angst vorder Rückkehr der Tyrannen
sind sie selberTyrannen geworden... Das
Volk hat nur einen einzigen gefährlichen
Feind: die Regierung.»

IV.
In Anbetracht solcher Äusserungen, die
Wajda seinem Danton in den Mund legt,
liegt der Schluss nahe, es handle sich bei
diesem Film um eine Paraphrase der
aktuellen Situation in Polen. Wajda dementiert

diese voreilige Auslegung. Seiner
Meinung nach haben beide Seiten recht,
Danton und Robespierre: «Der Konflikt
zwischen Robespierre und Danton ist
genau der Moment, in dem wir uns heute
befinden. Die westliche Welt, das ist Danton.

Robespierre ist der Osten, und seine
Argumente sind schwer zu widerlegen.
Dantons Argumente hingegen gehen uns
sehr nahe. Aufhören? Weiterfahren? Auf
diese Frage hat noch niemand geantwortet...

Robespierre weiss, dass er so und
nicht anders handeln muss, weil sonst die
Revolution im falschen Moment
stillsteht; nicht die Volksmassen werden
dann siegen, sondern die Bourgeoisie...»

19



Wajda zeigt diese Ambivalenz anhand
einer grundlegenden Reflexion über die
Gewaltherrschaft der Mächtigen, die die
Ideologie über das Leben stellen. Im
Grunde genommen streben sowohl Danton

als auch Robespierre dasselbe Ziel,
wenn auch mit unterschiedlichen Mitteln
und auf verschiedenen Wegen, an:
Liberté, Egalité, Fraternité.

V.
Wajda hat das eingangs erwähnte polnische

Theaterstück selber schon dreimal
inszeniert, bevor er den Film drehte. Der
Darsteller des Robespierre, Wojciech
Pszoniak, hat diese Rolle bereits viele
Male verkörpert, und Gérard Depardieu
spielt den Danton, als wären alle seine
bisherigen Rollen lediglich Vorstudien
gewesen. Die beiden Protagonisten, aber
auch die zahlreichen Nebenrollen,
vermögen restlos zu überzeugen, wiewohl
gewisse Übertreibungen, die durchaus
beabsichtigt sind, da es sich ja gewisser-
massen um überlebensgrosse Figuren
handelt, anfänglich befremden mögen.
Interessant und bestechend erscheint
mir auch das Kamerakonzept Wajdas,
das von Igor Luther hervorragend realisiert

worden ist: Da die Revolution an sich
die Absenz jeglicher Form bedeutet, griff
Wajda zur klassischen Kadrierung und
zur traditionellen Fotografie. Die Kamera
befindet sich meistens auf Augenhöhe
und bemüht sich damit um grösstmögli-
che Objektivität und Ruhe. So liess sich
Wajda denn auch inspirieren durch den
französischen Klassizisten Jacques Louis
David (1748-1825), bekannt als Verherrlicher

der Revolution und späterer Hofmaler

Napoleon Bonapartes. Dieser Einfluss
findet sich ebenfalls in der Farbgebung;
es herrschen kühle bis kalte Farben vor,
die eine durchgehende Stimmung von
Tod und Verzweiflung schaffen und dem
Film eine tragische Dimension verleihen.
Denselben Charakter wie die Fotografie
weist die vorzügliche Musik von Jean Pro-
dromides auf. Sie ist nicht blosse
Untermalung, sondern kommentiert das
Geschehen auf einer emotionalen Ebene
mittels einer Chor-Messe, die sich kanta-
tenhaft zu einer Art Revolutions-Passion
entwickelt.

UrsMühlemann

The Verdict

USA 1982; Regie: Sidney Lumet
(Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
83/150)

Formal kann man Sidney Lumets Film
offensichtlich nichts vorwerfen: «Spitzenarbeit

von Spitzenprofis», attestiert
sogar der «Spiegel» in seinem Verriss von
«The Verdict». Andrzej Bartkowski, der
bereits Lumets vorletzte Arbeit «Prince of
the City» fotografierte, hat atmosphärisch

ungeheuer dichte Bilder geschaffen,
die dem Film eine bedrückende

Stimmung räumlicher und seelischer Enge
verleihen und die Bedrohung durch die
verfilzten Machtinteressen visualisieren,
gegen die sich der Held auflehnt. Die
Schauspieler, allen voran Paul Newman
und James Mason, geben prächtige
Studien komplexer Charaktere. Lumets
Inszenierung beweist ihre Meisterschaft in
kleinen Details, die den Zuschauer
überraschen und gerade dadurch dem Film im
Kleinen die Glaubwürdigkeit geben, die
man ihm im Grossen, auf der Handlungsebene,

nicht glaubt zusprechen zu können.

So spricht die «Spiegel»-Rezension
(und drückt damit nur überspitzt aus, was
verschiedene andere Kritiker in Frankreich

und Deutschland weniger hart
formuliert haben) von einem «raffiniert
eingefädelten und raffiniert durchgezogenen

Spiel mit falschen Karten», weil am
Ende «die schöne verlogene Kino-Wahrheit

über alle schäbige Lebens-Wahrscheinlichkeit

(siegt)».
Tatsächlich scheint Hollywood einmal
mehr zur seelischen Erbauung des Publikums

das bewährte Rührstück vom
schwachen Einzelgänger im Kampf
gegen übermächtige Gegner zu bemühen.
Der Held steht sogar kurz vordem moralischen

Exitus. Anwalt Frank Galvin (Paul
Newman) ist zum Trinker verkommen,
der seine Zeit am Flipperkasten und in der
Stammkneipe verbringt. Morrissey (Jack
Warden), sein letzter Freund, schiebt ihm
einen einfachen Fall zu, der Galvins
Selbstvertrauen aufmöbeln soll: Eine
Frau beschuldigt zwei Ärzte eines katholischen

Spitals, einen Narkosefehler
begangen zu haben, durch den ihre Schwester

unrettbar ins Koma gefallen ist. Doch

20



alle Beteiligten, allen voran die klagende
Schwester und ihr Mann, die Ärzte, das
Bistum, das um den guten Ruf seines
Hospitals fürchtet, das Justizwesen, das mit
diesem Fall keine Zeit verlieren will, streben

einen aussergerichtlichen Vergleich
an. Einzig Galvin besteht auf eine
Gerichtsverhandlung. Er sieht darin die
Chance, Selbstrespekt und moralische
Integrität wiederzuerlangen. Doch sein
Kronzeuge wird von der Gegenseite
gekauft. Der Richter ist korrupt, und Con-
cannon (James Mason), der Starverteidiger

der Gegenpartei, verfügt über
unbegrenzte Mittel sowie Verbindungen zu
den Medien; er bietet einstudierte
Entlastungszeugen auf und lässt sogar Galvin
durch eine Frau (Charlotte Rampling), in
die er sich verliebt, bespitzeln.
Als Galvin doch noch eine belastende
Zeugin auftreibt, gelingt es Concannon,
deren Aussage als irrelevant hinzustellen
und aus dem Gerichtsprotokoll streichen
zu lassen. Nur ein Wunder kann Galvins
gerechte Sache noch retten - und dieses
Wunder geschieht: Die Geschworenen
anerkennen die Klage und beantragen
gar eine Erhöhung der Schadenersatzsumme.

Ein solches Ende scheint tatsächlich die
Intelligenz und den Realitätssinn des
Zuschauers zu beleidigen. Doch «The
Verdict» versteht sich weder bloss als
erneute Version des Goliath-gegen-David-
Themas noch als simple Anklage gegen
die Macht von Institutionen und deren
verfilzten Interessen. Lumet und
Drehbuchautor David Mamet greifen viel
tiefer. Auffallend sind die verschiedenen
religiösen Motive, die die «Spiegel»-Kritik
mit keinem Wort erwähnt. So sei das
Holzkreuz erwähnt, das der Zuschauer im
Hintergrund an der Wand hängen sieht,
nachdem Galvin auf dem Tiefpunkt seiner
Depression sein Büro zerstört hat: Im
nächsten Augenblick beginnt mit dem
Eintreten Morrisseys Galvins Rettung.
Auffallen müsste auch Galvins
Schlussplädoyer, das nicht an den gesunden
Menschenverstand der Geschworenen
appelliert, sondern deren Religiosität
anspricht.
Interessant ist in diesem Zusammenhang
die Darstellung der Kirche, vertreten
durch den Bischof. Seiner Meinung nach

geht es im tragischen Fall der verunfallten
Frau um eine «Gleichgewichtsfrage». Damit

meint er, dass man sorgfältig
zwischen den Vor- und Nachteilen einer
Gerichtsverhandlung abwägen müsse. Das
Ansehen einer zweifellos wohltätigen
Institution sowie zweier ausgewiesen fähiger

Ärzte werde vielleicht angetastet,
ohne dass dadurch die junge Frau geheilt
werden könne. Darum schaffe eine gütliche

Bereinigung, bei der auch für Galvin
eine erkleckliche Summe abfallen würde,
das Problem, zur Zufriedenheit aller, aus
der Welt. Es gehe aber um die Wahrheit,
wirft Galvin ein. Darauf die infame
Antwort des Bischofs: «Was ist die Wahrheit?»

Jeder dürfte diese Frage stellen,
nur nicht ein Vertreter der Kirche, deren
Glauben (und Autorität) auf dem Besitz
der ewigen Wahrheit gründet.
Was Lumet hier angreift, ist nicht in erster
Linie die Korrumpierbarkeit der Kirche,
sondern deren moralischer Pragmatismus.

Denn dass die Erläuterungen des
Bischofs wirklich zweckmässig sind, daran

21



gibt es nichts zu rütteln. Trotzdem würde
genau die Befolgung dieses Zweck-Denkens

Galvin endgültig vernichten: «Falls
ich das Geld annehme, bin ich verloren.»
(Darin zeigt sich seine Verwandtschaft
zur Titelfigur von Lumets vorletztem Film
«Prince of the City», die an ebendie-
sem Nützlichkeits-Denken unterzugehen
drohte). Denn dieser Pragmatismus, dieses

Abwägen relativer Werte aufgrund
des grösstmöglich erzielbaren Nutzens
führt in moralische und seelische
Haltlosigkeit. Es ist dieser Pragmatismus, der
den Wert eines Menschenlebens nur
noch in materiellen Werten, in Geldeinheiten

bestimmen lässt. Die moralische
Wiedergutmachung der ärztlichen
Fahrlässigkeit durch ein Eingeständnis der

Kinderfilm-Tagung

Fb. In der Schweiz gibt es praktisch keine
Auseinandersetzung mit Produktion,
Verleih und Einsatz von Kinder- und
Jugendfilmen. Um ein Gespräch zwischen
Medienschaffenden (Film und Fernsehen),

Erziehungs- und Bildungsinstitutionen,
Verleihern und anderen Interessierten

in Gang zu bringen, bereiten das
Katholische Filmbüro, UNICEF Schweiz und
die Paulus-Akademie eine Tagung zum
Thema Kinderfilm vor, die am 2./S.Sep¬
tember 1983 in der Paulusakademie in
Zürich stattfinden wird. Referate und
Erfahrungsberichte aus der Schweiz und der
Bundesrepublik Deutschland, die einen
Überblick über die derzeitige Situation
vermitteln und über einzelne Initiativen
informieren, werden ergänzt durch
Diskussionen und die Visionierung von
Filmbeispielen. Ein spezieller Akzent der
Tagung, derdurch die Veranstaltergegeben
ist, wird darin bestehen, dass dem
Kinderfilm als Element des Kulturaustauschs
mit der Dritten Welt besondere Aufmerksamkeit

gewidmet wird. Die Tagung will
Probleme im Umfeld des Kinderfilms be-
wusst machen, Zielsetzungen formulieren

und Impulse für Problemlösungen
und Aktionen vermitteln. - Ein detailliertes

Programm kann ab Ende Juni bei den
Veranstaltern angefordert werden.

Schuld würde dagegen den ideellen Wert
des Menschenlebens erweisen. Als Galvin

die Frau im Spital aufsucht und ihn
Krankenschwestern fragen, was er hier
bei der Patientin suche, antwortet er
langsam, sich selber über den Sinn der
Worte nur allmählich bewusst werdend:
«Ich bin ihr Anwalt.» Der Anwalt eines
Wesens, das besinnungslos dahinvegetiert

und nichts mehr von Galvins
Bemühungen spürt? Oder der Anwalt dessen,
was einen Menschen auch in dieser Lage
auszeichnet: Menschenwürde, und was
ihm auch dann gebührt: Respekt,
Anerkennung seines ethischen Werts? Galvin
muss als Anwalt diesen Menschen
vertreten, der nicht die Kraft besitzt, für
seine Rechte einzutreten. Darin findet er
seine Bestimmung wieder, die er verloren
hatte.
Die Bereitschaft, die Schwachen zu
verteidigen, dieser Idealismus war bei Galvin
früher gepaart mit falscher Naivität. Aus
einem Gespräch erfahren wir, dass die
reiche Anwaltsfamilie, in die Galvin
hineingeheiratet hatte, aus skrupellosen
«Haien» bestand, was nur Galvin nicht
gesehen hatte. Als er den unmissver-
ständlichen Beweis erhielt und in blinder
Wut seine Schwiegerfamilie blossstellen
wollte, liess ihn diese einsperren. Sobald
er wieder auf freiem Fuss stand, verliess
ihn seine Frau, und der Abstieg des desil-
lusionierten Galvins setzte ein: Lumets
Kritik richtet sich nicht nur gegen
Pragmatismus, sondern auch gegen falsche
Naivität und blinden Idealismus. So
unterschiedlich beide Haltungen in ihrer
sozialen Auswirkung sein mögen, so wirken
sie ähnlich fatal auf die Seele ein.
Lumet setzt dagegen die Selbstverantwortung

und Eigeninitiative des Individuums:

«In meiner Religion», sagt Galvin im
Schlussplädoyer, «gibt es einen Spruch:
(Handle, als ob du gläubig wärst, und der
Glaube wird dir gegeben!» Galvin muss
seine Resigantion, seinen Unglauben
tatkräftig überwinden, um den Glauben zu
erhalten. Der Film schildert ebendieses
Bemühen, das durch mehrere
Rückschläge und Selbstzweifel Galvins
gefährdet wird. Dass dieser Glaube an die -
nicht beweisbare-Wahrheit und die
Gerechtigkeit eine höhere Macht und Autorität

als alles verstandesmässige Räson-

22



nieren besitzt, zeigt sich im Urteilsspruch
der Geschworenen, in ihrem Verdikt. Sie
lassen sich in ihrem Glauben an die
Glaubwürdigkeit von Galvins
Belastungszeugin auch durch die geschickten
Tricks von Concannon nicht irre machen.
Diese Entwicklung sieht - ebenfalls
bezeichnenderweise - der Bischof voraus.
Als man ihm von den Verdrehungskünsten

des Staranwalts vorschwärmt,
unterbricht der geistliche Würdenträger
den Redeschwall: Die Aussage der
Belastungszeugin sei zwar aus dem Protokoll

gelöscht, «ja, aber, haben Sie ihr
geglaubt?)), worauf der bischöfliche
Prozessbeobachter betreten schweigt.
Wenn also am Schluss das
Unwahrscheinliche geschieht und Galvins Sache
gewinnt, dann ist dies bloss die Konsequenz

und Botschaft, auf die hin der
ganze Film gearbeitet hat. Nicht blinde
Naivität oder verlogener Optimismus
haben diesen Schluss diktiert, sondern der
Glaube an die Durchsetzungskraft der
Wahrheit, der Glaube an die Kraft des
Glaubens. TibordeViragh

TV/RADIO-KRITISCH

«Radio 84»: Begleitmedium auf drei Ketten
Der Plan, ab 1984 auf drei Ketten zu senden, ist wohl das wesentlichste Merkmal
der neuen Struktur von Radio DRS. Noch bedarf es zur Einführung eines dritten
Programms in der deutschsprachigen Schweiz die Bewilligung des Bundesrates,
doch zweifelt heute niemand mehr daran, dass diese erteilt wird. Die Frage dreht
sich nur noch darum, welchen Preis die Schweizerische Radio- und Fernsehgesellschaft

dafür zu bezahlen hat: Der Verzicht, sich im Bereich des Lokalrundfunks zu
betätigen, wird oftmals als Obulus genannt, den die SRG dafür zu entrichten hat.
Nach der Veröffentlichung der Strukturpläne für «Radio 84» steht fest, dass sich
das Gesicht von Radio DRS grundsätzlich verändern wird. Der Hörer hat sich
umzugewöhnen, und an die Programmschaffenden werden hohe Anforderungen
gestellt.

Waffenstillstand im musikalischen
Glaubenskrieg

Drei Sendeketten zur Verfügung zu
haben, bedeutet für Radio DRS, die
Programme musikalisch so typisieren zu
können, dass den verschiedenen
Geschmacksrichtungen der Hörer Rechnung

getragen werden kann. Damit
dürfte der musikalische Glaubenskrieg
zwischen Volksmusik-Freunden, Anhängern

ernster und klassischer Musik sowie
den Rock- und Pop-Fans ein Ende haben.
Wer das entsprechende Programm
einstellt, braucht sich nicht mehr in zornigen
Leserbriefen im Leibblattüberdas«engli-
sche Geheul» und die «ewige Negermusik»

zu beschweren, wird in seiner Vor¬

liebe zu moderner Unterhaltungsmusik
kaum mehr durch einen «Hudigäggeler»
aufgeschreckt oder kann ungestört der
Liebhaberei sogenannter ernster Musik
frönen.
Das erste Programm (DRS 1)- so will es
die neue Struktur-wird musikalisch den
Volkston pflegen. Dazu gehört auch die
populäre Musik eher traditionellen
Zuschnitts vom Operettenklang über Heino
bis hin zu James Last. Im zweiten
Programm soll sich der Grundton aus dem
Repertoire aller Sparten leicht zugänglicher

E-Musik alimentieren, wie es in einer
DRS-Dokumentation so schön heisst. Als
Minderheiten-Programm wird DRS 2
aber auch die Kette sein, in der schwierige

Musik - experimentelle beispiels-

23


	Filmkritik

