
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 35 (1983)

Heft: 3

Artikel: "Zurück zu unseren (indoamerikanischen) Wurzeln"

Autor: Echevarria, Nicolás / Eichenberger, Ambros

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932371

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932371
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Zurück zu unseren (indoamerikanischen) Wurzeln»
Interview mit dem mexikanischen Regisseur Nicolas Echevarria

Nicolas Echevarria wurde 1947 in Tepic im
Staate Nayari in Nordmexiko geboren.
Mehrere Professoren am Konservatorium

hatten ihm eine verheissungsvolle
musikalische Karriere vorausgesagt, bis
ein «spiritueller Trip» zu den Indianern
eine Wende brachte. Allerdings in einem
nachhaltigeren Sinn, als der aus der
(europäischen) Boulevardpresse
stammende Modeslogan es vermuten lässt.
Der wiederholte Kontakt mit der indianischen

Kultur führte zur Entdeckung der
eigenen Religiosität und zum Vorstoss in
jene Räumedes Mythischen und des
Irrationalen, die der sich ausbreitende «ame-
rican way of life» (auch in Mexiko)
vorschnell rationalisierte.
Von dieser Reise «nach innen» legen bisher

acht Filme ein äusseres dokumentarisches

Zeugnis ab, das sich thematisch
und formal von den Melodramen der eher
durchschnittlichen mexikanischen
Filmindustrie auf wohltuende und eindrückliche

Weise distanziert und auch in dieser
Hinsicht ein anderes Gesicht des Landes
zum Ausdruck bringt. Das folgende Interview

mit dem halb-indianischen Regisseur

hat Ambros Eichenberger in Mexiko
geführt.

im Unterschied zu anderen unabhängigen
Filmschaffenden von Zentral- und

Lateinamerika, die sich vorwiegend und
direkt mit den politischen Verhältnissen
im Kontinent auseinandersetzen, wendet
sich Dein Interesse fast ausschliesslich
dem Mosaik indianischer Kulturen in Deiner

mexikanischen Heimat zu. Allerdings
nicht im Zeichen eines vorübergehenden
«Indianer-Booms», der offenbar, vor
allem in Europa bei den sogenanntAlternativen

Mode geworden ist...

Die vorkolumbianischen Kulturen der
Mayas, Zapoteken, Mixteken, Azteken
undsoweiter mit ihren jahrhundertealten
Traditionen, die zu den sogenannten
«disciplinas mexicanas» gehören, geben
dem Land noch immerein unverwechselbares

Gesicht, das, so gut wie die nach¬

folgenden modernen Gesichter, zu unse-
rernationalen Identitätgehört.
Mein Interesse für diese Welt der Indios
mit ihrem magischen, mythischen und
spirituellen Denken geht auf die 68er
Jahre zurück. Damals gab es bei uns,
neben der politischen Aufbruchsbewegung,

viele junge Leute, die sich auf der
Suche nach neuen Daseinsformen in die
Berge zurückgezogen haben. So lernte
ich unter anderem die als «mujerespiritu»
auch international bekannt gewordene
Maria Sabina kennen, deren Heilkunst
(técnica sagrada) und deren Weltbild ich
später im gleichnamigen Film festgehalten

habe.
In der Folge gab ich mein Musikstudium
auf, lernte in einem New Yorker
Underground-Workshop «Millenium» das
Filmhandwerkeinigermassen kennen und
begann, nach der Rückkehr in meine
Heimat, mich nicht nur mit dem Herzen,
sondern auch mit der Kamera für die Mystik
und den Synkretismus (Vermischung
verschiedener Religionen) der Indianerstämme

zu interessieren. Dabei geht es
aber in keiner Weise um Folklore oder
Ethnologie. Schon eher um die Erfahrung
einer verändernden Kraft und um die
tieferliegende Frage «Wer sind wir», wie
können wir Mexikaner wir selber bleiben
(oder werden) und der kulturellen
Überfremdung aus dem Norden Einhalt gebieten.

Du machst auf die Bedrohung - oder
wachsende Ausrottung - indianischer
Werte und Eigenschaften durch die
fortschreitende Technisierung und Industrialisierung

aufmerksam. Von vielen
Europäern wird die Meinung vertreten, dass
diese (in Mexiko) hochentwickelten
Kulturen schon viel früher, beim Einbruch
der spanischen Kolonisation mit der
damit verbundenen Bekehrung zum
Christentum im 16. Jahrhundert geschwächt
oderzerstört worden sind.

Diese vereinfachte, nicht unvoreingenommene

Darstellung der Vorgänge
7



Nicolâs Echevarria, mexikanischer Regisseur,
auf der Suchenach indianischen Wurzeln.

deckt sich, was unsere mexikanische
Situation anbetrifft, nicht mit der historischen

Realität. Hier hat sich die alte Religion

der Kolonisierten mit der neuen Religion

der Kolonisatoren rasch zu einer
Mischung, dem Synkretismus, verschmolzen,

dessen Formen und Äusserungen
heute noch überall anzutreffen sind. Weil
die Indianer im neuen Glauben Elemente
ihrer eigenen Religiosität zu entdecken
glaubten, wurde er in den meisten Fällen
ohne Gewalt akzeptiert, sodass sogar von
einer «Symbiose der Sympathie» gesprochen

werden darf. Diese lässt sich mit
konkreten Beispielen belegen und
verdeutlichen. So fiel es den Indios relativ
leicht, jedenfalls leichter als vielen von
uns, einen Zugang zum blutigen Opfer
des Jesus von Nazareth auf Golgotha zu
finden. Der Gedanke, dass einer sein Blut
(Leben) hingibt, damit andere das Leben
haben, war ihnen von den eigenen (Tier-)
Opfern her bekannt.
Tieropfer finden bei den Indios übrigens

noch heute statt. Wenn an die 20 Bullen
getötet werden, fliesst sogar recht viel
Blut. Darüber zeigt sich der weisse Mann
in der Regel höchst schockiert. Er hat sich
von der Natur bereits so weit entfernt,
dass er nicht mehr daran denkt, dass ein
Tier sein Leben lassen muss, damit er im
Supermarkt seine Portion Fleisch
bekommt oder sich im Steakhouse einen
gemütlichen Abend leisten kann. Das
Schlachthaus von innen ist ihm total
fremd. Er weiss nicht, dass dort grausamer

getötet wird als bei den Indianern,
die zu den Tieren eine andere Beziehung
haben und ihre Opferzeremonien oftmals
mitGesang und Gebet begleiten.

Du hast diese Verschmelzung von
«heidnischen» und christlichen Elementen in
Deinen Filmen an verschiedenen Gestalten

- Maria Sabina, Nino Fidencio - und
religiösen Feiern anschaulich gemacht.
Ein gutes Beispiel der Illustration scheint
der Nachvollzug der Passionsgeschichte
Jesu durch die Indios während der
Karwoche zu sein, wie Du sie in Deinem
ersten Film «Judea - Semana Santa Cora»
und dann noch einmal in «Teshuinada -
Semana Santa Tarahumara» zur Darstellung

bringst.

Die Darstellung des Passionsgeschehens
während der heiligen Woche mit Prozessionen,

Kreuzigungsszenen ist äusserst
populär in allen Regionen Mexikos. Es
handelt sich sowohl um ein religiöses wie
um ein kulturelles Phänomen, das uns
erlaubt, unsere eigene Identität zum
Ausdruck zu bringen. Die Tradition geht auf
das «teatro missionero» zurück, dessen
sich die Missionare als Mittel der Verkündigung

bedienten. Sie ist, auch nach der
radikalen Trennung von Kirche und Staat
1858, nicht nur beibehalten, sondern
weiterentwickelt worden und weist, je nach
Gegend oder Stammeseigenart, spezifische

Merkmale auf. Im Urbanen Kontext
von Gross-Mexiko, wo sich bereits
zahlreiche Show-Elemente eingeschlichen
haben und ein Polizeiaufgebot notwendig
ist, werden die Akzente anders gesetzt als
bei den Coras-Indianern im Norden Mexikos,

deren Vorliebe für militärische
Einrichtungen durch die Präsenz der
römischen Soldaten in der Gegenüberstel-

8



lung zum Aufgebot der jüdischen
Parteien zum Ausdruck kommt.

Ökologische und andere - geistige -
Gleichgewichtsstörungen, die sich in der
westlichen Zivilisation immer stärker
bemerkbar machen, haben zur Folge
gehabt, dass indianische Werte heute
unvoreingenommener beachtet werden als
das früher der Fallgewesen ist. Es gibt
sogar Kreise die behaupten, dass Europäer
von Indianern, etwa über «Sozialismus»,
«Brüderlichkeit», «Umgang mit der
Natur», lernen könnten. Andererseits scheinen

die «indianischen Hoffnungen» aufs
Überleben - angesichts des weltweiten
Vormarsches einer uniformen Industriekultur

- immer mehr zusammenzuschrumpfen.

Ein Kampf auf verlorenem
Posten also?

Einfache Antworten gibt es auf diese
komplexen Fragen nicht. Die meisten
Indios unterschätzen ihre eigene Kultur,
weil ihnen zu lange bedeutet worden ist,
dass sie als «Wilde», «Unzivilisierte» und
«Zurückgebliebene» eine solche gar nie
besessen haben. Dann ist die moderne
Industriekultur mit ihrem Fortschrittsglauben,

Profitdenken und Konsumverhalten

vom Lebensgefühl Indoamerikas
so weit entfernt, dass jeder Indianer im
Kontakt damit die Orientierung verliert,
sich bedroht fühlt und von Selbstzweifeln
befallen wird. Dasführtzu Depressionen,
Entwurzelung und Zerfall (Alkohol), ja bis
zum kulturellen Genozid, ein Gefühl, das
von den verschiedenen Stämmen
allerdings unterschiedlich stark empfunden
wird.
Dem steht entgegen, dass eine ganze
Reihe von Kulturanthropologen heute bei
den Indianern Werte diagnostiziert, die in
der technologisch orientierten Welt nicht
mehr oder nur mehr sehr rudimentär
vorhanden sind. Beim Kontakt mit der
ganzheitlichen Lebensart der Indianer werden
Wertkrise und fehlende Tiefe der
materialistischen Zivilisation so stark bewusst,
dass die Frage sich aufdrängt, wer denn
wesentliche geistige, soziale und religiöse

Bindungen und damit auch die
«Marschrichtung» verloren habe - sie
oder «wir». Dieser «Lernprozess» hat
bereits dazu geführt, dass es heute eine

ganze Anzahl von Nicht-Indianern gibt,
die die «Lebensphilosophie» der Indianer
stärker vertreten als diese selbst. Sie sind
sogar der Auffassung, dass Europa viel
von den Indianern zu lernen hätte und es
demzufolge an der Zeit ist, die traditionelle

europäische Rolle des Belehren-
und des Bekehrenwollens aufzugeben.
Meine persönliche Überzeugung liegt in
der gleichen Richtung, weil ich bei den
Schamanen Dinge gelernt habe, die mir
sonst nirgendwo beigebracht worden
sind. Dazu gehört nicht zuletzt die Fähigkeit,

über sich selbst und über sich selbst
hinaus nachdenklich zu werden.

Aus Deinen Ausführungen muss
geschlossen werden, dass Religion und
religiöse Gefühle im Weltbild der Indianer
einezentrale Rolle spielen.

Ja. Ohne Aufmerksamkeit für diese
Dimension bleibt der Zugang zum inneren
Kern dieser Welt verschlossen, weil die
indianische Religiosität alle Lebensbereiche

durchdringt und dadurch eine Einheit
bildet. Einen religiösen Formalismus, der
in der Erfahrung des Alltags keinen Rückhalt

mehr hat und demzufolge vorwiegend

«dekorativ» wirkt, wie das bei der
Praxis des christlichen Glaubens hier
häufig der Fall zu sein scheint, gibt es
nicht. Universum und Naturetwa werden
alsein grossartiges Werk Gottes erfahren
mit dem in Harmonie gelebt werden soll
(vivir a tono con el mundo). Der Mensch
versucht, sich dem Strom des Lebens
auszuliefern und von ihm tragen zu
lassen, statt Verbesserungen und Veränderungen

zu bewirken, die sich unter
Umständen leicht als zerstörerische Eingriffe
erweisen können und erwiesen haben.
Das ganze Verhalten mutet eher «orien-
talisch»-gewährend als westlich-ero-
bernd an, und die Leute lesen noch viel
mehr in den Wolken als in den Büchern...

in Deinen Filmen suchst und findest Du
«Orte», wo diese indianische «Spiritualität»,

die von vielen als purer Aberglaube
beiseitegeschoben wird, noch
unverfälschtzur Selbstdarstellung kommt.

Das habe ich beispielsweise in «Hikuri-
Tame, la peregrinaciön de! Peyote entre

9



«Maria Sabina», Dokumentarfilm über die
«mujerespiritu».

los Huicholes» getan. Dabei handelt es
sich um eine traditionelle «Wallfahrt» der
Huicholes-Indianer, die sie in einem
Fussmarsch von über 1000 Kilometern
nach «Wirikuta», dem symbolischen
«Zentrum der Welt» führt. Ebenso wichtig

ist allerdings, dass von den Teilnehmern

auch ein innerer, mystischer Weg
von einem «espacio profano» zu einem
«espacio sagrado» zurückgelegt wird.
Um in den Genuss der «Erlösung» zu
kommen, sind strenge asketische Regeln
einzuhalten. Ausser Wasser und dürren
Tortillas gibt es nichts zu essen und zu
trinken. Auf die Befriedigung von sexuellen

Bedürfnissen muss verzichtet werden.

Es findet ein Auszug aus der
gewohnten Welt des Alltags mit seiner
Durchschnittslogik und ein Einzug in das
Reich des Geistes und der Freiheit statt,
10

der durch ein imaginäres «Tor der Wolken»

erfolgt, das von einem Schamanen
als solches bezeichnet wird. Um diesen
«Ortswechsel» anzudeuten, werden viele
Gebrauchsgegenstände oder Körperteile
«umgetauft»: Feuer heisst dann etwa
Sheriff, Baum Fisch oderdie Nase wird in
Penisumbenannt.

Uralte, präkolumbianische «disciplinas
mexicanas», die in der Psyche der Betroffenen

eine Katharsis bewirken mögen,
von den meisten Zeitgenossen aber als
Auswüchse von Exotik und Folklore
bestaunt und missverstanden werden...

Am meisten bedrückt mich, dass der
Kampf gegen diese oberflächliche,
folkloristische Betrachtungsweise-mit derent-
sprechenden Vermarktung-nicht nur
gegen ausländische Touristen, sondern
auch gegen unsere eigenen mexikanischen

Menschen und Medien zu führen
ist. Beim Fernsehen geht das so weit.



dass die mexikanischen Programme,
auch wenn sie sich mit diesen
präkolumbianischen Aspekten unseres Wesens
befassen, von denjenigen der USA kaum
mehrzu unterscheiden sind. Dabei haben
sich gerade die Indios mit der Verteidigung

ihrer Sitten und Bräuche am
erfolgreichsten gegen den Kulturkolonialismus
ausdem Norden zur Wehrgesetzt. Dieser
Blick auf unsere indomexikanische Realität,

der beim Äusseren hängen bleibt und
nicht in die Tiefe dringt, ist relativ leicht.
Die bunten Kleider, die Tänze und Instrumente

sowie die malerischen Landschaften
laden dazu ein. Deshalb lassen sich

jene Indios im Staate Chiapas, die
fotografisch noch nie missbraucht worden
sind, ja auch bald an einer Hand abzählen!
Aber was hat man damit über den inneren
Zustand, die Weltauffassung und die
Probleme dieser Menschen gesagt? Ich
hasse diese kamerabewaffneten
Folklore- und Safari-Jäger und versuche
etwas von der indianischen Lebensphilosophie

und ihren verborgenen Werten
sichtbarzu machen.

Landes ebenfalls zu berücksichtigen sei.
Das ist mit ein Grund, weshalb für den
Vertrieb der Filme nie viel unternommen
worden ist. Dem erwähnten Argument
vermag ich allerdings nicht beizupflichten,

weil mein Mexikobild es nicht
erlaubt. Ich bin nämlich stolz auf unsere
indianische Vergangenheit (und Gegenwart),

empfinde sie also gar nicht als
negativ. Gerade heute, da Mexikos Nähe zu
den Vereinigten Staaten beträchtlich ist
und sein Abstand zu «Gott» immer grös-
serwird, täte eine Rückbesinnung auf
unsere Wurzeln not.
Mit dem Stellenwert, die dem
präkolumbianischen Bewusstsein zukommt, wird
sich übrigens auch mein nächster Spielfilm

befassen. In dessen Mittelpunkt
steht ein hoher spanischer Offizier, der
sich von der Armee des spanischen
Eroberers Cortés absetzt und zu den Reihen
der Mayas überläuft, um dort gegen seine
eigenen Landsleute den Kampf für die
Unterdrückten aufzunehmen.

Interview: Ambros Eichenberger

Das ist Dir mit Deinem letzten Film« Nino
Fidencio» über die Gestalt eines jungen
Thaumaturgen (Wundertäters), nach der
allgemeinen Einschätzung der Kritiker,
auch ausgezeichnet gelungen. Wurde Dir
noch nie der Vorwurfgemacht, Du seiest
der Faszination der synkretistischen und
mystischen Phänomene, die Du
beschreibst, unkritisch zum Opfergefallen?

Ich bin in mancher Hinsicht eine Art
Sonderfall und wurde wegen meiner
Unabhängigkeit von der Gewerkschaft der
Filmschaffenden auch nicht akzeptiert.
Dokumentarfilme zu machen, ist hierzulande

sowieso nicht «in». Zudem wird
mein Standpunkt, die genannten Erscheinungen

zu beobachten und zu zeigen und
die (kritische) Stellungnahme dem
Zuschauer zu überlassen, nicht überall
verstanden. Die staatliche Dokumentarfilmabteilung,

mit deren Unterstützung ich
einige der Filme drehte, gibtzusätzlich zu
bedenken, dass nicht einseitig die
«dunkle», irrationale, «phantastische»
und «fanatische» Seite der Seele Mexikos

gezeigt werden soll, sondern der mit
dem Ölboom erzielte Aufschwung des

Festival von Nyon in den roten
Zahlen

gs. Das Filmfestival von Nyon rutscht
immer mehr in die roten Zahlen. Die
Organisatoren, die Association de festival
international de Nyon, haben deshalb
beschlossen, ein spezielles Finanzkomitee
zu gründen, das die finanzielle Situation
des Festivals untersuchen und insbesondere

abklären soll, ob ein Konkurs der
Gesellschaft abzuwenden ist oder nicht.
Zudem soll das Komitee der Generalversammlung

in diesem Frühjahr einen
Sanierungsplan vorlegen. Das Komitee
wird sich aus Delegierten des Bundesamts

für Film, des Kantons Waadt, der
Stadt Nylon und den zwei ehemaligen
Präsidenten des Festivals, Maurice Ruey
und Bernard Glasson, zusammensetzen.
Im Frühjahr 1983 soll der Untersuchungsbericht

zusammen mit der Bilanz der
Generalversammlung vorgelegt werden.

11


	"Zurück zu unseren (indoamerikanischen) Wurzeln"

