
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 34 (1982)

Heft: 24

Rubrik: Filmkritik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FILMKRITIK

La notte di San Lorenzo
(Die Nacht von San Lorenzo)

Italien 1982. Regie: Paolo und Vittorio
Taviani
(Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
82/318)

Im Juli 1944 verübten die Deutschen ein
Massaker an einem Teil der Einwohner
des toskanischen Städtchens San Mi-
niato, dem Geburtsort von Paolo und
Vittorio Taviani. Dieses Ereignis hat die beiden

Brüder, die damals 13- und 15jährig
waren, tief geprägt. Als sie zehn Jahre
später, zusammen mit Cesare Zavattini,
ihren ersten Kurzfilm drehten, hiess dieser

«San Miniato, luglio '44». Weil die
Regierung, die damals, 1954, dabei war, die
Beziehungen zu Deutschland wieder
herzustellen, Ausschreitungen befürchtete,
wurde die öffentliche Aufführung dieses
antifaschistischen Films verboten.
Wenn die Taviani Brothers nun, fast
30 Jahre später, die Ereignisse von 1944
noch einmal zum Thema eines Films
machten, geschah das aus einer ganz
andern Optik heraus. Es ging ihnen nicht
mehr um die Rekonstruktion eines
historischen Ereignisses, nicht um die Denunziation

eines von deutschen Nazis und
italienischen Faschisten begangenen
Verbrechens. Sie wollten vielmehr zeigen,
wiesich ein reales Ereignis im Gedächtnis
jener, die es erlebt oder davon gehört
haben, verwandelt und zur Legende, zum
Mythos wird, wo alles Geschehene und
Erlittene seinen tieferen Sinn bekommt.
Aber wenn die Tavianis Geschichten
erzählen, dann tun sie es nicht um ihrer
selbst willen, sondern aus aktuellen
Bedürfnissen heraus. «Als wir <ll prato>
(1979) gemacht haben, wollten wir den
Schmerz und die Ängste ausdrücken, die
wir um uns herum, vor allem bei den Jungen,

spürten, wollten auf Fragen eingehen,

die die Gesellschaft sich und uns
stellt. Mit <La notte di San Lorenzo>
antworten wir nicht auf diese Fragen, aber
wir sagen, in welchen Zustand die Men¬

schen sich versetzen sollen, um versuchen

zu können, darauf zu antworten.»
Um die bleierne Zeit, in der wir heute
leben, verstehen zu können, müsse man sie
auch mit den diamantenen Jahren der
Kriegszeit konfrontieren. «Es waren
entsetzliche Jahre, aber auch Jahre, in
denen die Menschen all das offenbaren
mussten, dessen sie fähig waren, im Guten

wie im Schlechten. Notwendigkeit
und Wollen vermengten sich oft; die Zeit
schien sich zu verdichten. Heute,
bequem installiert in unseren Fauteuils,
vergessen wir diese Möglichkeiten.»
Aufgewachsen in einer Gegend der Toscana,
die für die Tavianis noch manch
mittelalterlichen Aspekt hatte, empfinden sie es
als eine Chance, «ein kollektives Abenteuer

intensiv miterlebt zu haben, in dessen

Verlauf sich alle vor unseren Augen
verändert haben; und diese Erschütterung

war eine Befreiung. Wir sahen, dass
das, was unabänderlich schien, es nicht
war. In der Zeit eines Sommers lernten
wir ein für allemal, dass alles gerettet
werden kann, wenn man alles verloren
glaubt... Unglücklicherweise erfolgt
diese Erschütterung in Blut und Leiden,
und dies verweist auf die Ambiguität aller
menschlichen Erfahrung.»
Der Film beginnt mit einem Postkartenbild

aus einem Zimmer heraus auf einen
nachtblauen Sternenhimmel. Es ist der
10. August, die Nacht von San Lorenzo, in
derein Wunsch erfüllt wird, der beim Fallen

einer Sternschnuppe ausgesprochen
wird. Und aus dem Off formuliert eine
sanfte Frauenstimme den Wunsch, dass
es ihrgelingen möge, dem geliebten Kind
mit den richtigen Worten zu erzählen,
was in einer längst vergangenen und ganz
anderen Nacht von San Lorenzo sich
ereignet hat. Die Erzählerin wird erst am
Schluss des Films sichtbar: Es ist Cecilia,
die als sechsjähriges Mädchen erlebte,
was sie nun ihrem Kind vordem Einschlafen

erzählt hat. Der Film war die Erfüllung
ihres Wunsches.
Damals, im Juli 1944, erlebte die kleine
Cecilia mitderganzen Bevölkerung Stun-

12



den der Angst und des Schreckens. Es
sind die Tage vor der Befreiung durch die
alliierten Truppen. Die deutschen Besatzer

haben die Häuser, ausser jene der
Faschisten, miniert, um siezu sprengen. Die
Bevölkerung hat sich ratlos in einen grossen

Keller geflüchtet, in Erwartung der
Sprengungen oder der ungewissen
Befreiung. Der Bürgermeister überbringt
von den Deutschen den Befehl, die
Bevölkerung habe sich in der Bischofskirche zu
versammeln. Da erhebt sich Galvano, ein
älterer Mann (Omero Antonutti), und
fordert seine Schicksalsgenossen auf,
nicht weiter im Ungewissen zu warten,
sondern das Schicksal selber in die
Hände zu nehmen und den im Anmarsch
vermuteten Amerikanern entgegenzugehen.

Es gelingt ihm, einen Teil der
Einwohner zu überzeugen. Sie stärken sich
mit einem Imbiss, ziehen schwarze
Kleidungsstücke über, um in der Nacht nicht
gesehen zu werden, dann machen sich
die Männer, Frauen und Kinder auf den
unsicheren, gefahrvollen Weg - ein
Unternehmen wie einst der Exodus der
Juden unter Moses aus Ägypterland. Während

jene, die mit dem Bischof abwartend
in der Kirche Schutz suchten, zum gröss-
ten Teil umkommen, weil die Deutschen
auch die Kirche sprengen, suchen die
andern den Weg zur Befreiung und in die
Freiheit. Dabei werden sie von den erlebten

und erlittenen Gefahren und Nöten
auf die Probe gestellt. Sie machen
Erfahrungen, durch die sie verändert und reifer
werden. Sie erleben, wie sie aufeinander
angewiesen sind, untereinander solidarisch

sein müssen. Und indem sie sich
einander öffnen, sich voreinander aller
Masken entledigen, entdecken sie die
Fähigkeit, zusammen trotz Angst und Leiden

und Tod inmitten der Schrecknisse
des Krieges und der mörderischen
Auseinandersetzungen zwischen Faschisten
und Widerstandskämpfern zu überleben
und sogar Momente des Glücks, der
Freude und der Liebe zu erleben.
Alle Ereignisse des Films sind wirklich
passiert. Die Tavianis haben sie zum Teil
selbst erlebt oder sie aus verschiedenen
Quellen zusammengetragen. Aber der
Film erzählt sie so, wie sie sich in den fast
40 vergangenen Jahren in der Erinnerung
verändert haben: mit Übertreibungen

Geschichte aus der Erinnerung als Mädchen,
das sich mit seiner Mutter vor den Nazis
flüchten musste: aus «La notte di San
Lorenzo».

und Auslassungen, mit Verklärungen,
phantastischen Sprüngen und immer
wieder mit der kindlichen Unbefangenheit

der sechsjährigen Cecilia, durch deren

Augen manche Episoden gesehen
sind. Dadurch erhält der Film eine
formale und inhaltliche Vielfalt und
Vielschichtigkeit, die so sicher und gekonnt
wohl nurdie BrüderTavianizu bewältigen
vermögen. Die Poesie des Märchens, die
Phantastik des Traums, die Naivität der
Legende und der Realismus der
dokumentarischen Rekonstruktion verbinden
sich hier zu einer geschlossenen
filmischen Erzählung, die von der Zerrissenheit,

den kollektiven Ängsten, dem
gemeinsamen Leiden und den individuellen
Helden des italienischen Volkes erzählt.
Wie schon in «Padre Padrone» gelingen
den Tavianis immer wieder Szenen, die in

13



ihrer Verdichtung zu Symbolen werden,
die geistige und religiöse Wurzeln freilegen:

der Auszug unter Leitung Galvanos
ist von alttestamentlichem Zuschnitt; das
gemeinsame Brotbrechen des Bischofs
mit seiner Herde vor dem Massaker oder
der Halt der Flüchtlinge unter dem Kreuz
eines Kalvarienberges haben neutesta-
mentliche Bezüge. Auf eine andere Wurzel

Italiens verweist der alte Olinto, der
Cecilia Passagen aus der «Aeneis» zitiert,
sodass sich beim Zusammenstoss
zwischen Faschisten, Widerstandskämpfern
und der Gruppe Galvanos die Kämpfenden

in ihrer Vorstellung in antike Recken
verwandeln. Und da ist die immer
wiederkehrende Stelle aus Mozarts «Requiem»,
der liturgische Text «Hostias et preces»
(«Opfergaben und Gebete bringen wir
zum Lobe Dir dar, o Herr») aus dem «Of-
fertorium». Mit diesem und anderen
musikalischen Motiven - auch italienische
Volksmusik und ein Wiegenlied am
Beginn und Schluss des Films - werden
zusätzliche Elemente in den Film
eingebracht, die ihn strukturieren und «vertiefen»,

ein Vorgehen, das bei den Filmen
derTavianis von grösster Bedeutung ist.
«La nottedi San Lorenzo» ist vor allem ein
Film über die Hoffnung. Ganz zu Beginn
wird die Botschaft ausgesprochen, die
der Film vermitteln will: «Wenn es wahr
ist, dass das Ende der Welt immer nahe
ist, dann ist es unsere Pflicht, zu überleben»,

sagt der Priester zum Hochzeitspaar

vor ihm, die Moralpredigt
abbrechend, zu der er wegen der bereits
hochschwangeren Braut ansetzte. Der Film ist
nichts anderes als ein Epos des Überle-
benstrotz allem. «Vielleicht hat sich nicht
alles genau so zugetragen», sagt die
Erzählerin Cecilia am Schluss, «aber es ist
eine wahre Geschichte, und auch wahre
Geschichten nehmen manchmal ein gutes

Ende.» Die Tavianis haben für dieses
«gute Ende» ein wundervolles Bild gefunden:

Nach der Nacht, in der Galvano und
Concetta ihre jahrzehntealte Scheu
überwunden und in der Liebe zueinander
gefunden haben, begrüsst sie eine junge
Frau mit den Worten: «Wir sind befreit».
Das trifft für das bejahrte Paar, aber auch
für das ganze Land zu. Draussen regnet
es, und gleichzeitig scheint die Sonne,
und die Kirchenglocken läuten. Die Leute

Galvanos, auch sie verändert und erneuert,
fahren ohne Galvano nach Hause. Sie

brauchen keinen Chef mehr. Galvano
bleibt allein zurück, stapft im Regen
durch Pfützen - befreit, reingewaschen,
erlöst. Franz Ulrich

Passion

Frankreich/Schweiz 1982. Regie:
Jean-Luc Godard
(Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
82/319)

Für das Westschweizer Fernsehen hat
Jean-Luc Godard einen Videofilm «Scénario

du film <Passion>» realisiert, der
eigentlich jede Vorführung des Kinofilms
«Passion» begleiten sollte. Der Videofilm
ist nicht nur von der Gestaltung her
höchst ungewöhnlich und einfallsreich,
sondern gibt auch einen interessanten, ja
faszinierenden Einblick in das
«Denkkraftwerk» Godard und in die Konzeption
und Entstehung von «Passion». Damitlie-
fert Godard vor allem auch einen Schlüssel

zum besseren Verständnis seines auf
den ersten Anhieb nicht gerade leicht
verständlichen Films.
Man kann sich darüber mokieren und der
Meinung sein, ein Film, dereine solche
Interpretationshilfe benötige und nicht aus
sich selber zu verstehen sei, sei misslun-
gen. Das mag teilweise hier auch der Fall
sein, und Godard selber weist in seinem
Videofilm freimütig darauf hin, dass er
manches nicht wie gewollt habe realisieren

können und deshalb nicht gelungen
sei. Dass Godard in diesem Videofilm
eine Art Rechenschaft ablegt über seine
Arbeit an «Passion», ist auch in Hinsicht
auf seine Konzeption der Arbeit mit dem
Medium Film sehr aufschlussreich. Und
im übrigen sollte auch für den Film billig
sein, was der Literatur recht ist: Dass die
Sekundärliteratur über Hoelderlin, Kafka,
Joyce - um nur drei Namen zu nennen -
weit umfangreicher ist als ihr Werk, tut
der Bedeutung dieser Autoren keinen
Abbruch. Dass die Interpretationsflut ein
literarisches Werk manchmal eher
zudeckt als erschliesst, trifft zwar auch zu.
Bei Godards «Werkstattgespräch» über
«Passion» ist dies jedoch sicher nicht der

14



B§

:

Der Arbeitgeber (Michel Piccoli) und die
widerspenstige Arbeitnehmerin (Isabelle Huppert)

in «Passion».

Fall, denn es ist ihm auf didaktisch geradezu

raffinierte Weise gelungen, die
Genese von «Passion» einleuchtend darzulegen.

Bezeichnend für Godard ist, dass er dieses

«Scénario» erst machen konnte,
nachdem der Film fertig war. Godard hält
nichts mehr davon, zum vornherein
festgelegte, festgeschriebene Geschichten
zu erzählen. Seit den sechziger Jahren
geht es ihm in seinen Videoproduktionen
und Kinofilmen («Numéro deux», «Sauve
qui peut - la vie)» darum, Kommunikationsformen

und -barrieren darzustellen,
die Bildmedien und ihre Botschaft zu
hinterfragen, die politisch-ökonomischen
Zwänge im Medienbereich zu analysieren
und überdieeigene Arbeitzu reflektieren.
Er experimentiert und improvisiert, um
die Realität des Bildes sichtbar zu
machen und damit ein Bild der Realität zu
gewinnen. Seine Filme bieten keinen Ersatz
für die Realität und auch keine Illusion
davon. Godard ist ein Forscher, Erfinderund

Probier, ein unruhiger, verbissen suchender

Geist, der sich manchmal verrenkt, in
Sackgassen gerät und sich in formalen
und theoretischen Spielereien verliert,
letztlich aber nichts anderes macht, als
hartnäckig die Möglichkeiten des
Mediums Film zu erproben und die Arbeit des
Filmemachens zu reflektieren. Das ist bei
ihm ein dialektischer Prozess: «Scénario
du film <Passion>» zeigt, dass mit der
Realisierung dieses Films formale und
thematische Positionen erprobt und
zugleich überholtwurden. Im nächsten Film
wird Godard die gemachten Erfahrungen
verwerten und neue Lösungen suchen.
Godard hat die drei Hauptdarsteller von
«Passion» - Isabelle Huppert, Jerzy Rad-
zilowicz, Hanna Schygulla - engagiert,
bevorerwusste, wovon sein Film handeln
würde. Sie waren das «Material», von
dem er ausging und aus dem er die
Fragmente einer Geschichte entwickelte, die
etwa so zusammengefasst werden kann:
In einem Betrieb in der Westschweiz (wo
Godard übrigens herkommt) ist die
Fabrikarbeiterin Isabelle (Isabelle Huppert)
vom Direktor (Michel Piccoli) entlassen
worden. Er weigert sich trotz Protesten

15



und Unterstützung durch Kolleginnen, ihr
den Arbeitsplatz zurückzugeben oder
eine Abfindung zu bezahlen. In der Nähe
dreht der Pole Jerzy (Jerzy Radzilowicz),
der in Andrzej Wajdas «Der Mann aus
Marmor» den Mateusz Birkut, in «Der
Mann aus Eisen» dessen Sohn Tomczyk
spielte) einen Film, in dem berühmte
Gemälde als lebende Bilder nachgestellt
werden. Isabelle interessiert sich für die
Dreharbeiten und verliebt sich in Jerzy.
Auch Hanna (Hanna Schygulla), die Frau
des Fabrikdirektors und Besitzerin eines
Motels, in dem die Filmequipe logiert,
verliebt sich in den Regisseur. Jerzy
gelingt es nicht, «eine Geschichtefürseinen
Film zu finden, obwohl es doch 50
Geschichten um ihn herum gibt» (Godard).
Er kehrt schliesslich nach Polen zurück.
Diese Skizze einer Geschichte benutzt
Godard nur, um optische Bilder, Visionen
zu komponieren, fiktive und dokumentarische

Szenen zu schaffen und alles in
Bewegung und miteinander in Beziehung zu
setzen. Godard wollte/konnte kein Drehbuch

schreiben, sondern zuerst seine
Bilder inszenieren, um sie sehen zu können
(«avant de parler-voir!»). Das Geschriebene

sei etwas, das versichere, beruhige.
Darum wollten die Medien, vorab das
Fernsehen, nurnoch mitGeschriebenem,
Gesichertem zu tun haben - darum die
ständige Verfilmung von anerkannter
Literatur und Bestsellern. Weil ihm die
Worte fehlten, um seine Bilder zu «erklären»,

sagt Godard, habe er als wichtige
Elemente Malerei und Musik in den Film
eingebracht. Sie ergeben, zusammen mit
der fragmentarischen Geschichte um
Isabelle, Jerzy und Hanna, ein vielfältiges,

vielschichtiges Beziehungsfeld zum
Thema «Passion» - Leiden und Leidenschaft.

Keineswegs neu im Werk Godards ist die
Parallele zwischen Fabrikarbeit und
Filmemachen. An beiden Orten gibt es die
Arbeit und das Kapital, Untergebene und
Patrons, Machtlose und Machthaber,
Arbeiter/Schauspieler/Techniker und
Direktoren/Regisseure. Das Thema der
Abhängigkeit, Unterdrückung, Verfolgung
und Auflehnung wird variiert und ausgeweitet

in den lebenden Bildern nach
Gemälden grosser Meister (Goyas
«Erschliessung der Aufständischen 1808 in

Madrid», Delacroix' «Die Freiheit führt
das Volk, Pariser Aufstand von 1830»). In
diesen und andern «Gemälden» setzt
Godard das Leiden Isabelles in Beziehung
zur Leidensgeschichte der Menschheit.
Zum Thema Liebe/Leidenschaft stellt er
ähnliche Verbindungen zwischen den
Personen im Film und Gemälden von
Tintoretto, Goya, Ingres. Godard entdeckt
auch Parallelen zwischen den Gesten der
Arbeit und jenen der Liebe. Und vor allem
ist «Passion» auch ein Zeugnis der Lei-
denschaftGodardszum Film.
Godard zeigt beim Nachstellen der
berühmten Meisterwerke der Malerei in
Form lebender Bilder fast nie das ganze,
fertige Werk, sondern immer Phasen der
Komposition und Dekomposition. Die
Gemälde sind im Zustand des Werdens
zu sehen. Bei Rembrandts «Nachtwache»

etwa wechselt Godard den Standort
von Figuren und ändert den Lichteinfall.
Nicht das vollendete Werk ist für Godard
wichtig, sondern der Arbeitsprozess, der
dahin führt: die Komposition, die Bewegung

im Bild, das Licht, die Farbe. Und
genau diesen Prozess des Werdens und
Entstehens spiegelt der Film selber.
«Passion» gibt sich nicht als fertiges, zum
vornherein festgelegtes und genau um-
rissenes Werk, sondern als Skizze, als
Entwurf mit blinden Stellen, Rissen und

Inkasso 1983

In diesen Tagen erhalten Sie, liebe Leserin,

lieber Leser, die Abonnementsrechnung
1983 für ZOOM. Sie werden dabei

feststellen, dass auch unsere Zeitschrift
von derTeuerung nicht verschont geblieben

ist. Das Jahresabonnement für
ZOOM wird Sie sogar erheblich teurer zu
stehen kommen als im Vorjahr, nämlich
Fr. 48.-in der Schweiz und Fr. 52.- im
Ausland. Dennoch glauben wir, ihnen nach
wie vor eine sehr günstige Zeitschrift
(Fr. 2.- pro Nummer) anbieten zu können,
und wir sind auch bemüht, Ihnen im
kommenden Jahr eine noch bessere Qualität
anzubieten. Für Ihr Verständnis danken
wir Ihnen jedenfalls schon jetzt herzlich
und hoffen, Sie auch weiterhin zu unsern
Lesern zählen zu dürfen.

Redaktion und VerlagZOOM
16



Brüchen. Der vorliegende Film ist eine
von vielen Möglichkeiten. Godard zeigt
einen Schaffensprozess-das Resultat ist
unfertig, fragmentarisch und dennoch
bildet es ein Ganzes, das streckenweise
fasziniert, irritiert, vielleicht sogar schok-
kiert und sicher eingefleischte
TV-Sehgewohnheiten in Frage stellt.
Zusammengehalten und «überdacht»
wird «Passion» nicht nur durch eine
virtuose Montage, sondern vor allem durch
Musik von Mozart, Beethoven, Dvorak,
Fauré und anderen. Im Gegensatz zum
Film und zu den lebenden Bildern befindet

sich die Musik nicht im Zustand des
Entstehens, sondern wurde von
vorliegenden Einspielungen übernommen.
Diese klassische Musik bringt ein
Element der Harmonie in den Film, einer
Harmonie, die dem Chaos, den Konflikten
und Leiden der Realität in Geschichte und
Gegenwart gegenübergestellt wird. Sie
symbolisiert sozusagen, in unerhört
intensiver Weise bei Mozarts «Requiem»,
die Sehnsucht nach Erlösung vom
Leiden, nach Verzeihung, Geborgenheit,
Frieden. Wie noch in keinem bisherigen
Werk Godards kommt in «Passion» ein
metaphysischer Bereich zum Durchbruch,

der bis ins Religiöse reicht. «Ich
komme aus einer früher sehr protestantischen

Familie. Ich fühle mich zwar keiner
Konfession zugehörig, aber wenn man
auf den Grund der Dinge gehen will, ist
man gezwungen, zur Kindheit zurückzukehren.

Ais ich jung war, liebte ich die
Bücher von Bernanos. Ich gab Isabelle <La

vie de Simone Weib (1809-1943, radikale
Sozialphilosophin und moderne Mystikerin.

F. U.) zu lesen, denn ihre Figur ist eine
kleine Simone Weil auf dem Lande»
(Godard). Isabellewird im Film schon früh mit
dem Stossgebet«Mein Gott, warum hast
Du mich verlassen» als Opfer, nicht nur
eines Arbeitskonflikts, charakterisiert.
Später spricht sie, bevor sie mit Jerzy
schläft, das lateinische Gebet «Agnus
Dei, qui tollis peccata mundi, dona eis pa-
cem» aus der Messliturgie (Requiem).
Das ist keineswegs blasphemisch
gemeint, sondern AusdruckderTrauer über
das Böse zwischen den Menschen, des
Bedürfnisses nach Vergebung aller
Schuld. Und wie ein Gebet wirken auch
gewisse langsame, ja liturgisch-feierli¬

che Kamerafahrten, etwa die mehrmals
wiederholte Fahrt beim Versuch, El Gre-
cos «Himmelfahrt Mariä» zu rekonstruieren.

Diese Sequenzen besagen keineswegs,
dass Godard religiös oder gar fromm
geworden ist. Er benutzt diese religiösen
Elemente in Bild und Musik nur, um eine
Befindlichkeit des Menschen - Trauer,
Schmerz, Verlorenheit, aber auch Sehnsucht

nach menschlicher Solidarität,
nach Befreiung und Erlösung -
auszudrücken. Wie eh und je ist Godard auch in
«Passion» ein politisch engagierter
Gesellschaftskritiker. Das zeigt sich nicht
nur darin, wie er die Arbeitswelt Isabelles
oder den arroganten Fabrikbesitzer
(über)zeichnet, sondern noch viel
eindrücklicher etwa darin, dass er die Arbeiterin

Isabelle stottern lässt: «La parole
ouvrière bégaye» (Godard). Auf die
Frage, warum sie noch stottere, obwohl
sie doch geheilt sei, antwortet Isabelle:
«Mais tu sais, l'usine, le travail, on n'en
parle pas du premier coup». Die Patrons
verfügen auch über die Sprache, die
Arbeiterin muss diese erst noch lernen.

Franz Ulrich

Die Weisse Rose

BRD 1982. Regie: Michael Verhoeven
(Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
82/335)

«Sie haben etwas Einfaches verteidigt,
sind für etwas Einfaches eingestanden,
für das Recht und die Freiheit des einzelnen

Menschen, für seine Entfaltung und
sein Rechtaufeinfreies Leben. Sie haben
sich keiner aussergewöhnlichen Idee
geopfert, haben keine grossen Ziele
verfolgt; was sie wollten, war, dass
Menschen in einer menschlichen Welt leben
können. Und vielleicht liegt darin das
Grosse, dass sie für etwas so Einfaches
eintraten und ihr Leben dafür aufs Spiel
setzten...» So wenig weihevoll urteilte
Inge Scholl 1947 überdie von Nationalsozialisten

1943 hingerichteten Mitglieder
der Widerstandsgruppe «Die Weisse
Rose», der auch ihre Geschwister Hans
und Sophie Scholl angehörten.

17



Wulf Kessler und Lena Stolze als Hans und
Sophie Scholl.

Regisseur Michael Verhoeven und
Drehbuchautor Mario Krebs erzählen nun die
Geschichte dieser Widerstandsorganisation

als Film. Kein tränendrüsendrückendes
Epos mit der pathetischen, nur

rückwärtsgewandten und darum unverbindlichen
«Nie wieder!»-Botschaft ist das

Resultat von über fünfjähriger Arbeit.
Entstanden ist vielmehr ein unprätentiöses,
gerade wegen seiner schlichten Direktheit

betroffenmachendes Werk, dessen
Inhalt und Aussage einen noch Tage nach
dem Kinobesuch beschäftigen.
Mit einer distanzierten Kamera wird das
Geschehen von der Ankunft Sophies in
München bis zu ihrem Tod auf dem
Schaffot verfolgt. Dazwischen liegen die
Entdeckung, dass ihr Bruder gemeinsam
mit ein paar Freunden das lebensgefährliche

Unterfangen auf sich genommen hat,
Flugblätter mit systemfeindlichen
Gedanken zu verfassen undzuverteilen;
Sophies aktive Teilnahme an den Aktionen
(was mit einer gleichzeitigen Loslösung
von der traditionellen passiven Frauen¬

rolle einhergeht); die ständige Angst vor
der Aufdeckung; die unter der Anspannung

ausbrechenden Reibereien unter
den jungen Leuten: das Bewusstsein von
der relativen Sinnlosigkeit ihres Unter-
nehmens-gleichzeitig aberauch die
Gewissheit von der absoluten Notwendig-
keitund RichtigkeitihresTuns.
Die Nachwelt hat schon sehr bald nach
dem Krieg die Frage nach der Motivation
dieses mit dem Leben bezahlten Widerstands

beschäftigt, war doch die Norm zu
jener Zeit das Schweigen jener berühmten

Mehrheit. Es scheint, als ob mit der
Antwort auf diese Frage auch der (Wer-
tu ngs-)G rund gesucht würde, den Widerstand

im Nachhinein zu glorifizieren oder
herabzutun: «Während die einen über sie
spotteten und sie in den Schmutz zogen,
sprachen die anderen von Helden der
Freiheit», so Inge Scholl 1947. Sie hat
bereits wohl damals in diesen Wertungen
das Bemühen herausgespürt, sich selbst
von den Helden oder bemitleidenswerten
Naivlingen abzusetzen, um sich quasi das
Argument zurechtzulegen, warum man
selbst in der gleichen Lage nicht gleich
gehandelt hat oder gleich handeln würde.

18



Daher ihre eingangs zitierten schlichten
Bemerkungen. Tatsächlich heisst den
Widerstand der «Weissen Rose» mit so-
zio-kulturellen, psychologischen, religiösen

oder politischen Begriffen erklären zu
wollen, die Sache komplizieren, einen
einfachen Sachverhalt in nichtssagende
Termini einhüllen, unkenntlich machen,
ja entstellen. Die äusseren Umstände
spielen eindeutig eine sekundäre Rolle in
der Beurteilung der Tat.
Denn die entscheidende Motivation ihres
Handelns wurzelte in so einfachen
Grundsätzen wie die grundlegenden
Rechte, die sie zu verteidigen suchten.
Was sie antrieb, war die Liebe zur Wahrheit

und Freiheit und die eng damit
verknüpften Idee von der Verantwortlichkeit
des Menschen. In dieser einfachen
Grundhaltung (einfach erscheint sie
jedenfalls) liegt die Identifikationsbasis für
den Zuschauer, eine Identifikation, die
nicht bloss auf der Sympathie mit den
handelnden Personen beruht, sondern
auch mit der von ihnen vertretenen,
verkörperten Idee.
Die Stärke von Verhoevens und Krebs'
Film liegt in der deutlichen Betonung dieser

für den freien Menschen grundlegenden
Verantwortlichkeit des Individuums.

Es ist dies allerdings eine Idee, der man
sich, wie der Film an verschiedenen
Beispielen demonstriert, immer wieder zu
entziehen sucht: entweder aus Opportunismus

oder aus Angst vor Repressalien
oder aus Resignation angesichts der
scheinbaren Sinnlosigkeit einer aktiven
Haltung.
Es ist das Verdienst von Autor und Regisseur,

eine solche wesentliche Sicht der
Vorgänge in und um die «Die Weisse
Rose» ermöglicht zu haben. Sie mussten
deren Mitglieder dafür erst vom «Makel»
religiösen Schwärmertums befreien.
Dass sie die Kraft zum Widerstand im
Glauben, in einer durch und durch
lebensbejahenden Einstellung fanden, sie
also keineswegs engstirnige Fanatiker
oder Asketen waren, wird mehrmals
gezeigt, wenn auch nicht verbalisiert. Dass
Verhoeven mehr Gewicht auf das politische

als auf das religiöse Selbstverständnis
legt, ist mit seiner Absicht erklärbar,

die heute gegenüber religiös motivierten
Vorbildern eher skeptische Jugend zu er¬

reichen. Denn Verhoeven versteht seinen
Film nicht nur als Beitrag zur
Vergangenheitsbewältigung. Das erklärt die weitgehend

fehlende Einbettung der Handlung
in den geschichtlichen Hintergrund,
sowie die sehr spärlichen biografischen
Angaben zu den einzelnen Personen. In der
bei Fischer herausgekommenen
Filmdokumentation werden diese «Mängel»
mehr als wettgemacht. Dort kommt auch
zum Ausdruck, als was Verhoeven seinen
Film vielleicht hauptsächlich versteht: als
Aufforderung an die heute Lebenden,
ihrer Pflicht nachzukommen, verantwortlich

zu denken und zu handeln. Zum Glück
ist kein derart weitgehender Einsatz mehr
nötig, aber dafür sind auch die Gegner
nicht mehr so klar definiert. Die
politischen Verhältnisse haben sich verändert.
Dementsprechend stehen andere
Streitpunkte im Mittelpunkt - primär wohl das
ökologische, das ökonomische und das
militärische Gleichgewicht-und sind
andere Formen des Widerstands gefragt:
Widerstand gegen Passivität und
Resignation, gegen Vereinnahmung durch
irgendwelche Ideologien, seien es die vom
«rechten» oder «linken» Lager. Dagegen
sind zu stellen: sich informieren, eine
freie, das heisst eigene Meinung bilden
und für sie einstehen. Dass kein Engagement

sinnlos ist, langfristig gesehen (und
das ist die entscheidende Zeitperspektive),

beweist gerade der damals so sinnlos

erscheinende Tod der Mitglieder der
«Weissen Rose»: Heute, vierzig Jahre
nach ihrer Ermordung, gereicht uns ihre
Überzeugung zum Vorbild.
Ein Wort noch zu den Schauspielern: Hat
man am Anfang noch etwas Mühe, vor
allem die männlichen Darsteller voneinander

zu unterscheiden (gleicher
Haarschnitt, ähnliche Kleider), so bleiben
einem ihre Gesichter mit derZeit regelrecht
im Gedächtnis haften. Vor allem Wulf
Kessler und Lena Stolze als Hans und
Sophie Scholl beeindrucken mit ihrem offenen,

aufmerksamen, ernsten Ausdruck.
Sie verkörpern ohne schauspielerische
Attitüden ihre Personen auf ideale Weise.
Vielleicht ist dies mit ein Grund, warum
Lena Stolze im Anschluss an «Die Weisse
Rose» die Sophie in Percy Adlons «Fünf
letzte Tage» nochmals gespielt hat.

TibordeViragh
19



E.T. - The Extra-Terrestrial

USA 1982. Regie: Steven Spielberg.
(Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
82/329)

Ganz fasziniert von den Lichtern von Los
Angeles, die im Dunkeln blitzen, übersieht

eines der fremden Wesen aus dem
All die herannahende Gefahr. Seine
Begleiter können ohne es in der letzten
Sekunde fliehen. Es bleibt alleine auf der
Erde zurück. Getrieben von Angst, Hunger

und Kälte wagt es sich an den Rand
der Stadt, wo die ersten Häuser stehen.
Hier findet der zehnjährige Elliott das
fremde Wesen, versteckt es in seinem
Zimmer vor den Erwachsenen und freundet

sich langsam mit E.T., dem Ausserir-
dischen,an.
Elliotts Vater lebt mit einer anderen Frau
in Mexiko und seine Mutter leidet noch
immer, wie Elliott auch, unter der
Trennung. Deshalb versteht der kleine Junge
sehr gut, was in E.T. vorgeht. E.T., ein
Wesen von hoher Intelligenz, findet sich
langsam in der fremden Welt zurecht. Er
lernt Englisch und bastelt sich einen
Funkapparat, mit dem er nach Ha use
telefonieren will. An Halloween schmuggeln
ihn Elliott und seine zwei Geschwister aus
der Stadt. Auf einer Waldlichtung kann er
seinen Hilferuf aussenden.
Aber auch die NASA hat inzwischen den
Aufenthaltsort des fremden Wesens
herausgefunden. Die Wissenschafter bauen
ein steriles Zelt um das ganze Haus und
schliessen den todkranken E.T. an
furchterregende Drähte an, weil sie ihn
genau untersuchen wollen. E.T. stirbt
und wird in einer sargähnlichen Gefriertruhe

abgelegt. Dort darf Elliott Abschied
nehmen. Und plötzlich beginnt das rote,
blubbernde Herz E.T.'s wieder zu strahlen.

Aber nur Elliott merkt es und entführt E. T.
in einem Ambulanzwagen. Jetzt beginnt
eine wilde Verfolgungsjagd, die auf Velos
weitergeht. Dank der magischen Kräfte
von E.T. gelingt es den Kindern, ihre
Verfolger abzuhängen. Sie erreichen rechtzeitig

die Waldlichtung, wo das
Raumschiffschon auf E. T. wartet.
Dieses Science-Fiction-Märchen erzählt
Steven Spielberg, das 34jährige amerika¬

nische Regie-Wunderkind, in seinem
neuesten Film, der jetzt gerade rechtzeitig

zur Weihnachtszeit in die Kinos
kommt. Wie schon die früheren Filme
Spielbergs: «Jaws» (1975), «Close
Encounters of the Third Kind» (1977) und
«Raiders of the Lost Ark» (1981), ist auch
«E.T.», wo immer er läuft, ein immenser
Kassenerfolg. Spielberg scheint ein
Gespür für erfolgsträchtige Geschichten
undldeenzuhaben.
Gleichzeitig mit der «E.T.»-Filmpremiere
gibt es auch E.T.-Aktionen: E.T.-Velos,
E.T.-Videospiele, E.T.-Bildplatten, E.T.-
Lederpuppen, E.T.-T-Shirts, E.T.¬
Knöpfe, ETcetera. Die Vermarktung ist
total.
Und es ist eben diese totale Kommerzialisierung

einer Idee, die gegenüber
Interpretationen von Kritikern und Äusserungen

des Regisseurs starke Zweifel
aufkommen lässt. Da wird eine politische
Dimension in den Film hineingelegt, wenn
gesagt wird, «E.T.» zeige eine Wende in
der Kolonialpolitik der USA und propagiere

ein neues Verhältnis zu anderen
Völkern. Bei Elliott, dem zehnjährigen
Knaben, geht es um das Problem des Va-
terverlusts und die Suche nach einem
Traumpartner. Mystik (religiöse?) kommt
auch noch hinzu, wenn man nur schon
das Filmplakat zu «E.T.» näher betrachtet:

zwei ausgestreckte Hände (nach
dem Vorbild von Michelangelos «Schöpfung»)

am Sternenhimmel über der Erde;
wo sich die Fingerspitzen E.T.'s und
Elliotts berühren,funkelt ein Stern.
«Es ist ein zeitgenössisches Science-Fic-
tion-Traumgebilde», sagt Steven Spielberg

über den Film. «Es handelt von
menschlichen Werten. Es befasst sich
mit dem Verständnis, das die Leute
füreinander haben. Es handelt von Leidenschaft

und Liebe. Sie teilen miteinander
so viel von dem, was sie über die Umwelt
des anderen wissen, und sie entwickeln
ein grosses Verständnis für die jeweiligen
Probleme des anderen.»
Abgesehen davon, dass die Scheidungsproblematik

nur in einer einzigen, sehr
kurzen Szene angespielt wird, überwiegt
im ganzen Film die Präsentation einer
materiell heilen Welt (à la Walt Disney). Die
Kinderzinmer sind vollgestopft mit
Spielzeugen und Puppen, zu denen E.T. eine

20



drollige Ergänzung bildet. Die Familie lebt
in einem Villenvorort, wo es keine Indianer,

Neger, Mexikaner oder andere
fremde Rassen gibt. Und eine allzu
tiefgreifende Gesinnungsänderung in der
Begegnung mit anderen Lebewesen wird
dem Zuschauer auch nicht abverlangt,
wenn diese den schildkrötenartig
verschrumpelten Körper und die treuherzigen

Augendes E.T. besitzen.
Spielberg macht es sich und dem
Zuschauer zu leicht. Gewiss, er versteht es,
die Spannung nach bewährten Mustern
zu schüren. Auch gelingen ihm zuweilen
Bilder von märchenhaftem Zauber: durch
die Luft radelnde Kinder voreinem prächtigen

Vollmond (à la Georges Méliès);
oder Szenen voll listigen Humors: die
Errettung der Frösche vor dem Sezieren in
der Schule. Doch gerade hier zeigt sich
wieder Spielbergs Verharmlosungsten-
denz, indem er die Telepathie zwischen
E.T. und Elliott nur für komische Effekte
benutzt.
Spielberg ist ein Profi-Filmer, der es
versteht, die Emotionen der Zuschauer (Kinder

und Erwachsene kindlichen Gemüts)
mit mehr oder weniger Raffinesse zu

manipulieren, unterstützt von der
bombastischen, pseudo-spätromantischen
Musik von John Williams.
P.S.: Es wäre interessant, einmal eine
vergleichende Untersuchung durchzuführen

über die Darstellung von Kindern,
kindlicher Unschuld und kindlicher Reife
bei Regisseuren wie C. Saura, F.Truffaut,
L. Bunuel, A. Kurosawa, F. Fellini usw.

Peter Kupper

Hirnbrennen

Österreich/Schweiz 1982. Regie:
Leopold Huber
(Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
82/331)

Isteshirnverbrannt, als Theaterschaffender
mit Ideen, aber ohne Geld, einen Film

drehen zu wollen? Der in Zürich lebende
Österreicher Leopold Huber hatte wohl
ein Exposé des Drehbuchs, als er sich
1981 um einen Förderungsbeitrag der
«Aktion Schweizer Film» bewarb. Diese
stellte technisches Material und eine
Drehequipe für die Herstellung eines
Kurzfilms zur Verfügung, doch das Drehbuch

war mittlerweile zu einem
ausgewachsenen und geldverschlingenden
Spielfilm angeschwollen. 15000 Franken
konnte die «Aktion Schweizer Film»
bereitstellen, und Jurymitglied Bernard
Lang, Zürcher Filmproduzent, kümmerte
sich um die weitere Finanzierung des
Projekts. Das Bundesministerium für Unterricht

und Kunst sagte schliesslich 85000
Franken österreichische Filmförderung
zu, das Österreichische Fernsehen ORF
bot 75000 und unsere SRG noch 35000
Franken (Angaben aus dem Presseheft).
Der fehlende Rest von etwa 90000 Franken

soll nachträglich aus den Einspielergebnissen

gedeckt werden, wobei sich
ein entsprechend hohes Defizit bereits
abzeichnet. In Zürich wurde «Hirnbrennen»

nach kaum einer Woche Laufzeit
vom Programm des Premierenkinos
abgesetzt und in ein kleineres Kino
verbannt; was der Bauer nicht kennt, weil die
grosse Reklame ausbleibt, frisst er eben
nicht. Dabei, sollte man meinen, hätte der
Film das Zeug zur deftigen und damit
auch populären Kinokost.

21



Ein Weiler im Hinterland zwischen Österreich

und Bayern, ein paar recht baufällige

Häuser und fest in den Hirnen der
Leute zementierte Weltanschauungen
mit Platz für religiöse Schwärmerei und
schwarze Magie: Der Pfarrer wettert von
der Kanzel gegen die Gleichberechtigung
der Frauen und den Kommunismus,
was überflüssig ist, denn die resoluten
Bauersfrauen haben sowieso das Sagen,
und die Schwarzen und Roten geben sich
schon präventiv eins aufs Dach. Also
«heile Welt» rings um die Kirche im Dorf?
Diese Phase des Heimatfilms hat auch
Leopold Huber hinter sich, und seine
eigenen Erinnerungen an eine Kindheit auf
dem Land sind offenbar nicht nur rosig.
Auch mit den in Realitätsferne und Kom-
merzialität jenem Genre verwandten
Lederhosen-Jodelfilmen hat er nichts zu
schaffen, obwohl es auch in seinem Opus
an nackten Tatsachen nicht mangelt. Viel
näher stehen ihm da die ätzenden
Gesellschaftsdramen eines Franz Xaver Kroetz,
und diese Verwandtschaft ist innig biszur
gelegentlichen Erbschleicherei. Dass
noch andere nach Kroetz die Heimaterde
umgepflügt und mit den Problemen der
modernen Landwirtschaft das Innere der
Bauernseele nach aussen gekehrt haben
(das geht bis Yves Yersins «Les petites
fugues»), soll jedoch nicht alleiniger
Gradmesser der filmischen Originalität sein.
Die Ansätzezueinereigenständigen Bild-
und Tonsprache sind bei Huber nämlich
auch vorhanden.
In diesem Weiler also leben zwei Familien
in Gottesfurcht, aber mit regem nächtlichen

Triebleben. Ihre Beziehungen
untereinandersind kompliziert: Der Krähen-
bühler Bauer buhlt um Liebesgunst und
Hof der Nachbarin, die Krähenbühlerin
streikt aus Eifersucht im Bett und hat dafür

Visionen, und der Nachbar Keller
schwankt vor lauter ehelichem Elend
zwischen Suff und Selbstmord. Um das
Doppelpaar gruppieren sich die Leute vom
Dorf, alte und junge Bauern, der Pfarrer
und ein tumber, grausam verspotteter
Knecht. Dann sind da die Jungen, inmitten

einer Schar von kleinen (Kuckucks?-)
Geschwistern: Franziska Keller, die es
ausschliesslich mit dem Krähenbühler-
Sohn Karl hat und in ständiger Furcht vor
einer Schwangerschaft lebt. Denn Karl

mit seinem komplexen Innenleben: Die
Mist- und Misswirtschaft im väterlichen
Betrieb «stinkt» ihm gründlich, und statt
der Franziska hätte er lieber die selbstbe-
wusste Berta aus der Stadt, die hier als
Bildhauerin nach eigener Aussage «mit
mässiger Begabung mittelgrosse
Holzblöcke bearbeitet». In der Bewunderung
für Berta und ihre archaischen Holzfiguren

geht Karl einig mit dem
Versicherungsvertreter Franz, der als gutgekleideter

Aussenseiter der Gummistiefelgesellschaft
zur Schlüsselfigur der Geschichte

wird.
Denn inmitten dieser fast unübersichtlichen

Menge von Filmfiguren spielt sich
nun eine Kriminalgeschichte ab, die endlich

alle verborgenen Leidenschaften
zum Ausbruch bringt, aber überflüssigerweise

auch noch weitere Personen
einführt: den Kommissar mit seinem
Assistenten, ein Paar wie aus bayrischen
Fernsehserien, dessen Aufgabe einzig
darin besteht, Stichworte zu liefern.
Wie also die liebeshungrigen Seelen
lodern, wie der Hass glüht und die Gehirne
in ihrer engen Verklemmtheit zu rauchen
beginnen, so brennen plötzlich die Häuser,

eins nach dem andern, und zwar
immer die frisch versicherten. Es riecht
nach Betrug. Bis sich die Frage nach dem
Brandstifter und seinen Motiven geklärt
hat, sind auch einige Entscheidungen
gefallen. Die üppige Bauernhochzeit am
Schluss kann Kontinuität des bigotten
Gewursteis oder im Gegenteil Neubeginn
auf einer neuen zwischenmenschlichen
Basis bedeuten. Als ironisch gefärbtes
«Happy-End» ist sie, wie auch das Motiv
des Roten Hahns, nicht neu.
Was den Film von Leopold Huber trotz
seiner Schwächen (zuviele neue Ansätze
ohne reissfesten roten Faden, dick
aufgetragene Symbole, teilweise künstlichhölzerner

Dialog) auszeichnet, sind seine
Schwarz-Weiss-Bilder (Kamera: Pio Cor-
radi). Sie vermitteln jene nüchterne
Stimmung der Ausweglosigkeit, welche die
Flucht in Träume und Jenseitsvorstellungen

erst plausibel macht. Als wahre
Gefängnisse erscheinen diese Häuser, die
einer niederbrennen möchte, um Platz für
neue Gedankengebäude zu schaffen. Die
stumm anklagende Gegenwart all der
kitschigen Heiligenbildchen etwa spricht

22



Dumpf ist die Atmosphäre im Weiler, der
irgendwo im Hinterland zwischen Bayern und
Osterreich liegt: aus «Hirnbrennen» von Leopold

Huber.

Bände für das schlechte Gewissen jener,
die in der Nacht und auch mal am Tag auf
dem Feld «leben», beziehungsweise huren

und saufen. Weitergehtdie Phantasie
nicht, weil auch sie schon in Most und
Mist verkümmert ist. Zur anfangs so
gemütlich wirkenden Mundart stehen im
Kontrast diese ausgesprochen tristen
Bilder ohne Hoffnung, weil die einzig denkbare

Alternative Fortschritt hiesse - und
dessen neue Zwänge und Enge kennt
auch Leopold Huber. Auf «fühlbare»
Alternativen, mehr Offenheit und Toleranz,
Verständnis und Solidarität als lernbarer
Prozess, geht er gar nicht ein.
Es bleibt die Frage, ob Hubers kaputte
Landidylle nach Dirndlromantik, Sexko¬

mödie und Triebtragödie nun endlich der
Realität entspricht. Ein bisschen exotisch
wirken sie auch hier, die fanatische
Gottesanbeterin, der zurückgebliebene
Knecht oder der intellektuelle
Versicherungsvertreter. Am meisten
nachvollziehbares Leben tragen Karl (Josef
Huber), der vom blinden Fluchen und Zupak-
ken zum klaren Bewusstsein seiner Lage
kommt, und Berta (Heidi Baratta), die
Künstlerin, die sich sogar dem Pfarrer zu
widersetzen wagt, in sich. Aber Leopold
Huber ging es nicht um eine
ungeschminkte Darstellung von Wirklichkeit:
«<Hirnbrennen> ist kein Bauernfilm,
sondern vielmehr die Beschreibung einer Art
Endsituation... Ich wollte einen Film über
Menschen machen, wie sie miteinander
umgehen, sich verletzen, einander nicht
aussstehen können». Wenn man also von
Hubers Gestalten die Schale des «Typus»
abzieht, bleibt immer noch ein Kern. Und
der menschelt ganz allgemein.

Ursula Blättler

23


	Filmkritik

