
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 34 (1982)

Heft: 24

Artikel: Ritwik Ghatak : der Mensch im Strom des Lebens

Autor: Jaeggi, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932991

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932991
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KOMMUNIKATION + GESELLSCHAFT

Ritwik Ghatak: Der Mensch im Strom des Lebens
Der indische Film - soweit er bei uns überhaupt bekannt ist - wird durch Namen
wie Satyajit Ray oder Mrinal Sen vertreten. Dass die immense Produktion dieses
Landes, die grösste der Welt überhaupt, im künstlerischen Bereich auch andere
Autoren kennt, Hegt auf der Hand. Von Ritwik Ghatak, den das «Festival des 3
Continents» in Nantes mit einer Retrospektive vorstellte, ist zu sagen, dass sein Einfluss
auf die junge Generation von bengalischen Filmemachern fast grösser ist als jener
von Ray oder Sen. Das kraftvolle Werk dieses 1976 im Alter von erst 51 Jahren
verstorbenen Regisseurs, ist im Westen kaum bekannt. Sich mit Ghatak und seinen
Filmen etwas eingehender zu befassen, heisst auch die Hoffnung schüren, dieses
bedeutsame Schaffen möge einem grossen Publikum auch hierzulande zugänglich
werden - sei's im Kino, sei's im Fernsehen.

Acht Spielfilme umfasst die Filmografie
des 1925 in Dacca (heute in Bangladesh)
geborenen Ritwik Ghatak. Darüber hinaus

hat er sich auch als Autor von Kurz-
und Dokumentarfilmen und Verfasser
von Drehbüchern für andere Regisseure
einen Namen gemacht. Schliesslich war
er Dozent am Institut für Film und Fernsehen

in Poona, wo er eine Weile lang gar
den Posten eines Vizedirektors bekleidete.

Ghatak aber ist auch der Autor von
etwa 40 Kurzgeschichten, und er hat um
die 60 Artikel über Film geschrieben. Bevor

er Filme machte, zog er mit dem
«Indian People's Theatre Movement» von
Dorf zu Dorf, trat als begabter Darsteller
auf, verfasste Theaterstücke übersetzte
Brecht und führte Regie. Ghatak war
Mitglied der Kommunistischen Partei.

Leiden an einer zerrissenen
Volksgemeinschaft

Schon die nackten biografischen Fakten
weisen auf das bewegte Leben Ghataks
hin. Er habe, schreibt ein englischer
Filmkritiker, in der Zeit, die ihm zugemessen
war, das Leben zweier Menschen gelebt.
In derTat war Ghataks Lebensweise nicht
nur intensiv, sondern in mancher Beziehung

auch exzessiv. Er hat es bis zur
Neige ausgekostet, hat sich und seinen
Körper nicht geschont. Er liebte und
brauchte den Alkohol - auch um die
Verzweiflung zu vergessen, die ihn in seinem

Leben begleitete. Sie hatte ihren
Ursprung in derTrennung des bengalischen
Volkes, in dem er sich zutiefst verwurzelt
fühlte. Das Leiden an der zerrissenen
Volksgemeinschaft sollte fortan sein
filmisches Werk ganz wesentlich prägen.
Die Trennung Bengalens als Folge der
Unabhängigkeit Indiens von Grossbritannien

-1947 wurde ein Teil der gewaltigen
Schwemmebene im Unterlauf des Ganges

als West-Bengalen Indien, der
andere (das spätere Bangladesh) Pakistan
zugeschlagen - steht im Flintergrund
nahezu aller seiner Filme. Das politische
Ereignis, das die Heimat in zwei Teile
trennte, Flüchtlingsprobleme und damit
menschliches Elend schuf, Glaubenskriege

zwischen Hindus und Moslems
provozierte und schliesslich einen
Befreiungskampf auslöste, der 1970 mit der
Proklamierung des selbständigen Staates

Bangladesh ein (vorläufiges?) Ende
fand, wurde zum bestimmenden Thema
eines Werkes, das sich entschieden und
engagiert in den Dienst der bengalischen
Volksgemeinschaft stellte. Ghataks
Protagonisten sind von der Trennung
geprägt und ihr Schicksal, ihre Nöte und
Sorgen, aber auch ihre Sehnsüchte stehen

oft in einem unmittelbaren
Zusammenhang mitderpolitischen Situation.
Ghataks Filme sind über ihre Geschichten
hinaus sehr genaue Untersuchungen
über die massgebenden Einflüsse der
politischen Kostellation auf die soziale
Struktur eines Volkes. So zeigt er etwa in

2



Ritwik Ghatak

«Meghe Dhaka Tara» (Der hinter Wolken
verborgene Stern), der 1960 entstanden
ist, die Zerstörung der Familienstruktur
durch das Schicksal der Emigration: Zwar
lebt die nach der Trennung Bengalens
nach Indien geflüchtete Familie in einem
Dorfe zusammen, aber ihr Zusammen halt
ist gestört. Die Familie ist nicht mehr der
Hort der Geborgenheit und der sozialen
Sicherheit, wie er durch die gegenseitige
Abhängigkeit entsteht. Statt sich gegenseitig

zu tragen, stützen sich alle auf die
Tochter Nita und beuten ihren
ausgeprägten Opfersinn für die Familie - allein
bei ihristerintaktgeblieben-aus. Erstais
sie krank vor Erschöpfung zusammenbricht,

erkennt die Familie halbwegs, was
sie angerichtet hat.
Zwar zeichnet Ghatak die Protagonisten
in diesem Film in geradezu gefährlichem
Schwarzweiss-Kontrast, indem er die
gute Nita fast zur Heiligen stilisiert, die
andern Familienmitglieder dagegen
schier dämonisiert, doch gleitet «Meghe
Dhaka Tara» nie ins Klischeehafte ab. Zu
präzise zeichnet der Film den sozialen

Hintergrund, zeigt er auf, wie das
Emigrantenschicksal die einzelnen Glieder
der Familie verbittert und verändert hat:
den Vater, der mit seiner Situation als
kleiner Lehrer nicht mehr zurechtkommt
und nach einem Unfall schliesslich geistig

umnachtet dahinvegetiert; den Sohn
Shankar, welcher der bürgerlichen Welt
den Rücken kehrt und ohne Rücksicht auf
die wesentlicheren Bedürfnisse seiner
Familie Musiker wird; die jüngere Tochter,

die bei all ihrem Tun den persönlichen
Vorteil in den Vordergrund stellt, um der
prekären Situation entfliehen zu können;
die Mutter schliesslich, die der Verbitterung

anheimfällt und dies mit Ungerechtigkeiten

erwidert.
«Meghe Dhaka Tara» - stilistisch gradlinig

und konsequent inszeniert, genau in
der Detailbeschreibung und getragen
von einer einfühlsamen Musik, die den
ganzen Film begleitet und stützt - läuft
mit der Fatalität einer griechischen
Tragödie ab. Das Gewitter des Schicksals
entlädt sich über Nitas Haupt, zwingt sie
in die Knie, zerstört ihre Hoffnungen und
schliesslich auch ihren Körper. Am Ende
steht ihrTod im Sanatorium in den einsamen

Bergen.

Aus dem Zerfall wächst neues Leben

Der Tod steht am Ende mancher Filme
Ritwik Ghataks. Er ist deswegen
keineswegsein Fatalist. «Ich will leben!»,schreit
Nita angesichts ihres Endes, und der Satz
hallt als Echo mehrfach von den Bergen
wider. Der Tod, das wird dem Zuschauer
sehr bewusst, kann in der Tat nicht das
Ende, nicht Sinn dieses gequälten und
geschundenen Lebens sein. Er ist
möglicherweise die Schwelle, über die Nita in
ein neues, besseres, jedenfalls anderes
Leben eintritt. Er glaube, dass aus dem
Zerfall neues Leben wachse, hat Ghatak
einmal gesagt. In «Meghe Dhaka Tara»
wird von diesem Glauben etwas spürbar.
Er steht Nita ins Gesicht geschrieben als
Zeichen der Hoffnung. Sie entfernt sich
aus ihrem Körper noch zu Lebzeiten, wird
zu jenem Stern, vor dem jetzt noch die
Wolken stehen, der aber in seinem ganzen

Glanzeeinmalsichtbarwird.
Hoffnung auch am Ende des Films «Titas

3



Ekti Nadir Naam» (Ein Fluss namens
Titas) aus dem Jahr 1973. Ghatakdrehte ihn
in Bangladesh, gesundheitlich schon
schwer angeschlagen. Der Kampf ums
Überleben eines ganzen Volkes ist das
Thema dieses Werkes, das sich vielleicht
wie kein anderes mit dem Elend und den
Hoffnungen der Bengalis auseinandersetzt.

In der letzten Sequenz bricht die
sterbende Heldin auf der Suche nach
Wasser im ausgedörrten Land zusammen

und hat die Vision eines im Winde
wogenden Kornfeldes und eines Flöte
spielenden Kindes: Symbole einer Ver-
heissung.
Man würde Ghatak allerdings nicht
gerecht werden, sähe man seine Hoffnungen

und Sehnsüchte allein auf das
Jenseitige ausgerichtet. Dazu stand er zu fest
im Alltag des Lebens, war er sozial zu
stark engagiert, als hätte er all das Elend,
das er in seiner Umgebung sah, einfach
als schicksalshafte Prüfung im Hinblick
auf ein besseres Danach hinnehmen können.

Er war vielmehr ein vehementer
Kritiker ungerechter sozialer Zustände. Sein
Ziel wares, das Volkaufzurütteln, aussei-
ner Lethargie herauszureissen. Dafür
schrieb er seine Theaterstücke, reiste er
mit der Volksbühne im Lande herum,
verschrieb er sich schliesslich dem Medium
Film, weil er in ihm das wirksamste,
entwicklungsfähigste Massenkommunikationsmittel

erkannte. Sein erster Spielfilm,

der 1952 produzierte «Nagarik» (Der
Bürger) bereits beschreibt das Drama
einer Verelendung durch unverschuldete
Arbeitslosigkeit, ein Schicksal, das in
jenem Teil der Welt Millionen von
Menschen widerfährt. Am Beispiel von Ramu,
der sich nach dem Tode seines Vaters und
dem Auszug eines Untermieters gezwungen

sieht, die kleinbürgerliche Behausung

zusammen mit seiner Mutter und
dem kleinen Bruder zu verlassen, wird
dieses Schicksal nachvollziehbar. Doch
«Nagarik» ist weit mehr als eine menschliche

Tragödie. Der Film ist auch ein Akt
der Bewusstseinsbildung: Ramu zieht mit
seiner Familie nicht als Geschlagener in
den Slum, sondern mitderstolzen Würde
eines Menschen, der sich zum Arbeiterstatus

bekennt und für seine Rechte zu
kämpfen bereit ist, auch wenn der Kampf
vorerst aussichtslos zu sein scheint. Die

«Internationale», die Ghatak in der Tonspur

leitmotivisch einsetzt kontarstiert
mit den schwerblütigen Volksweisen,
welche die Bengali in düstern Stunden
singen und setzt ein Zeichen der
Hoffnung. Das Schicksal selber in die Hände
zu nehmen und sich mit jenen zusam-
menzuschliessen, die das ebenfalls
vorhaben, ist die Botschaft dieses sehr
klarstrukturierten, faszinierenden Films.
Wie aus dem Zerfall neues Leben wächst,
ist auch das Thema des wohl schönsten,
komplexesten Films von Ritwik Ghatak:
«Koma! Gandhar» (e-moll), der 1961
gedrehtwurde. Der Regisseur spiegelt darin
die Zerrissenheit als Ursache der Zerstörung

auf drei Ebenen. Zerrissen in ihren
Gefühlen ist Amusua, eine junge Frau, die
sich für die Theaterarbeit des Regisseurs
Brighu interessiert und ihm dabei helfen
will. Zerrissen ist die Theatertruppe, die
den progressiven Ideen des Regisseurs
nicht zu folgen vermag, sein Stück
absichtlich zum Scheitern bringt und Brighu
der Lächerlichkeit preisgibt. Zerrissen ist
schliesslich das Land, in dem sich dieses
Drama abspielt, das letztlich ein Spiegelbild

der politischen und sozialen Realität
ist. Als alles zerbrochen ist, kein sicherer
Halt sich mehr anbietet und der Weg in
einer Sackgasse endet, fassen sich
Brighu und Amusua ein Herz und be-
schliessen, mit Mut und Zuversicht einer
ungewissen Zukunft entgegenzuschreiten.

Die Niederlage hat sie
widerstandsfähiggemacht.

Der Fluss - das Leben

«KomaI Gandhar» besticht nicht nur
durch die geniale Verknüpfung von
Einzelschicksal und gesellschaftlicher
Situation, von politischer Lage und ihrer
Aufarbeitung im Volkstheater, sondern
ganz wesentlich auch durch die formale
Gestaltung. Hier hat Ghatak zusammen
mit dem Kameramann Dilip Ranjan Muk-
hopahyay seine Vorstellungen einer
expressiven Schwarzweiss-Dramaturgie
zurVollendung gebracht. Mit der Anwendung

von Tiefenschärfe entspricht er den
tiefgreifenden gedanklichen Reflexionen,

lässt den Zuschauer in den Raum
blicken, den er erst auslotet und dann

4



Nitas Gesicht als Seelenlandschaft: Supriya
Choudhury in «Meghe Dhaka Tara» (Der hinter

Wolken verborgene Stern).

auch durchmisst. Gekoppelt ist die
Bildebene mit einer adäquaten Tonspur, die
vor allem in der Musik, die Stimmungen
weiterträgt und verdichtet, die Sinn-Bilder

stützt.
Sinnbild in diesem Film ist wie infastallen
von Ghatak auch der Fluss, der Padma-
River, also des Unterlaufes der beiden
grossen indischen Ströme Ganges und
Brahmaputra. Breit und träge fliesst er
dahin und verbindet mit seinem Haupt-
lauf und seinen unzähligen Nebenläufen
und Verästelungen die Menschen, trennt
sie aber auch voneinander, manchmal
unüberwindlich. Der Padma ist der Quell
allen Lebens und aller Fruchtbarkeit, aber
wenn er, genährt von schweren Monsunregen,

anschwillt, wird er zur
lebensbedrohenden Gefahr. Der Fluss ist das
Schicksal der Bengali. In Ghataks Werk
spielt er eine zentrale Rolle, tritt er immer
wieder breit ins Bild. Der Padma ist die
Lebensader, die Fleimat somit. In «Titas Ekti
Nadir Naam» bestimmen sein Fliessen,

Ebbe und Flut, Überschwemmung und
Trockenheit den Rhythmus des Films. In
«KomaI Gandhar» wird er zum unüber-
windbaren Flindernis, das Brighu von seiner

Fleimat trennt. In «Bari Theke Raliye»
(Der Ausreisser) schliesslich trägt er den
Knaben Kanshan, der von El Dorado
träumt, in die Grossstadt Kalkutta.
Der Besuch des Knaben aus dem kleinen
Dorf in der grossen Stadt, der die Story
des 1959 entstandenen Filmes ist,
beginnt märchenhaft, gerät zusehends in
eine lange Phase der Entlarvung und
endet schliesslich in der Erkenntnis, dass El

Dorado dort ist, wo man seine Fleimat und
seine Wurzeln hat. Die Grossstadt jedenfalls

kann das Goldene Land nicht sein: Zu
verwirrend sind die Eindrücke, die der
Junge dort vermittelt bekommt, zu anonym

das Leben, zu gross das Elend jener,
die in der Stadt die Erfüllung all ihrer
Hoffnungen suchten. «Der Ausreisser» ist
mehr als ein Kinderfilm. Der Film ist der
Bericht der Einsicht, dass die Hoffnung
des Menschen nicht in El Dorado,
sondern vorder Haustüre liegt.
Der Fluss, d.h. das reissende Bachbett,
wird zum schier unüberwindlichen Hin-

5



demis für jenes klapprige Oldtimer-Taxi,
mit dem Bimal in einer kleinen Provinzstadt

seine Fahrgäste herumkutschiert.
Der Wagen ist für Bimal mehr als eine
Maschine. Eristsein Kamerad. So setzt er
- vergeblich, wie sich bald zeigen wird -
seine ganzen Ersparnisse ein, um dem
alten Auto wieder auf die Räder zu helfen,
als es eines Tages nicht mehr weiterfahren

will. Mit dem 1958 realisierten «Ajan-
trik» (Der Mann mit der Maschine), ist
Ghatak berühmt geworden. Auch dieses
Werk spielt auf verschiedenen Ebenen.
Einerseits zeigt es satirisch das Verhältnis

des Menschen zum Motor, andererseits

vermittelt der Film nicht ohne Bitterkeit

die Einsicht, dass die Maschine sich
oft loyaler verhält als Bimals Mitmenschen.

Zwischen den fast zärtlichen
Bildern ist der Film aber auch eine Studie
vom Übergang einer vorwiegend
landwirtschaftlich strukturierten Gesellschaft
zur Industriegesellschaft. «Ajantrik» ist
ein überaus reicher Film, der hinter seiner
vordergründigen Heiterkeit viel
Nachdenkliches verbirgt.

Die Kunst als Analyse

Ritwik Ghatak, der an den Folgen einer
offenen Lungentuberkulose und übermässigen

Alkoholkonsums noch während der
Dreharbeiten zu einem Dokumentarfilm
gestorben ist, hat sich nie als Künstler
verstanden: «Das Kino ist für mich keine
Kunstform. Es ist ausschliesslich dazu da,
meinem Volk zu dienen. Ich bin kein
Soziologe, habe auch keine Illusionen
darüber, dass ich die Leute durch meine
Filme verändern kann. Dafür ist das Volk
zu stark. Es kann selber Veränderungen
hervorrufen. Ich verändere die Dinge
nicht, ich zeichne nur das Geschehen auf.
Für mich ist das Kino nur eine Ausdrucksform.

Es dient dazu, meine Wut und die
Trauer über das Leiden meines Volkes
aufzuzeichnen.» (Interviewvon Ravi Ojha
und Judhaji Sarkar in «Film Miscellany»,
Dezember 1976, Poona; deutsche
Übersetzung in «Panorama des neuen
indischen Films», Internationales Forum des
Jungen Films, 1979, Berlin.)
Geht man davon aus, dass Kunst, wie
Ghatak ebenfalls sagte, mit zunehmen¬

der Präsenz von Lebenswahrheit entsteht
und der Gegenwartsbezug ein wesentliches

Merkmal gültiger Kunst ist, wird
man diesen indischen Theatermann,
Schriftsteller und Regisseur zweifellos
als Künstler bezeichnen müssen. Seine
Filme sind kunstvolle Auseinandersetzungen

mit seiner Gegenwart, der kulturellen

Entfremdung seines Volkes durch
dieTrennung, der Sorgen und Leiden seiner

Mitmenschen. Er hat das alles ganz
hautnah am eigenen Leibe erfahren und
durchgelebt. In seinem letzten, 1974
entstandenen Spielfilm «Jukti, takko aar
gappo» (Verstand, Diskussion und Erzählung)

befasst er sich mit jener Person, die
er am besten kennt: mit sich selber. Er
spielt selber den trinkenden Intellektuellen,

der, von seiner Familie verlassen, an
der Seite einer Schutz suchenden
Bengalin und eines jungen Mannes Bengalen

durchwandert, seine Industriezonen
durchmisst, durch die Wälder, die kleinen

Provinzstädte streift, durch Kalkutta
auch, bis die Gruppe in jenen Wald
gelangen, wo die Naxaliten (eine Gruppierung

militanter kommunistischer
Widerstandskämpfer) sich verborgen halten.
Mit ihnen zusammen, die seine Hoffnung
sind, findet er den Tod. «Jukti takko aar
gappo» ist eine fast episodenhafte Reflexion

über das Verhältnis des Intellektuellen
zum Verrat an seinen Ideen und

seinem Volk, zur zerrissenen Volksgemeinschaft,

zu den Ereignissen von 1947 und
den Hoffnungen, die der Widerstand
gegen die Trennung weckt. Er ist eine Hin-
terfragung auch der Loslösung Ostbengalens

im Jahre 1970 von Pakistan durch
die Bildung des selbständigen Staates
Bangladesh, der eine mögliche Befreiung,

aber keineswegs die Lösung aller
Probleme und die Wiedervereinigung des
getrennten Volkes darstellt.
«Jukti takko aargappo» ist das Schlüsselwerk

Ghataks, ein aussergewöhnlicher
politischer Exkurs eines Intellektuellen,
der seine Entwurzelung im Alkohol
ersäuft, aber gerade dadurch zu einer klaren

Sicht der Dinge kommt und sie nun
auch rücksichtslos zu äussern vermag.
Das Ergebnis ist Verzweiflung, tiefste
Niedergeschlagenheit. «Ich brenne, alles
brennt, das Universum brennt», ruft der
Intellektuelle mehrmals aus. Ghataks

6



letzter Film trägt mehr als alle anderen
zuvor autobiograf ische Züge, zeigt, wie sich
die Gespaltenheit seines Volkes in seine
Seele hineingefressen und sie zutiefst
verwundet hat. Hier wird die Kunst zur
Analyse. Man müsste selber an ihr
verzweifeln, wüsste man nicht mit Ritwik

Ghatak, dass aus dem Zerfall neues
Leben wächst, dass an eine Kontinuität des
Lebenszuglauben ist. UrsJaeggi

PS. Nicht erwähnt ist in diesem Artikel der 1962 entstandene
Spielfilm «Subarnarekha» (Der Fluss Subamarekha) von
Ritwik Ghatak.

Der palästinensische Kreidekreis
Das Angebot der kirchlichen, nichtkommerziellen Verleihstellen SELECTA (Fri-
bourg) und ZOOM (Dübendorf) umfasst neuerdings auch einige Filme zum Probte

mkreis Palästina, der durch die Invasion Israels im Libanon wiederum in den
Brennpunkt des Interesses gerückt ist. Walter Lüthi, Auslandredaktor beim Berner
«Bund», der den Nahen Osten in jüngster Zeit viel bereist hat, setzt im nachfolgenden

Artikel drei dieser Filme in einen politischen und sozialen Zusammenhang und
vermittelt interessante Einblicke in den Problemkreis.

Mit der Libanon-Invasion Israels in
diesem Sommer sind das palästinensische
Volk, sein Schicksal seit 1948 und die
Palästinensische Befreiungsorganisation
(PLO) ins Bewusstsein der breiten
Öffentlichkeitgerückt. In diesem Sinn-von
der politischen Verstrickung in Libanon
und der militärischen Fragwürdigkeit des
Feldzuges in diesem Zusammenhang
abgesehen - hat Israel das Gegenteil dessen

erreicht, was sich Verteidigungsminister
Sharon und Regierungschef Begin

zum Ziel gesetzt haben : ein für alle mal
jenes Problem vom Tisch zu wischen, das
seit mehr als 30 Jahren die Nahostpolitik
wesentlich prägt. Israels Staatsführung
musste die Erfahrung machen, dass man
ein Volk von jetzt 4,5 Millionen Menschen
nicht einfach in der historischen Versenkung

verschwinden lassen kann. Das ist
nicht etwa physisch, sondern rein
politisch zu verstehen.

Lager als Stützpunkte der PLO

Israel hat in Libanon keinen
Vernichtungsfeldzug im Stil der «verbrannten
Erde» geführt. Die Schäden an den
Küstenstädten, die Zerstörungen in
den Flüchtlingslagern, das menschliche
Elend - einmal mehr sind es die
Palästinenser, die am meisten gelitten haben -
sollen nicht heruntergespielt werden,
jedoch darf man sich Südlibanon, ja selbst
grosse Teile Westbeiruts nicht als eine

Wüstenei vorstellen. Dieser Krieg wurde,
wie einst Vietnam, zum Krieg der
Massenmedien, der Propaganda und der
Gegenpropaganda. Hates 17000Tote gegeben,

wie die libanesischen Behörden
sagen ;wenigeTausend, wie die Israelis
entgegen halten? Die wirkliche Zahl wird sehr
wahrscheinlich nie ermittelt werden können,

ebensowenig wie jene der Obdachlosen.

Ich erwähne dies nur am Rande, weil
Propaganda und Gegenpropaganda zur
nahöstlichen Wirklichkeit gehören, fest mit
dem Alltag verwoben sind und immer nur
kleine Ausschnitte einer komplexen
Struktur wiedergeben. Ein Beispiel nur im
Zusammenhang mit dem 1980 gedrehten
Film «Eines Tages werden wir zurückkehren».

Gleich zu Beginn wird in einerTota-
len die Hauptstrasse eines Flüchtlingslagers

gezeigt. Nebenbei erfährt man, dass
es sich ums Lager Raschidiye bei Tyrus
handelt. Ich kenne es; im Juli habe ich
Raschidiye besucht, als die israelische
Kriegsmaschinerie längst Beirut erreicht
und die Lager, Raschidiye beispielsweise,

halb zerstört hinter sich gelassen
hatte. Das erstaunliche indessen: Die
1980 gefilmte Hauptstrasse unterschied
sich nicht wesentlich vom Zustand im
Sommer 1982.
Diese Sequenz von wenigen Sekunden
Dauer soll nicht überbewertet werden.
Sie weist indessen, rein zufällig, darauf
hin, dass Südlibanon seit mindestens

7


	Ritwik Ghatak : der Mensch im Strom des Lebens

