
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 34 (1982)

Heft: 22

Artikel: Wider die Zivilisation : Anmerkungen zur Psychologie des Fantasy-
Films

Autor: Seesslen, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932988

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932988
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


der Reflexion ist und dass jede Recherche

reflektiert werden, d.h. zu
Schlussfolgerungen führen muss, sollte eigentlich

zum Minimalwissen jedes Journalisten

gehören. So kann man denn Heinrich
Oswalds gegenüber der «Basler Zeitung»
geäusserte Feststellung, in der Schweiz
gebe es keinen Stock versierter Journalisten

für solche Nachrichten-Magazine,
nuralszynisch empfinden. Ringiersuchte
gar keine versierten Magazin-Journalisten,

sondern Meinungseunuchen, deren
Aufgabe es war, das harmlose journalistische

Umfeld für seinen Inseratenträger
zu schaffen. Dass «Die Woche» schliesslich

gerade daran zugrunde ging, ist
eigentlich eine erfreuliche Feststellung.
Natürlich gibt es in der Schweiz versierte
Magazin-Journalisten: berühmte wie Peter

Bichsei und Nikiaus Meienberg, aber
auch viele weniger bekannte, aber nicht
minder profilierte; solche die recherchieren

und reflektieren. Sie alle finden in der
Schweiz kaum Brot. So schreibt Peter
Bichsei halt gelegentlich für den «Spiegel»

und Nikiaus Meienberg regelmässig
für den «Stern». Nicht weil die beiden
deutschen Zeitschriften dank ihren
Grossauflagen ohnehin die besseren
Honorare und Saläre zahlen, sondern weil

man in der Schweiz Publizisten vom Format

eines Bichsei oder Meienberg gar
nicht will. Wenigstens jene, welche die
grossen Inseratenaufträge vergeben,
wollen sie nicht. Und deshalb will sie
natürlich auch Ringier nicht. Dadurch wird
Heinrich Oswalds Behauptung allerdings
nicht richtiger.
Es könnte sehr wohl geschehen, dass ein
Verleger, der erst einmal seine Angst vor
einem ganzheitlichen Journalismus -
einem also, der informiert, recherchiert,
reflektiert und auch kommentiert- ablegt,
sehrwohl eine Marktlücke fürein anderes
Wochenmagazin finden könnte. In einer
sich zunehmend nivellierenden und
anpassenden Medienlandschaft suchen
nämlich immer mehr Menschen nach
einer wirklichen und nicht nur scheinbaren
Auseinandersetzung mit den Ereignissen
des Alltags. Für millionenträchtige
Prestigeobjekte istda allerdings kein Platz. Man
müsste in aller Bescheidenheit beginnen
und sich an jene Bürger wenden, die sich
wirklich aktiv und engagiert am
politischen Leben beteiligen, sie dann aber
auch ernst nehmen und nicht einfach als
kaufkräftige Konsumentenschicht
betrachten, mit der Inserenten angelockt
werden. UrsJaeggi

Wider die Zivilisation
Anmerkungen zur Psychologie des
Fantasy-Films

Abenteuer und Aktion im populären Film
haben in den letzten Jahren eine Wendung

ins Schreckliche genommen, die
eine Sehnsucht nach der Naivität und der
fröhlich-bunten Anarchie «klassischer»
Abenteuerfilme entstehen liess. Doch
auch im Traumland des Abenteuers ist
die Düsternis in unseren Herzen, der
Zynismus, der unser Weiterleben begleitet,
nichtzu tilgen.

Man hat den neuen Horror- und
Blutrausch-Film als das definitive Genre im
populären Kino unserer Zeit bezeichnet.
Anders als der klassische, «gothische»
Horrorfilm mit seinen viktorianischen

Sets und seinen Ruinenbaumeistereien
ist er im Hier und Jetzt angesiedelt, handelt

nicht vom Einbruch des Phantastischen

in die zivilisierte Welt, sondern
davon, wie beim nächsten, dem Nachbarn
um die Ecke, die dünne Haut der Zivilisation

zerplatzt und etwas Animalisches
und Mörderisches in ihm durchbricht.
Nun hat sich neben diesem Genre ein
zweites in der Gunst des Publikums
etabliert, das auf den ersten Blick dessen
Aussagen zu korrigieren, eine Alternative
zu bilden scheint: der Fantasy-Film. Er
speist sich zum einen aus einer populären
Sparte der Literatur, als Sword &
Sorcery, Fantasy, Heroic Fantasy, Weird
Fiction, Science Fantasy undsofort bezeichnet,

und in grossem Masse aus
grafischen und thematischen Traditionen der

6



phantastischen Comics, zum anderen
aus allen Genres des Abenteuerfilms,
vom Ritterfilm über den Swashbuckler
(Piraten- und Mantel- & Degen-Filme) bis
zur Science-Fiction. Da der Fantasy-Film
aus einer ästhetischen Fluchtbewegung
heraus entstanden ist (wobei nicht die
modisch-nichtssagende Formel vom Es-
kapismus gemeint ist, sondern der
Versuch, neue Bilderüber die alten, «besetzten»

zu schaffen, zugleich aber auch an
für das Publikum Vertrautes anzuknüpfen),

stehen noch die verschiedensten
Elemente zum Teil unverbunden und
widersprüchlich nebeneinander. Fantasy
nennt man Zeichentrickfilme wie Ralph
Bakshis «Heavy Metal» (entstanden nach
Serien in der gleichnamigen Comic-Zeitschrift)

und phantastische Ritter-Epen
wie John Boormans «Excalibur» (vgl.
ZOOM-FB 12/81), ironische Superhel-
den-Abenteuer wie Richard Lesters
«Supermann-Fortsetzung, Science Fiction-
Märchen wie «Star Wars» (ZOOM-FB 23/
77) und Märchen/Abenteuer-Filme wie
«The Archer and the Sorceress» (Der
Zauberbogen) von Nicholas Corea oder
«The Sword and the Sorcerer» (Talon - Im
Kampf gegen das Imperium) von Albert
Pyun. Es ist vielleicht wenigereine Ideologie,

eine Mythologie, was diese Filme
zunächst verbindet, als eine Sehnsucht
nach grossen Bildern, nach optischer
Überwältigung. Wir hoffen, in solchen
Welten, in denen einfach alles möglich
ist, das Unerwartete zu sehen, etwas
wirklich grossartiges, mag es schön oder
schrecklich sein. Ob unser Wunsch in
Erfüllung geht oder nicht, es ist nicht nur die
Fluchtvorder Wirklichkeit, wie es die Kritik

will, die uns in diese Filme treibt,
sondern auch und wieder einmal, die Flucht
vor den öden, übererklärten und geheimnislosen

Bildern, die uns der rationale
Konsens der aufgeklärten Kulturverwaltung

übrig lässt.
Aber natürlich gibt es auch so etwas wie
einen inneren, psychologischen
Zusammenhang im Fantasy-Genre, und ebenso
sicher kritisiert es nicht nur die Verarmung

unserer Bilder-Kultur (Ich wage zu
behaupten, dass Bilder-Kulturderdirekte
Ausdruck von erotischer Kultur ist, aber
das wäre ein anderer Aufsatz), sondern
auch die Verarmung unserer Lebenspra¬

xis. In Fantasy-Filmen muss soviel möglich

sein, weil in unserem Alltag nur so
wenig möglich ist.

Horror-Film und Fantasy-Film im
Vergleich

Etwas über die Botschaft des Fantasy-
Films ist vielleicht zu erfahren durch
einen Vergleich mit dem neuen Horrorfilm,
als dessen Korrektur und Ergänzung sich
das Genre ja entwickelte. Zunächst sticht
ins Auge: Derneue Horrorfilm richtet sich
an Erwachsene, der Fantasy-Film mehr
an Jugendliche. Diese Unterscheidung
wird definiert durch die Formen der
Werbung, die Restriktionen für den Kinobesuch

und das Niveau von Gewalttätigkeit
und Schrecken. Bei genauerem Hinsehen
verwischt sich dieser Unterschied
jedoch; Restriktionen lassen sich umgehen,

und ist ein Spektakel nurgrossspurig
genug angekündigt, zieht ein Fantasy-
Film wie «Conan, der Barbar» (vgl.
ZOOM-FB 16/82) auch ein erwachsenes
Publikum an. Was die Blutrünstigkeit
anbelangt, ist der Fantasy-Film oft nur der
kleine Bruderdes Horrorfilms.
Bedeutender scheint mir die Divergenz
im Bereich der Produktion. Die grössten
Erfolge verzeichneten solche Horrorfilme,

die mit bescheidenen Mitteln, ohne
Stars und von jungen, unbekannten
Regisseuren gemacht wurden. Einigen
aufwendigen undtechnisch brillierenden
Arbeiten zum Trotz, ist der neue Horrorfilm
ein B-Film-Genre. Das ist auch seine
Chance, denn auf diese Weise wird es
einer Reihe von jungen Cineasten ermöglicht,

Erfahrungen zu sammeln und sogar
eine persönliche Handschrift zu entwik-
keln, solange sie sich an die grundlegenden

Verabredungen des Genres halten.
(Gerade das unterscheidet übrigens den
amerikanischen vom italienischen
Horrorfilm, der, von Ausnahmen wie Dario
Argento abgesehen, in den Händen von
Routiniers liegt, die gar kein Anliegen
haben, das sie verkleiden könnten.) Umgekehrt

ist der Fantasy-Film ein Genre, zu
dem Aufwand, tricktechnische Sensation,

kurz «Reichtum» in allen Belangen
gehört, und selbst, wo das Budget so
etwas eigentlich nicht zulässt, muss Pracht

7



Heroischer Barbar. Arnold Schwarzenegger
als «Conan».

und Vielfalt auf Teufel komm raus erzeugt
werden.
Die Armut des Horrorfilms und der Reichtum

der Fantasy scheinen ihren Niederschlag

in den Lokationen zu finden: das
Trümmerfeld der vorgefundenen
Wirklichkeit im ersten, die sorgfältig stilisierten

Traumarchitekturen im zweiten Fall.
Der Horrorfilm scheint zudem aufgeladen

mit aktuellen Bezügen, kaum eines
der Beispiele des Genres, dem man nicht
irgendwie eine zivilisations- oder
gesellschaftskritische Aussage bescheinigen
könnte. Der Fantasy-Film dagegen spielt
in mythischen, vor-zivilisatorischen, ge-
wissermassen aus der Geschichte
hinausgefallenen Welten. Da werden keine
pragmatischen, sondern zumeist
ausgesprochen heroische, um ein Lieblingswort

der literarischen Fantasy zu gebrauchen:

ewige Werte gefunden. Der
Horrorfilm scheint uns also mit der Nase auf
den Schrecken in unserem täglichen
Leben hinstossen zu wollen, während der
Fantasy-Film uns von dieser Wirklichkeit
fortzuführen vorgibt, dorthin, wo es noch

Tugenden gibt, für die in den modernen
Industriegesellschaften kein Platz mehr
ist, und wo zwischen Himmel und Erde
mehr geschieht, als unsere Schulweisheit

uns träumen liesse. Dadurch wird
eines zur Kehrseite des anderen,
Zivilisationskritik und Zivilisationsflucht, und
beides bezeichnet, aus unterschiedlichen

Perspektiven, dasselbe: den Zweifel
an der Notwendigkeit und dem Segen
technischen und sozialen Fortschritts,
die Ablehnung aufklärerischer Rationalität

und die Sehnsucht nach - wie man's
nimmt - höheren oder tieferen Erklä-
rungs- und Legitimationszusammenhängen.

Die politische Psychologie beider
Genres zielt auf einen Konservatismus,
wie er auch nicht anders in unseren
oppositionellen, zum Beispiel ökologischen
Gegenkulturen gepflegt wird. Er ist nicht
möglich ohne jenes mythische und mystische

Beiwerk - die Symbole aus der
Verbindung von Tiefenpsychologie und
Okultismus -, das von den so aufgeklärten

Kritikern als Anlass genommen wird,
gerade die Fantasy als reaktionär und gar
faschistoid abzutun, als Nesse sich mit
solchen Gedanken derzeit noch etwas
anderes formulieren als die eigenen
Berührungsängste.
Die Gewalt im Horrorfilm ist irrational und
gelegentlich (wirklich nur gelegentlich,
denn erotische Horrorfilme wie Paul
Schräders «Cat People» (vgl. ZOOM-FB
18/82) sind eher die Ausnahme als die
Regel) sadistisch, sie ist anarchisch und in
einem gewissen Sinn formlos (aus dem
Dunklen heraus und lange Zeit ohne
Erklärung); die Gewalt in der Fantasy ist
heroisch, archaisch, sie strebt nach Regel
und Ritual. Daaberauchder Fantasy-Film
von Elementen des Horrorfilms durchsetzt

ist, lässt sich der Fantasy-Held auch
als Überwinder der formlosen Bedrohung

sehen. Er ist gewissermassen die
mythische Lösung für die im Horrorfilm
aufgeworfenen schrecklichen Probleme.
Aber er ist es weniger als Führer, denn als
Beispiel ; nicht Autorität ist sein Ziel,
sondern Autarkie.
Die Helden des Horrorfilms, soweit es
solche noch gibt, verhalten sich defensiv;
sie verteidigen sich freilich mit nicht
minderer Grausamkeit als das Böse, das da
so unvermutet aus dem Alltäglichen ent-

8



Grausame Rebellion gegen Zivilisation und
Elterngeneration: «Time Bandits».

steht. Die Helden der Fantasy sind offensiv,

es sind Rächer, Befreier, Eroberer,
Abenteurer, Träumersogar. In ihnen wird
zu einem Teil die Lähmung überwunden,
die uns ergriffen hat; in der Gesetzlosigkeit

des Phantastischen und seiner Fatalität
sind sie sich wenigstens wieder selber

Gesetz. Doch in der Motivation dieser
Helden gibt es mit der Stimmung der
Horrorfilme eine erstaunliche Verwandtschaft:

das Misstrauen. Das erste, was
Conan - in der Eingangsszene von John
Milius' Film - lernt, ist, dass er niemandem

vertrauen darf.

Kritik an der Zivilisation

Horrorfilme und Fantasy-Filme
unterscheiden sich also in der Zeichnung ihrer
Gestalten so erheblich, wie sie auf eine
gemeinsame Aussage hinzielen: Zivilisation

ist nicht das, was die Menschen
glücklicher machen kann, und nurdervöl-
lige Rückzug auf sich selbst, Egoismus

und Egozentrismus, gepaart mit der
Abhärtung sowohl des Körpers als auch der
Gefühle, können davor bewahren, von
den mannigfaltigen Kräften um einen
herum kräftig übers Ohr gehauen oder
versklavt zu werden. Eine solche
Botschaft kann man nicht unabhängig sehen
von der Lebenspraxis der Menschen, die
sie aufnehmen. Der antigesellschaftliche
Impuls in diesererfolgreichen Gattung ist
sowenig grundlos und willkürlich, wie die
in ihr unterschwellig vorgetragene Kritik
an der aufklärerischen Rationalität und
ihren gesellschaftlichen, nämlich
ökonomischen und politischen «Erfolgen» völlig

unberechtigtist.
Beide Genres widersprechen also der
fortschreitenden Sozialisation des
Menschen: das eine, indem es diese Sozialisation

als unmögliches Unterfangen
darstellt, das die mörderischen und antisozialen

Mr.-Hyde-Impulse der Menschen
nur verstärkt, das andere, indem es eine
vor- und antizivilisatorische Welt
konstruiert, eine Verweigerung gegenüber
dem, was wir als Geschichte zu begreifen
gelernt haben, und in dem wir - nicht
immer mit Erfolg - aufgrund unserer Inter-

9



essen und Zwänge so etwas wie einen
Sinn zu finden suchten. Da Rationalität
derzeit nichts anderes als Hoffnungsund

Ratlosigkeit bewirkt, behilft sich der
Fantasy-Film, indem er diese Rationalität
suspendiert, um nach anderen Formen
von Denken und Fühlen zu fahnden, in der
Vor-Vergangenheit oder in der Welt des
Traums. Immerhin ist er also auch ein
Versuch, die Hoffnungslosigkeit und
Negation des Horrorfilmszu überwinden.
Das Neue am Fantasy-Film jüngeren
Datums ist die Form der Bewegung der
Helden. Alle traditionellen Action-Genres
beschrieben einen Prozess der Zivilisierung

oder Selbst-Zivilisierung. Die Bewegung

der Helden im Fantasy-Film, von der
Flucht des Jungen mit den Zwergen in
«Time Bandits» (vgl. ZOOM-FB 8/82) bis
zu den Abenteuer-Zügen der heroischen
Barbaren in der Nachfolge Conans, sind
Bewegungen zur Verhinderung von
Zivilisation, vor allem der eigenen. Dass diese
Helden naiv bleiben, ja in gewisser Weise
töricht und sich anscheinend jeder
Einsicht, jeder Rationalität, auch jedem Mitleid

verschliessen, ist daher nur
folgerichtig: Sie lehnen die Zivilisation aus
tiefstem Herzen ab.

geworden, die böse Karikatur eines
«Vaters» nun selber. Bevor ihm Conan, der
Barbar, den Kopf abschlägt, versucht der
Böse, der die Gestalt einer Schlange
annehmen kann, ihn zu hypnotisieren, so
wie er alle hypnotisiert, die ihm zu tausen-
den folgen: «Mein Sohn, du hast zu mir
gefunden», sagt er. Denkt man einmal
daran, was Bruno Bettelheim über die
Funktion von Märchen bei der Befreiung
des Kindes von den Eltern geschrieben
hat, so wird man wohl erkennen, dass
auch in ihrer psychologischen Funktion
die Fantasy eine Fortsetzung der
Märchen ist. Auf einer psychologischen
Ebene nämlich lassen sich die meisten
Fantasy-Epen lesen als Verkleidungen
des Konflikts zwischen Eltern und
Kindern, als Aufstand der Kinder gegen die
Eltern (zumindest, wie im Märchen, als
Aufstand gegen den bösen Teil von
elterlicher Gewalt).
Über das symbolische Repertoire der
Märchen und Sagen hinausgehend, setzt
jedoch die Fantasy die Beziehung
zwischen elterlicher und zivilisatorischer
Gewalt. So wie man als Jugendlicher heute
also elterliche Gewalt und gesellschaftliche

Gewalt als Allianz erfahren muss, so

Aufstand gegen die Väter

Das ergibt ganz konsequent unter anderem

die Anwendung des Rechts des
Stärkeren. «Was mich nicht umbringt, macht
mich stärker», lautet das Nietzsche-Zitat
am Beginn von «Conan». Das muss natürlich

unseren Widerspruch herausfordern.
Wir einigen uns darauf, dass in solchen
Filmen wieder einmal die Sehnsucht nach
dem «starken Mann» zum Ausdruck
komme und wenden uns wichtigeren Dingen

zu. Aber genau darum geht es in diesen

Filmen nicht. Die Helden der Fantasy
sind keine Führer; sie bestehen auf ihrer
Unabhängigkeit und Verantwortlichkeit
nur für sich selbst. (Insofern sind sie
natürlich auch die Verlängerung des We-
stern-Helden in die Welt der kulturkritisch

beargwöhnten me-generation.) Der
Kern von «Conan» ist eine Rachegeschichte,

die man ähnlich auch in jedem
Western erzählen könnte: Der Mörder
der Eltern ist zu einem mächtigen Mann

Horrorfilm-Marathon

wv. Der Katholische Filmkreis Zürich und
das Filmpodium Zürich zeigen am 18./19./
20. November (Freitag ab 14 Uhr) im
Kunstgewerbemuseum Zürich siebzehn
klassische Horrorfilme (in Originalfassungen

mit Kopien direkt aus Amerika).
Es handelt sich dabei ausschliesslich um
Filme, die bei uns kaum gezeigt wurden
(auch im Fernsehen nicht!) und wohl für
längere Zeit nie mehr zu sehen sein werden.

Der renomierte Filmhistoriker William

K. Everson (USA) wird die Filme (auf
englisch) einführen und sowohl die
historischen als die ästhetischen Zusammenhänge,

in denen diese Filme stehen,
skizzieren. (Ein Gespräch mit William K. Everson

zum klassischen Horrorfilm und zu
den Filmen dieses Programms erscheint
im «Filmbulletin» Nummer 128, November

1982.)

10



muss sich auch die Rebellion gegen beide
richten. Fantasy ist davon nur eines von
vielen Bildern.
Der Junge aus «Time Bandits», der mit
den räuberischen Zwergen auf die
Zeitreise geht, wird, bevor das Abenteuer
beginnt, in einer recht lieblosen Beziehung
zu den Eltern gezeigt. «Star Wars» ist, unter

anderem, eine Suche nach den Eltern,
und der «Darth Vader» Dark Father?)
ist eine Gestalt nicht unähnlich des
Bösen, Tulsa Doom, in «Conan». «Excalibur»,

John Boormans Artus-Film, kulminiert

im Kampf des Sohnes Mordred mit
dem Vater Arthur, in dem sich beide
gegenseitig töten. In «Battietruck» (Der
Kampfkoioss) von Harley Cockliss fährt
ein grausamer Mann mit seiner Tochter in
einem motorisierten Drachen über das
Land, bis diese sich von ihm befreit und
mittelbar sogar seinen Tod herbeiführt.

(Die Reihe der Beispiele könnte noch
beliebig fortgesetzt werden.)
Mit der Kritik an der Zivilisation, in der für
den einzelnen kaum noch Platz ist, geht in
den Fantasy-Filmen einher die symbolische

Abbildung des Generationenkonflikts
in durchausfamilialen oderpseudo-

familialen Strukturen. Die Befreiung des
Kindes von den Eltern nimmt dabei immer
grausamere Züge an, beide Seiten haben
ihre Fähigkeit zum Mitleid verloren. Es
Nesse sich darüber spekulieren, warum
das so ist, und warum es gerade zurzeit
so brisant erscheint. Und es wäre
vielleicht aufschlussreicher als alles feuille-
tonistische Geraune vom Pop-Faschismus

und alle wohlfeilen Spötteleien über
Arnold Schwarzeneggers limitierte
Schauspielkunst. Denn der braucht ja
nicht zu spielen, der ist!

Georg Seessien

FILMKRITIK
La Nuit de Varennes

Frankreich/Italien 1982. Regie: Ettore
Scola (Vorspannangaben
siehe Kurzbesprechung 82/302)

Geschichtsschreibung «von unten her»
hat Ettore Scola immer wieder betrieben:
Geschichte vermittelt und reflektiert
durch Geschichten - Geschichten aus
dem Volk, wenn man so will - nicht durch
Daten, Fakten und Schulbuch-Grössen.
In «Una giornata particolare» hat er über
den Faschismus, in «Passione d'amore»
über die Gesellschaft des 19. Jahrhunderts,

in «La terrazza» über unsere
Gegenwart mindestens soviel ausgesagt
wie über die verschiedenen Individuen,
deren Alltag, deren Leben, Lieben, Arbeiten

in diesen Filmen beschrieben werden.
Mit «La Nuit de Varennes» blickt Scola
nun zurück in die Zeit der französischen
Revolution. Man spürt allerdings lange
vor dem Ende des Films, das nahtlos
überführt in das Parisvon heute,dassdas
kein nostalgischer Blick in unverbindliche

Fernen ist. «Die französische Revolution»,

meint Scola in einem Interview, «ist
ein aktuelles Thema. Sie hat zwar 1789
begonnen, aber sie geht heute weiter. Sie
hat Fragen gestellt, Probleme aufgeworfen,

gewisse Werte in ein neues Licht
gerückt, aber man kann nicht sagen, dass
die Antworten gefunden, die Probleme
gelöst und die Wertverschiebungen zu
Ende seien. Die Debatte bleibt offen - sie
wirft Licht und Schatten auf unsere
Gegenwart. Das lohnt die Mühe, sie weiter
zu verfolgen.»
Scola also «folgt» und «verfolgt» nicht
nur im übertragenen, sondern auch im
wörtlichen Sinn: Zwei Kutschen, die eine
der andern immer dicht auf den Fersen,
liefern die Dynamik zu einem breit
angelegten, politischen und philosophischen
Diskurs, der im Mantel des historischen
Kostümfilms daherkommt. Das eine
Vehikel bekommen die Zuschauer nie zu
Gesicht, es bleibt eine Art Phantomkutsche,
bestimmt jedoch Richtung und Verlauf
des Geschehens, weil es die Diskussionen,

die Konflikte, die Ideen und Argu-
11


	Wider die Zivilisation : Anmerkungen zur Psychologie des Fantasy-Films

