
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 34 (1982)

Heft: 14

Artikel: In der Liebe zum Menschen liegt der Sinn des Lebens

Autor: Koll, Horst Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932962

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932962
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KOMMUNIKATION + GESELLSCHAFT

In der Liebe zum Menschen liegt der Sinn des Lebens
Sieben Spielfilme von Kenji Mizoguchi im ARD-Fernsehen

I.
Sein Name löst bei Cineasten Raunen
aus, und nicht wenige Formeln und
Schlagwörter fallen, wenn von Kenji
Mizoguchi, dessen Filme noch weitgehend
unbekannt sind, die Rede ist. Die wenigen
Filme, die hierzulande seinen Ruhm
begründeten, stehen losgelöst aus einem
Werk von annähernd 90, vielleicht mehr
Filmen, die Mizoguchi zwischen 1923 und
1956 gedreht hat. Man spricht von dem
grossen Stilisten und Ästheten des
japanischen Kinos, nennt ihn den Moralisten
und Philosophen und sieht das Persönliche

in seinen Filmen in der Symbiose von
Realismus und Naturalismus. Sicher hat
jeder seiner Bewunderer recht und selbst
jene, die von der Doppeldeutigkeit eines
Films wie «Ugetso Monogatari» (1953)
sprechen, liegen wohl nicht weiter von
derWahrheit entfernt als jene, die bei
Mizoguchi nichts Zweideutiges zu sehen
vermögen. DieTrennung in den Jidai Geki
(den Film mit historischem Inhalt) und
den Gendai Geki (den Film mit zeitgenössischer

Thematik) -eine Hilfestellung zur
Auseinandersetzung mit dem japanischen

Kino - scheint bei Mizoguchi
fragwürdig: Er verbindet historische
Rekonstruktion mit einer zeitgenössischen
Zeitebene, um Vergangenheit als Gegenwart
begreifbar zu machen, genauso wie die
Darstellung der Gegenwart zur Vergangenheit

gerinnt. Altes und Neues, Tradition

und Progression werden in ihrem
Widerspruch sichtbar. Voreiligen Wertungen

und Schlüssen verschliesst sich
Mizoguchi jedoch. Das Leben selbst zeigt er
als widersprüchliches Spannungsfeld, in
dem das Gute gleichzeitig das Schlechte
ist, der richtige Weg auch derfalsche, ein
Glücksmoment auch tiefe Trauer in sich
birgt, der Tod nicht das Ende, sondern das
Leben ist.
In seinen Filmen ist ablesbar, wie Mizoguchi

denkt, wie er, sich distanzierend und

vorsichtig abwägend lernt und begreift,
sich verändert. Für ihn erscheint nicht das
Handeln der Menschen als das Entscheidende:

«Wichtig ist das Gute, das in den
Gedanken und Gefühlen siegt, sogar
dann, wenn das Böse im Leben
triumphiert». (JerzyToeplitz)

II.
Während der dreissiger Jahre entwik-
kelte Mizoguchi seinen Filmstil mit «Na-
niwa Ereji/Naniwa Hika» (Naniwa oder
Osaka-Elegie)und «Gion NoShimai»(Die
Schwestern aus Gion), beide 1936
gedreht, zu künstlerischer Reife. «Ich
glaube dass ich erst seit diesen beiden

Filmstreifen mit ganzer Klarheit die
Menschen sehe. Und in eben dieser Epoche

begann ich die Technik der
Einstellung-der Sequenz-anzuwenden, indem
ich die Kamera in bestimmter Entfernung
aufstellte...», sagte Mizoguchi. Dass er
bis zu seinem Tod 1956 mit steter
Regelmässigkeit Filme drehte, heisst sicherlich
nicht, dass er sich ungehindert von der
auf Standardisierung bedachten
Filmindustrie entfalten konnte. Als das
unabhängige, mit nur bescheidenen Möglichkeiten

arbeitende Studio Dai-Ichi Eiga
aufgelöst wurde, wechselte Mizoguchi
unter dem argwöhnischen Blick der
Behörden zu dem grossen Studio Shochiku
in Kyoto. Auf den Vorwurf wegen der
deutlichen Gesellschaftskritik in «Naniwa
Ereji/Naniwa Hika» und «Gion No
Shimai» reagierte er mit dem Rückzug auf
unverfänglichere Themen und begann
1939 mit der Geido-Trilogie, drei Spielfilmen

überSchauspieler.
Donald Ritchie nennt das Jahr 1941 als
den grossen Zusammenbruch Mizogu-
chis für elf Jahre, ohne freilich den
wirtschaftlichen und politischen Druckzu
berücksichtigen, der die japanischen
Filmstudios ab 1939 verpflichtete, die
Kriegsanstrengungen zu unterstützen. Für Mi-

2



zoguchi, gewiss kein grosser Kämpfer
%und nie an einer politisch-konkreten
Wirklichkeit als der entscheidenden
interessiert, wurde die Zeit des japanischen
Militärreiches zwangsweise eine Zeit der
Anpassung, unter der die Qualität seiner
Filme litt. Seine letzte Regie-Arbeit vor
dem Zusammenbruch der Militärregierung

war 1945 «Meito Bijo Maru» (Das
makellose Schwert). Deutlich verweist
die Fabel dieses Films auf die offizielle
Geschichts-Ideologie: Kyone, Schüler
eines bekannten Waffenschmiedes während

der Edo-Zeit (1603-1867) wird von
der Tochter eines ermordeten Adeligen,
die er liebt, gebeten, ein makelloses
Schwert für ihre Rache anzufertigen. Zu-
vorjedoch haterseinem sterbenden Meister

versprechen müssen, die Kunst des
Waffenschmiedens nur noch für den Kaiser

und dessen Kampf gegen die Toku-
gawa-Regierung einzusetzen. Der Konflikt

zwischen individueller Rache und
historischer Notwendigkeit löst sich
harmonisch: Als die Rückkehr des Kaisers
bevorsteht und der Mörder auf Seiten des
Shogunats kämpft, stellt sich die Rache
inden Dienstdes Kaisers.
Mit zeitweise mystischer Überhöhung
stellt Mizoguchi die Voraussetzungen
dar, die zur Flerstellung jenes martialischen

Gegenstandes führen, der Seele
und Geist jeder Existenz sein soll. Dabei
beraubt seine Inszenierung mittels Totalen

und Flalbtotalen die Fabel jedoch
einer metaphorisch-politischen Aussage.
Manche Szenen erstarren gar in der Or-
namentikdes künstlichen Dekors und
bestärken ein Desinteresse am Filmstoff,
wie man es bei Mizoguchi eigentlich nicht
kennt. Allein einige untergeordneteTopoi
weisen auf eine vorhandene Linearität in
Mizoguchis Werk. So wird er beispielsweise

das Motiv des Menschenhandels,
dessen Opfer stets die Frauen sind,
immer wieder aufgreifen. Flier deutet es
sich bei der Ermordung des Vaters an, der
seine Tochter nicht zum Pfand für eine
Fürbitte beim Fürsten machen will. Der
erboste «Flandelspartner» deutetdies als
Verletzung eines geläufigen Mechanismus.

Grundsätzlich gilt für diese Auftragsarbeit
allerdings jenes Argument, das der

Waffenschmied seinem Schüler Kyone

einmal vorhält: «Glaubst du, dass du den
Geist eines Schwertes für die Nachwelt
beleben kannst, wenn du für einen Mann
allein schmiedest?» Auch dieser Film
musste zu deutlich für ein politisches
System «geschmiedet» werden.

III.
Mizoguchis Weg in die fünfziger Jahre, in
denen sich erneut der Reichtum seines
Filmschaffens entfalten wird, spiegelt
sich deutlich in seinen ersten Filmen im
demokratisierten Japan. Mit nahezu
übertriebener Heftigkeit scheint er sich
dagegen zu wehren, als Traditionalist und
Sprachrohr der besiegten Diktatur eingestuft

zu werden. So kam nur zwei Monate
nach dem verspäteten Start von «Meito
Bijo Maru»ein neuer Film in die Kinos, der
krass die tiefgreifende Veränderung
wiederspiegelt, die die neue politische Situation

auch für Mizoguchi bedeutet. «Josei
No Shori» (Der Sieg der Frauen) besitzt
pikanterweise mehr propagandistische
Zügealsvorherige Filme, mit denen Mizoguchi

sich nun engagiert für eine
Demokratisierung einsetzt. Vor dem Hintergrund

sich wandelnder juristischer
Institutionen schildert der Film den Kampf
einer jungen Rechtsanwältin um eine
humane Rechtssprechung, wobei ihr
Gegenspieler der eigene Schwager ist, der
aisunbeugsamer Anhänger der Militärregierung

nach der Devise lebt: «Menschen
werden nicht durch Menschen verurteilt,
sondern durch das Gesetz.» Für dieses
Thema gibt Mizoguchi seine distanziert-
stilisierende Erzählweise auf und nähert
sich dem dynamischen Rhythmus westlicher

Filme. Genau dadurch jedoch verlagert

sich die Aussage unverhältnismässig
stark ins Verbale und verliert viel an

Überzeugungskraft.
Seine behutsame, fast zärtliche
Beobachtungsfähigkeit findet sich noch in
jenen Momenten, in denen das Schicksal
verschiedener Frauen in den Mittelpunkt
rückt. Sie sind es, für die Mizoguchi
aufrichtiges Interesse entwickelt: Eingeengt
durch falsch verstandene Pflichtauffassung

und in ihrer Liebe ausgebeutet,
müssen sie einen Kampf ausfechten, der
mit der Proklamation demokratischer
Ideale noch lange nicht gewonnen ist. So
wird eine «Dreiecksgeschichte» zu der ei-

3



gentlichen Geschichte des Films: Der
jungen Anwältin gelingt es, sich nicht
allein für eine unterprivilegierte Frau, die
wegen angeblichen Mordes an ihrem
Kind vor Gericht gestellt wird, einzusetzen,

sondern zum Ende auch ihre Schwester,

die an der rigiden Unterdrückung
durch die Männerwelt zu zerbrechen
schien, zu motivieren. Wie drei Jahre
später noch einmal in «Wage Koi wa
Moenu» (Die Flammen meiner Liebe)
sagt die stärkere Frau zur schwachen:
«Weil es immer noch Frauen wie dich
gibt, müssen wir immer weiter kämpfen!»

IV.
Wie auch in den folgenden Filmen erweisen

sich die wenigen positiv gezeichneten
Männer, die der Liebe der Frauen würdig

erscheinen, als zu schwach, um
gegen die bestehenden Strukturen
anzukämpfen. So ergeht es beispielsweise
dem nach der Militärdiktatur amnestierten

Intellektuellen in «Joseino Shori», der
wegen seiner Krankheit buchstäblich
bewegungsunfähig ist, oder dem engagierten

Kämpfer für ein neues Theater in

Mizoguchi-Filme im ARD-Fernsehen

12. Juli: Das makellose Schwert
(MeitoBijomaru), 1945

19.Juli: DerSiegderFrauen
(Josei no Shori), 1946

9. August: Utamaro und seine fünf
Frauen
(Utamaro o Meguro Gonin
no Onna), 1946

30. August: Die Liebe der Schauspie¬
lerin Sumako
(Joku Sumako no Koi),
1947

20. September: Die Flammen meiner
Liebe
(Waga Koi wa Moenu),
1949

27. September: Das Leben der Frau Oharu
(Saikaku Ichidai Onna),
1952

18. Oktober: Zwei Geishas
(Gion-Bayashi), 1953

(Genaue Anfangszeiten dem Tagesprogramm

entnehmen)

«Joku Sumako no Koi» (Die Liebe der
Schauspielerin Sumako), 1947, der sich
zu Tode erschöpft. Auch in den sich
anschliessenden Filmen stellt Mizoguchi
stets Frauenfiguren in den Mittelpunkt,
an denen er - fernab feministischen
Engagements - die Mechanismen von
Unterdrückung in der Gesellschaft aufzeigt.
Nach dem heftigen, filmisch nicht
überzeugenden Ausbruch mit «Josei no
Shori» scheint Mizoguchi zunächst seine
eigene Positionzu überdenken.
Zentrale Gestalt von «Utamaro o Meguro
Gonin no Onna» (Utamaro und seine fünf
Frauen), 1946, ist ein bürgerlicher Genremaler

während der Edo-Periode. Und
obwohl es Mizoguchis erster Jidai-Geki
nach Kriegsende ist, ist dieser Film reich
an Hinweisen auf Mizoguchis aktuelle
Situation. Es ist ein Film von einer gelassenen,

ruhigen Ausstrahlung, der erneut
mehrere Handlungsfäden zu einem Labyrinth

verknüpft, und in der verbindenden
Gestalt des Utamaro scheint Mizoguchi -
halb heiter, halb tragisch - seine eigene
Katharsis anzudeuten. Utamaros
Farbholzschnitte sind Ausdruck grossen
Selbstbewusstseins und fordern Maler
des traditionellen Stils geradezu heraus.
In einem Malduell mit einem jungen Adeligen

korrigiert Utamaro amüsiert dessen
Zeichnung einer Gottheit mit der Anmerkung:

«Diese Gottheit ist missgestaltet,
weil in ihr kein Blut fliesst.» Unwillkürlich
denkt man an die unheilvolle Verbindung
vom Schwert mit einer Seele in «MeitoBijomaru»

und könnte sich Mizoguchis
«Korrektur» nun durchaus als selbstironische

Anspielung vorstellen.
Aber noch ist der Maler Utamaro (und
auch Kenji Mizoguchi selber, der stets mit
der Kamera wie ein Maler auf die
Menschen blickt) ziellos, lässt sich von der
Schönheit der Frauen verleiten. Erst als
ihm durch eine Strafe für 50 Tage die
Hände gebunden sind, beginnt er die
Schicksale derfünf Frauen um ihn herum
zu begreifen: Für einmal verdunkelt sich
der in hellen Tönen gedrehte Film, als eine
der Frauen ihren Geliebten, den sie nicht
mit einer anderen teilen wollte, tötet. «Ich
wollte mich nicht mehr belügen und
meine Liebe vollenden», erklärt sie
Utamaro. Seine Bilder seien doch genauso,
und sie habe mit ihrem Körper versucht,

4



Aus «Saikaku Ichidai Onna» (Das Leben der
Frau Oharu).

nach ihrem Willen zu leben. Sich der
Sanktionen der Gesellschaft bewusst,
stellt sie sich der Polizei. Ein entsetzter,
aber verstehender Maler bleibt zurück:
«Ich will malen! Die rächenden Seelen
der Frauen. Es ist so wie sie gesagt hat.
Ich male nur noch die Schönheit der
Frauen!», sind die letzten Sätzedes Films.

V.
Je souveräner und gelöster Mizoguchi zu
seinen Ausdrucksmitteln findet, desto
deutlicher bezieht er seine theoretischen
Reflexionen in die Filmhandlung ein.
Genauso wenig, wie die mittels Auf- und
Abblenden aneinandergereihten Sequenzen

in seinen besten Filmen je
akademisch-unfilmisch erscheinen, fügen sie
sich in das Spannungsfeld. Zu Beginn seines

nächsten Films «Joku Sumako no
Koi» (Die Liebe der Schauspielerin
Sumako), 1947, steht der Vortrag des Litera¬

turprofessors Shimamura, der die
Dramen Ibsens als einen blutigen Kampf
zwischen der Realität und der Sehnsucht der
Menschen interpretiert: «Das Leben ist
der Weg der Leidenden, wobei die
Gebräuche der Tradition der Wahrheitsfindung

dienen. »Zu m ersten Mal bringt
Shimamura mit der Inszenierung von Ibsens
Drama «Nora» eine Frau auf eine japanische

Bühne - mit überwältigendem
Erfolg. Aber die Liebe und Arbeit für ein
neues, von Traditionen unabhängiges
Theater kosten Anstrengungen, denen
Shimamura nicht gewachsen ist. Nach
seinem Tod bleibt der Frau zwar die
Bestätigung, das Fundament für das neue
Theater gelegt zu haben, aber durch das
Fehlen des Dialogs mit dem geliebten
Mann sieht auch sie sich ihrer Kräfte
beraubt und begeht Selbstmord. Wiederum
entzieht sich Mizoguchi einer Bewertung,
veräusserlicht zwar über das gewohnte
Mass die Gefühle der Schauspielerin Su
mako, zeigt sich jedoch distanziert
gegenüber ihrer Entscheidung. Was in «Jo-
sei no Shori» noch verbales Pamphlet

5



war, löst er spätestens hier filmisch ein:
Mizoguchi sieht den Sinn des Lebens
nicht darin, den Menschen für sein Handeln

zu verurteilen, sondern in seiner
Liebezu ihm.
Zwei Jahre später erscheint «Waga Koi
wa Moenu» (Die Flammen meiner Liebe),
1947, wie die nicht ganz gelungene
Paraphrase von «Joku Sumako no Koi». Zu
Beginn der Meji-Zeit (um 1884) erlebt eine
junge Lehrerin dem Kampf um eine neue
Verfassung an der Seite eines liberalen
Politikers. Sie muss erkennen, dass nicht
alles in der Wirklichkeit nach Idealen
verläuft. Zum Schluss erkennt sie, dass der
Politiker die Rechte der Frau lediglich als
abstrakte Wahlkampfparole gebraucht
und verlässt ihn, wie es einst die Nora in
Ibsens Drama tat.

VI.
Den Anfang zu einer nahezu ununterbrochenen

Reihe filmischer Meisterwerke
während der fünfziger Jahre setzt «Sai-
kaku Ichidai Onna» (Das Leben der Frau
Oharu), 1952. Mizoguchi unternimmt
einen weiteren Schritt in seinen Reflexio-

Nachtprogramm im Tessin
wf. Nachtprogramm nun auch im Tessi-
ner Radio: Seit dem I.Juni sendet die
SRG im Tessin rund um die Uhr - unter
demTitel «radio notte»-vorwiegend Musik.

Neue Moderatorin im
DRS-«Tandem»
rpd. Seit Juli ist in dieser Vorabendsendung

von Radio DRS I auch wieder eine
weibliche Stimme zu hören: Als neue
Moderatorin stösst Elisabeth Zäch zum
Tandem-Team. Mit ihrem unverwechselbaren

Ostschweizer Dialekt ist sie den DRS-
Hörern seit einigen Jahren bekannt als
Redaktorin von Informationssendungen
(Rendez-vous am Mittag, Von Tag zu Tag,
Regionaljournal Bern) und von Sendege-
fässen wie «Passepartout», «Gruppenbild

mit Echo» und «Forum». Elisabeth
Zäch tritt an die Stelle von Georges Pil-
loud, der weiterhin als Musikredaktor für
dasTandem zeichnen wird.

nen, indem er eine weitere Variation seines

Anliegens mit einem früheren Film,
nämlich «Naniwa Ereji/Naniwa Hika», in
Verbindung bringt und sein Spiel mit
verschiedenen Ebenen um eine weitere,
subjektive bereichert. Hier wie dort zeigt
Mizoguchi den Weg einer Frau, die auf die
niedrigste, verachtetste Stufe der Gesellschaft

sinkt, die der Prostitution. Und hier
wie dort ist es das System, das die Frauen
erniedrigt, quält und einengt.
Während sich Mizoguchi 1936 jedoch
darauf beschränkte, «die Trübseligkeit
und die Grausamkeit im Leben der
gewöhnlichen Menschen... zu zeigen»
(Toeplitz), wirkt «Saikaku Ichidai Onna»
weniger als gesellschaftskritisches
Melodram: Die adelige Frau O'Haru geht
schon zu Beginn bewusstauf die Liebeei-
nes Bürgerlichen ein und folgt nach der
gesellschaftlichen Bestrafung dem
Vorsatz, in wahrer Liebe leben zu wollen. In
keinem Augenblick verliert sie ihre
Würde und innere Stärke, womit Mizoguchi

der schonungslosen Geschichte ihre
Hoffnung belässt.
Auch der 1953 entstandene Film «Gion-
Bayashi» (Zwei Geishas) steht in Beziehung

zu einem Film der dreissiger Jahre,
nämlich «Gion No Shimai». In beiden
geht es um das Schicksal einer traditionellen

Geisha im zeitgenössischen
Japan, der eine jüngere zur Seite steht.
Nach einer harten Ausbildung muss diese
die Erfahrung machen, dass das angebliche

«Symbol der Schönheit» in Wirklichkeit
nicht mehr als ein käufliches Lustobjekt

ist, das zum Gefallen der Männer da
sein muss. In überraschender Deutlichkeit

reagiert Mizoguchi auf die Nach-
kriegs-Gegenwart und deren kapitalistische

Strukturen, durch die die
Unterdrückungsmechanismen sogar noch
subtiler geworden sind. Zwar kommt
Mizoguchi wie in «Gion Shimai» zu dem
Schluss, dass die Geisha kämpfen muss,
um nicht unterzugehen, entzieht sich
jedoch jeglicher resignativen Eindrücke.
Wiederum setzt er wahre Liebe und
Pflicht sowie gegenseitige Hilfe unter den
Frauen gegen die Entfremdung, die
Anpassung und Resignation in der modernen

Gesellschaft. Zum Schluss gehen
beide Geishas aufrecht und würdevoll
ihrer Arbeit entgegen. Horst Peter Koll

6


	In der Liebe zum Menschen liegt der Sinn des Lebens

