
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 34 (1982)

Heft: 11

Artikel: "Sehen und doch nicht sehen" : Rückzug des Religiösen aus der
Medienkultur?

Autor: Oberholzer, Niklaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932955

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932955
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KOMMUNIKATION + GESELLSCHAFT

«Sehen und doch nicht sehen»
- Rückzug des Religiösen aus der Medienkultur?
Die Jahrestagung der Schweizerischen Katholischen Filmkommission (SKFK) und
der Arbeitsgemeinschaft Katholischer Kleinmedieninteressierter, die am 12./
13. März 1982 in Luzern stattgefunden hat, befasste sich unter dem Titel «(Sehen
und doch nicht sehen> - Rückzug des Religiösen aus der modernen Medienkultur?»
mit der Frage nach dem Stellenwert des Religiösen in den audiovisuellen Medien,
vor allem im Film, und nach dem Verhältnis der Kirchen zu allenfalls in den Medien
vorhandenen oder nicht vorhandenen religiösen Themen und Aussagen. Nachstehend

sind zwei der einführenden Referate von Ambros Eichenberger, Leiter des
Filmbüros SKFK, und Nikiaus Oberholzer, Redaktor beim «Vaterland», abgedruckt
(von der Redaktion leicht gekürzt).

Rückzug der Religion aus den
modernen Medien?

Das Thema ist sehr bewusst in die Frageform

gekleidet, weil die Antworten darauf
sehr unterschiedlich sind und oft zu rasch
gegeben werden. So nehme ich an, dass
ein Grossteil der sogenannten
Durchschnittschristen den Satz eher mit einem
Ausrufezeichen versehen würde, statt
mit einem Fragezeichen, weil sie diesen
Rückzug gleichsam als evident betrachten

und beklagen. Sie weisen darauf hin,
dass es sich natürlich nicht bloss um
einen Rückzug des Religiösen aus der Welt
der Medien handeln kann, sondern dass
diese nur den Rückzug des Religiösen aus
dem Ze/'föewussfse/r? spiegeln.
Tatsächlich ist es nicht einfach, heute
überzeugend auf Spuren des Religiösen
hinzuweisen. Man hat, vor allem in der
westlichen Gesellschaft, in den letzten
Jahren so viel von Religionskritik gesprochen

und die Religion fürso viele Fehlformen

des Lebens und der Repression
verantwortlich gemacht, dass es den
Eindruck erweckt, das Kind sei mit dem Bade
ausgeschüttet worden.
Das hat unter anderem einen
Einschüchterungseffekt zur Folge gehabt, der noch
nicht verschwunden ist. Mit anderen
Worten: Das Religiöse wurde zu einem
Bereich, über den man nicht oder nicht
mehr spricht. Unter dieser Tabuisierung

hat auch die Fähigkeit gelitten, über
religiöse Erfahrungen zu sprechen.

Verlust der Tiefendimension

Diese Entwicklungen wurden in unserer
Gesellschaft durch verschiedene
Sachverhalte beeinflusst und begünstigt.
Etwa durch das, was man technologische
oder Homo-Faber-Mentalität zu nennen
pflegt. Sie wurde in der Literatur und in
den Medien oftmals porträtiert. Max
Frisch etwa lässt seinen Homo Faber
sagen: «Ich bin Techniker und gewohnt, die
Dinge zu sehen, wie sie sind.» Wirklichkeit

und Wirklichkeitserfahrung werden
damit stark eingeschränkt auf Rationalität

und Machbarkeit, auf das Messbare
und Kalkulierbare. Man redet in diesem
Zusammenhang auch von einer
instrumentalen Lebenshaltung und sagt, das
Haben habe dem Sein den Rang abgelaufen.

Heute wird diese Rangordnung «hinterfragt»,

und es wird auf ihre negativen
Auswirkungen in bezug auf den
Menschen aufmerksam gemacht. Es ist die
Rede vom Verlust der Tiefendimension.
Man sagt, es sei eine Leere entstanden,
die der westliche Mensch durch verschiedene

Anstrengungen oder durch Psycho-
farmaka krampfhaft auszufüllen versuche.

Der Raum, der ursprünglich durch

2



das Geheimnis gefüllt wurde, müsse jetzt
durch uns selbst ausgefüllt werden. Als
mögliche Versuche, diesen Raum auszufüllen,

werden etwa die Drogenmystik
oder der Konsumzwang gedeutet, wobei
die meisten Zeit- und Bewusstseinsana-
lytiker hier eine Sackgasse diagnostizieren.

Bemerkenswert im Zusammenhang mit
der erwähnten Homo-Faber-Mentalität,
die jede Antenne für das, was man als
Geheimnis bezeichnen kann, vermissen
lässt, ist wohl, dass heute auch von
wissenschaftlicher Seite her darauf
hingewiesen wird, dass die in den letzten
Jahrzehnten ausgebildete «wissenschaftliche

Methode» nicht die einzige ernsthafte

Art des Umgangs mit der uns
umgebenden Welt und Wirklichkeit sei. Die
menschliche Existenz sei zu reich, als
dass sie mit einem Denksystem erfasst
werden könne. Mit anderen Worten:
Rationalität ist mit Mystik zu ergänzen und
Wissenschaft mit Religion. Oder um die
Worte von V. Grobech zu gebrauchen:
«Menschen werden zu Rationalisten, weil
sie sich mit einem kleinen Teil der
Wirklichkeitbegnügen.»
Diese Ein- und Ansichten lassen sich mit
der einfachen Formel zusammenfassen:
Die Wirklichkeit des Menschen beinhaltet

auch eine theologische Dimension. In
diesem Sinne sagt Balthasar Staehelin
etwa: «Jeder Mensch trägt Gott in sich»,
eine Aussage, die mit vielen Zitaten aus
biblischen Schriften und aus der Theologie

zu belegen wäre. Eine Neuentdek-
kung dieser oder ähnlicher spiritueller
Dimensionen des menschlichen Lebens,
das sich nicht einfach auf eine ökonomische

Ebene reduzieren lässt, ist natürlich
auch bei vielen Künstlern festzustellen.
Und weil wir hier vom Religiösen im
Zusammenhang mit den Medien sprechen,
möchte ich einen Vertreter aus der
Filmbranche zitieren, der von der «Notwendigkeit

einer neuen Sehweise» spricht,
indem er sagt: «Wir haben uns alle zu
stark vom Glauben an das Ideologische,
Rationelle und Machbare vereinnahmen
lassen. Dadurch ist der menschliche
Freiheitsraum nicht grösser geworden. Im
Gegenteil: Die damit verbundene Verengung

isteinederUrsachenfürdie Krise, in
der wir uns befinden. Sie bewirkt unter

anderem, dass viele junge Menschen
nach anderen Horizonten Ausschau
halten, die sich viel leicht mit Ausdrücken wie
Intuition, Inspiration andeuten lassen.
Solche Werte sind jedenfalls mitgemeint,

wenn bei mirvon einerneuen
Sehweise die Rede ist» (AlainTanner, in: «The
Guardian», London, 7.Januar 1982/aus
dem Englischen übersetzt von A. Eichen-
berger).
Damit ist viel leicht ein Türspalt zu dem hin
geöffnet, was wir als das Religiöse
bezeichnet haben. Sicher scheint mir, dass
Gefühle, Intentionen und Sehnsüchte
auch in der westlichen Gesellschaft in
dieser Richtung wieder vorhanden sind,
sehr stark zum Beispiel in der Alternativ-
Kultur. So kann man Adrian Naef («Gott
ist krank, sein Sohn hört Punk», 1982) nur
beipflichten, wenn er von der «Hagiogra-
fie» der Zürcher Jugendbewegung sagt:
«An jeder dritten Hausmauer stand ein
verkappt religiöser Spruch.»
Das heisst aber nicht, dass diese
Sehnsüchte auch schon als religiöse Phänome
interpretiert, akzeptiert und verstanden
werden. Siealssolchezu bezeichnen und
zu verstehen, scheint vorderhand tabu.
Tabuisiert wird, kann man sagen, die
innere Richtung dieser Gefühle, die eine
religiöse ist.

Was ist religiös?

Diese kurzen Hinweise und Andeutungen
dispensieren nicht davon, etwas präziser
die Frage zu stellen: Was ist religiös?
Welche Elemente müssen vorhanden
sein, damit von einer religiösen Erfahrung
gesprochen werden kann? Auf eine solch
komplexe Frage kann ich nur mit zwei,
drei Hinweisen antworten, unter Berufung

auf Äusserungen, die andere machten.

Um die religiöse Erfahrung zu
charakterisieren, werden - vereinfachend -
drei Stichworte ins Feld geführt.
1. Das Religiöse hat mit dem zu tun, was
uns unbedingtangeht. Dazu wäre bei Helmut

Tillich einiges nachzulesen. Demnach

ist das Religiöse dort im Spiel, wo
ich in meiner Existenz selbst berührt
werde - oder bedroht oder bestätigt oder
erfreut. Michelangelo hat diese Berührung

als «Erschaffung» in der Sixtini-

3



«Stalker» von Andrej Tarkowskij: Drei sind in
die «Zone» eingedrungen.

sehen Kapelle naiv-genial ins Bild
gesetzt. Religiös ist, was diese meine
Existenz vor allem in zwei Grunddimensionen

berührt, die man in der Tradition als
«Numinosum» und «Tremendum»
bezeichnet hat: fasziniert und zugleich
beängstigt sein von etwas, das meinem
Zugriffentzogen ist. Es ist eine Art flüchtiger
Durchblick, die Erfahrung der eigenen
Relativität, aber auch der gleichzeitigen
Verankerung in einem Seinsgrund, derzu
tragen vermag. Eine solche religiöse
Erfahrung ist zerbrechlich und anfechtbar.
Was Sokrates von der Erfahrung der
«Heimsuchung durch das Schöne» sagt,
gilt auch hier: «Rede mit Vorsicht, sonst
ist es schon weg».
2. Religiös ist das, was mir in meinem
Leben Sinn verschafft. Sinn bedeutet hier
eine Realität, welche mir das Gefühl gibt,
dass ich selbst nicht zufällig bin. Daraus
entsteht eine zuversichtliche Grundstim¬

mung, die man als Geborgenheit
bezeichnen kann. «Der seelisch gesunde
Mensch lebt in einer seltsamen
Grundstimmung der Zuversicht: Mir kann letztlich

überhaupt nichts passieren», sagt
Balthasar Staehelin. Er fügt aber gleich
hinzu, dass bei 10 bis 30 Prozent der
Bevölkerung diese Stimmung wegen
vegetativer psychosomatischer Störungen
nicht oder nicht mehr vorhanden sei.
3. Religiös ist das, was in mir das Sehnen
nach einem höheren Geheimnis weckt.
Das hat etwas mit dem Glückstrieb des
Menschen zu tun, aber auch damit, dass
ersieh als Teil eines grösseren Ganzen
erfährt. Mystiker, christliche und
nichtchristliche reden in diesem Zusammenhang

von «der Partizipation des
Menschen an einer unendlichen Gegenwart.»
Oder sie bemerken, dass der Mensch aus
sich heraus gezogen werde, um das
«Seiende zu schmecken».
Zusammenfassend: Ganzheit als
Einheitserlebnis, Sinnerfahrung und Ge-
heimnisbezogenheit sind Kennzeichen
dessen, was man als religiöse Dimension

4



des menschlichen Lebens bezeichnen
kann.

Strategie der Auffindung

Damit sind ein paar Hinweise gegeben,
die notwendig waren, um die Frage zu
stellen und zu beantworten, ob und wie
solche religiöse Erfahrungen auch im
kulturellen Schaffen der Gegenwart formuliert

werden beziehungsweise noch eine
Rolle spielen. Im Bereich des Films scheinen

die Untersuchungen nach der
theologischen Dimension viel wenigerweit
vorangeschritten zu sein als beispielsweise
im Bereich der Literatur. Kommt das
vielleicht daher, dass Filme, die Aussagen im
genannten Sinne machen, zur «quantité
négligable» geworden sind, wenn man
absieht von den Klassikern, die in diesem
Zusammenhang immer wieder Erwähnung

finden: «Le journal d'un curé de
campagne» von Robert Bresson, «Dieu a
besoin des hommes»von Jean Delannoy,
«Monsieur Vincent» von Maurice Cloche
und andere. Dabei sind die aufwendigen
alten und neuen Bibelverfilmungen wie
etwa «Die zehn Gebote» von Cecil B. De
Mille oder «Die grösste Geschichte aller
Zeiten» von George Stevens oder die
neue «Media Bible» absichtlich nicht
erwähnt, weil sie den angedeuteten
«Begriffsbestimmungen» des Religiösen,
trotz ihrer «frommen» Absichten,
vielfach gar nicht zu entsprechen vermögen.
Oder kommt es daher, dass die Spuren
des Religiösen übersehen oder verdrängt
werden, weil in uns «verrationalisierten»
Menschen kein Wahrnehmungsvermögen

mehr dafür vorhanden ist? Sollte das
zutreffen, dann wäre in etwa der Tatbestand

erfüllt, der mit dem Leitmotiv «Sehen

und doch nicht sehen» angedeutet
worden ist. Dann wäre wohl eine Strategie

derAuffindung und - noch vorher-
allenfalls eine Strategie der Rechtfertigung
des Religiösen zu entwickeln; bei vielen
muss der religiöse Erfahrungsbereich
nämlich vom Staub überkommener, oft
naiver (und massiver) Vorstellungen
zuerst gereinigt werden, die eine
sogenannte «religiöse» Erziehung auf dem
Gewissen hat.
Eine solche Strategie der Auffindung

könnte und müsstesich unter anderem an
jener Symbolik orientieren, die für die
Artikulation von religiösen Erfahrungen im-
merwieder gebraucht worden sind. Dazu
gehören zum Beispiel:
- Bilder, die Zustände, Durchgänge
andeuten wie Wüste oder Stadt oder Garten
- Gestalten wie Clowns, Toren oder
Gurus, wie sie in den Figuren des «Stalker»
von Andrej Tarkowskijs gleichnamigem
Film oder des Kaspar Hauser in «Jeder für
sich, Gottgegen alle» von Werner Herzog
verkörpertsind
- Chiffren zum Beispiel über den «anderen

Zustand» oder das «something eise»,
von dem Alain Tanner spricht, über die
«Leere» oder die «Zone», wie sie bei Tar-
kowskij eine grosse Rolle spielen.
Damit ist gesagt, dass solche Kennzeichen

und Chiffren des Religiösen auch im
Filmschaffen der Gegenwart gefunden
werden können. So ist etwa das Tiefste
über den bereits erwähnten Tarkowskij-
Film sicher nicht erwähnt, wenn man bei
dessen Deutung vorwiegend von Ökologie

oder Pazifismus oderTiefenpsycholo-
gie spricht und das Religiöse (vgl. die
ausführliche Besprechung von Urs Jaeggi in
ZOOM-FB 21, S. 7-13) nicht erkennt oder
nichtzu benennen wagt.
Im Filmschaffen der Schweiz scheint von
solch religiösen Dimensionen wenig
vorhanden zu sein. «Religion und Kirche
spielen in der gegenwärtigen Schweizer
Filmproduktion praktisch keine Rolle»,
hat jedenfalls ein theologischer
Beobachter an den Solothurner Filmtagen
1981 gemeint. Immerhin gibt es etwa den
letzten Film von Alain Tanner. In «Light
YearsAway»\N\W einerfliegen lernen, und
er studiert zu diesem Zweck die Vögel, vor
allem den Adler. Dazu spielt der Film in
der Einsamkeit einer irischen Landschaft,
die doch wohl als Symbol der Innenwelt
gesehen werden muss. Dazu heisst der
Novize, der beim Eremiten in die Schule
geht, Jonas. Auch das dürfte mehr als ein
Zufall, eherein bewusster Bezug zu einer
bekannten alttestamentlichen Erzählung
sein.
Spuren des Religiösen wären wohl auch
im neuen Film von Alexander Seiler über
den Dichter Ludwig Hohl zu entdecken,
etwa dort, wo er meditative Erfahrungen
macht oder über «die Kürze des Lebens»

5



spricht, innere-religiöse-Bewegungen,
die die Kamera einzukreisen und
auszudeutenversucht.

Schlussfolgerungen

Drei Schlussfolgerungen in bezug auf das
Gesagte, aber auch in bezug auf das
Verhältnis von Kirche und Kultur allgemein,
möchte ich festhalten:
Kirchliche Kreise sollten sich intensiver
mit den Erzeugnissen der modernen Kultur

auseinandersetzen und eine
Mitverantwortung für kulturelle Entwicklungen
erkennen. Der Geist weht, wo er will; oft
stärker und anders, als viele von uns es
wahrhaben wollen, vielleicht auch im
Bereich dermodernen Kulturund Subkultur.
Die Theologie soll die Kultur wieder
entdecken und die Kultur die Theologie. Das
Bewusstsein für religiöse Erfahrungen
und die Fähigkeit und der Mut, solche
auszusprechen, muss gepflegt und
gefördert werden. Die innere Beziehung von
Kultur und Religion ist kein Relikt aus der
Vergangenheit, sondern auch heute noch
ein schöpferisches Potential, das im
Interesse des Menschen nicht vernachlässigt

werden darf.
Religionen, christliche und nicht-christliche,

sollten sich nicht damit begnügen,
kritisch auf künstlerische «Fremderzeugnisse»

zu reagieren (um darin unter anderem

auch das Eigene zu erkennen),
sondern es nicht unterlassen, die eigenen
Inhalte auch in einer anspruchsvollen
künstlerischen Form zum Ausdruck zu
bringen.

Ambros Eichenberger

«Die schwarze Spinne» als
musikdramatisches Fernsehstück

tv. Im Auftrag des Fernsehens DRS
schreiben Hansjörg Schneider (Text)
und Rudolf Kelterborn (Musik) ein
musikdramatisches Fernsehstück, «Die
schwarze Spinne» nach der Erzählung
von Jeremias Gotthelf. «Die schwarze
Spinne» wird diesen Sommer von Werner

Düggelin inszeniert. Die musikalische

Leitung übernimmt Armin Brunner.

Religiöses in der Medienkultur:
fehlende Antennen

Medienkultur? Sagen wir vielleicht weni-
gerpathetisch und allgemeiner: die
Zivilisationserscheinung der modernen
Medien.

Medien? Medien sind Vehikel für Gedanken,

für Gefühle, für Befindlichkeiten.
Unsere Gesten sind in diesem Sinne
Medien, unser Gesichtsausdruck. Die Sprache

ist ein Medium, ein vielseitig brauch-
und missbrauchbares. Dann die Bilder,
das triviale Bild der Reklame und das
höchst artifizielle Produkt des Künstlers.
Medium auch die Architektur, die ja über
die reine Zweckbestimmung hinaus
immer auch etwas aussagt über den
Bauherrn oder den Bewohner. Musik als
Medium: die Schnulze wie die Rock-Musik
wie Luigi Nono. Undsoweiterundsofort.
Natürlich geht es hier nicht um all das,
sondern um Film, Fernsehen und Radio.
Aber ich finde es falsch, immer von den
Medien zu reden und dabei nur an die
elektronischen Massenmedien zu denken.

Und ich möchte den zu engen Rahmen

auch darum hin und wieder sprengen,

weil sich für mich manches in anderen

Medienviel ausgeprägterzeigtalsge-
rade in den elektronischen Massenme-
dienoderim Film.

Rückzug des Religiösen aus der
Zivilisationserscheinung der Medien?

Die Medien beschreiben unsere
Wirklichkeit in einem komplexen und
unentwirrbaren Netz von Mitteilungen. Auch
wenn es Deckungsgleichheit zwischen
Bild und Abgebildetem nicht gibt (ich
erinnere an René Magrittes Bild einer Pfeife
mit der Inschrift «Ceci n'est pas une
pipe», 1928), auch wenn sogarZeitgleich-
heit nicht Deckungsgleichheit bedeutet:
(Die Fernsehbegleitung eines bäuerlichen

Alltages mit totaler Zeitgleichheit
liefert, da der bäuerliche Alltag durch die
Anwesenheit der Kamera eben aufgebrochen,

das Private öffentlich wird, nicht
einmal ein einigermassen reales Bild dieses

Alltages) - auch wenn es Deckungsgleichheit

also nicht gibt: Die Beschrei-

6



bung der Wirklichkeit durch die Medien
hat, nimmt man möglichst viele Informationen

zusammen, einen hohen Grad an
Realitäts-Nähe erreicht. Man könnte
darum annehmen, ein Rückzug des
Religiösen aus den Medien müsste
notgedrungen einhergehen mit dem Rückzug
des Religiösen aus unserer Wirklichkeit
generell.
Ich möchte das alte Klagelied vom
schwindenden Einfluss des Religiösen
nicht hinterfragen. Ich will nicht untersuchen,

ob das, was früher als religiöses
Leben galt, wirklich in all seinen Teilen so
religiös war. Ich möchte lieber anders
fragen: Zeigt sich das Religiöse heute nicht
vielleicht auf andere Weise? Auf verborgene

Weise? Weniger direkt und
vielleicht auf Umwegen oder gerade dort, wo
wir es am wenigsten vermuten? Und sind
die Medien denn nicht voll dieser
vielleicht unauffälligen, aber oft auch ganz
direkten und unverschlüsselten Hinweise
auf das Religiöse?
Die Titelfrage «Rückzug des Religiösen
aus der modernen Medienkultur?» - aus
der, wenn sie die kirchliche Institution
stellt, eben doch so etwas herauszuhören
ist wie ein Klagen darüber, dass die
Medien dem Religiösen oder sogar der
Kirche zu wenig nachhaltig Ausdruck
verleihen-die Titelfrage wäre dann eher
umzukehren: Wie vermag die Kirche diese
Hinweise auf das Religiöse, ob direkt oder
verschlüsselt, aufzunehmen? Wie geht
sie damit um? Versteht sie diese
Hinweise als Gradmesser des religiösen Be-
wusstseins heutiger Menschen?
Sollte sich wirklich ein Rückzug des
Religiösen konstatieren lassen, so wäre die
glaubwürdigste Konsequenz für die
Kirche wohl nicht das Entwickeln einer
gerissenen Strategie, wie sie sich in den
Medien geschickter zur Geltung bringen
könnte, sondern das vorbehaltlose
Fragen, wie sie sich zu dieserTatsache stellt
und ob sie sich eventuell ihrer ursprünglichen

Aufgabe, nämlich dem Vorlebender
christlichen Botschaft, nicht weit radikaler

als bisher zuzuwenden hätte.

Beispiele religiöser Befindlichkeit

Ich möchte an einigen Beispielen aus
verschiedenen Medien zeigen, wie ich trotz

PieterMol, RenaissanceTorso, 1974.

«profaner» Umgebung aus den Medien
durchaus relevante Informationen über
die religiöse Befindlichkeit heutiger
Menschen entnehmen kann.
Der Künstler ist für mich ein Mensch, der
sensibler als andere Menschen auf seine
Umwelt reagiert, der sich seiner Stellung
innerhalb dieser Umwelt in besonderem
Masse bewusst ist und der seinem Be-
wusstseinsgrad in Bildern, in Worten, in
Musik Ausdruck verleihen kann in einer
Weise, die den Einsatz seines ganzen
Menschseins für sein Kunstwerk erahnen
lässt. Kunst-Unerfahrene können die
Botschaft eines Werkes oft nur schwer
entziffern, weil es sich hier eben nicht um
einfache Formeln, um banales Entweder-
Oder handelt. Der Künstler vermittelt
aber, hat man sich einmal auf das Werk
eingelassen, Informationen, die weit
über den engen Kreis seiner eigenen Person

hinausweisen, die Gültigkeit haben
können für eine ganze Generation und die
immer wieder Grundfragen der Existenz
berühren - genau jene Grundfragen, die
Inhalte christlicher Botschaft sind. Dass
der Künstler, der ja oft ausserhalb des
kirchlichen Raumes steht, diese Fragen
gewissermassen von der anderen Seite
her stellt, tut wenig zur Sache. Wichtiger

7



ist doch, dass hier Bewusstseinsebenen
in jenen Bereichen sichtbar werden, mit
denen sich auch die Kirche beschäftigen
muss.
Ein erstes, einfaches, aber vielleicht
umso eindrücklicheres Beispiel: Pieter
Mol, holländischer Künstler, hat seinen
eigenen nackten Oberkörper fotografiert,

dereine Nabelbindeträgt. Das Werk
heisst«Renaissance-Torso». Ein Erwachsener

Mensch mit einer Nabelbinde -
etwas Absurdes. Genau so «absurd» muss
Nikodemus den Satz empfunden haben:
«Du musst wiedergeboren werden...»
Das Werk Pieter Mols lässt übrigens nicht
darauf schliessen, dass er solche Parallelen

bewusstsuchte.
0d e r d e r Am e ri ka n e r Edward Kienholz: E r
hat in seinen Tablaux der sechziger Jahre
menschlichem Elend auf überzeugende
Weise Ausdruck verliehen. Er hat später
vorgeschlagen, in Hope, einem Nest in
den USA nahe der Grenze zu Kanada, die
Welt zu signieren «als das ehrfurchtge-
bietendste Objet trouvé, dem ich je
begegnet bin. Ich habe diesen Platz gewählt
wegen der natürlichen Schönheit, die es
dort gibt, und weil die Welt wirklich Hoffnung

braucht. Ich würde aber nie einen
solchen Aktfürmich allein unternehmen.
Ich möchte nur der erste sein von vielen,
um diese fried liehe Welt zu signieren-als
eine symbolische Geste der Bejahung
und zu deren Bekräftigung.» Kienholz
macht keine Theologie und keine religiöse

Erweckung. Er unterstreicht nur mit
simpel einfacher Geste, dass die Welt
eine Welt der Hoffnung sein muss. Geht
es in der christlichen Botschaft nicht ge-
nauauch darum?
Oder beim Film «Teorema» von Pasolini:
Ein junger Mann, unbekannt und doch
erwartet, tritt in den Kreis einer grossbürgerlichen

Familie ein. Er begegnet mit
seiner unerhört erotischen Präsenz
jedem der Familienglieder auf andere, ihm
gemässe Weise. Er wirft die Menschen
aus dem Geleise. Einbrüche des
Metaphysischen waren in diesem Film nicht zu
übersehen. Der Film wurde dadurch zu
mehr als einer Kritik an der grossbürgerlichen

Familie: zur Geschichte einer totalen

Entäusserung und Zuwendung des
Gastes zu den fünf Menschen, denen
dadurch die Grundlage ihrer Existenz entzo¬

gen wird. DerFilmtraftrotz rein profanem
Vokabular und trotz mit wen igen Ausnahmen

rein diesseitigem Arsenal von Motiven

und Begriffen genau jenen Punkt, wo
Göttliches auf Menschliches trifft oder,
nun profan gesagt, wo die Grenzen
menschlichen Daseins gesprengt werden.

Ein verwegener Vergleich, aber ich
nenne ihn trotzdem: In ähnlicher Weise
profan und sakral gleichzeitig empfinde
ich Berninis «Ekstase der heiligen
Teresa» in Santa Maria della Vittoria in Rom.
Bernini hat, um religiöse Verzückung
sichtbar zu machen, die Erinnerung an
erotische Hingabe wachgerufen. Auch
«Mamma Roma» von Pasolini, dieser
unerhört traurige Film, ist voller Hinweise
auf tradierte religiöse Bildvorstellungen.
Ich nenne nur Pietä oder Opfer des Sohnes.

Ich mache nun einen sehr weiten Sprung
zu Clemens Klopfensteins neuem Film
«Transes», der für mich nichts zu tun hat
mit dem modisch-schalen Wort «Trauerarbeit»,

mit dem er bereits belegt wurde,
sondern wiederum mit Grundfragen
menschlichen Lebens, indem er die endlos

scheinende Fahrt durch die
Landschaft in unerhört prägnanten, den
Betrachter buchstäblich mitreissenden
Bildern, die sich am Ende im Dunkeln und
damit in der Unendlichkeit verlieren,
thematisiert als Chiffre utopischer
Sehnsucht. Vordergründig gewiss kein «religiöser»

Film, aber ein Film, der Christen
vielleicht doch zur Frage führen kann,
wo sie sich auf diesem Wege sehen
müssten. Oder Véronique Goëls Film
«Un autre été», von den in Solothurn
anwesenden Kritikern leider eher
vernachlässigt: mit hohem Kunstwillen und
damit mit ungewöhnlicher menschlicher
Präsenz gestaltete Bilder von Einsamkeit,

Eintönigkeit, Ausweglosigkeit,
Anonymität. Auch hier nichts «Religiöses»,

das in die Augen springt, aber ein
Film, der provoziert durch die nicht einmal

mehr gestellte Frage nach dem
Verbleiben des Christen in dieser Welt.

Unbehagen und Distanz

Die Beispiele zeigen: Immer, wenn sie als
ernsthafte Kunstwerke zu gelten haben,

8



Einbrüche des Metaphysischen in Pasolinis
«Teorema».

geben sie Anlass zu solchen Fragen,
selbst dann, wenn es scheint, sie zeigen
die Hölle. Auch wer das Bild einer unerlö-
sten, vielleicht gar einer unerlösbaren
Welt entwirft, fragt nach der religiösen
Befindlichkeit des Menschen. Und eine
negative Antwort heisst für die Kirche -
oder sagen wir: für den Christen - doch
keinesfalls, die Antwort hätte keine
Bedeutung, weil sie aus christlicher Sicht
«falsch» erscheinen mag.
«Gegen die Darstellung des Bösen und
seiner Formen und Gestalten ist auch im
Namen der Kirche und des christlichen
Glaubens an sich nichts einzuwenden.
Das Böse ist eine Realität, deren Aus-
mass gerade auch unser Jahrhundert bis
an die äussersten Grenzen erlebt und
erlitten hat. Ohne die Realität des Bösen ist
auch die Realität des Guten, der
Erlösung, der Gnade, des Heils nicht zu
ermessen. Wenn Kunst die Realität des Bösen

zeigt, dann will sie gemäss der inne¬

ren Logik der Kunst das Furchtbare als
furchtbar zeigen, erschüttern. Somit zielt
diese Darstellung nicht darauf, dass es
beim Bösen bleibt, sondern vielmehrdar-
auf, dass es nicht schlimmer, sondern
anders, besser wird» (Papst Johannes
Paul II. im Herkules-Saal der Münchner
Residenzim November1980).
Wie soll sich aber die Kirche gegenüber
dieser Kunst verhalten? Oder vorerst:
Wieverhältsiesich?
In Frankreich gab's einen legendären
Dominikaner, Père Couturier. Er zog
sogenannte marxistische Künstler bei, wenn
es um Kunst für Kirchen ging. Das warvor
mehr als dreissig Jahren. Père Couturier
hat mit Léger, mit Corbusier, mit Bazaine,
mit Germaine Richier gearbeitet. Er blieb
ohne Nachfolger. In Wien gab's einen
legendären Monsignore, Otto Maur, der in
seiner Galerie nächst St. Stephan die
Avantgarde um sich sammelte. Auch er
ein Einzelgänger. Die eindringlichsten
Christusbilder unseres Jahrhunderts
entstanden kaum in der Kirche, sondern
ausserhalb, und niemand holte sie in die
Kirche hinein. Auch eine Ausstellung in Linz

9



im Jahr 1981 mit eindringlichsten
Christusbildern belegte das. Ich nenne nur ein
paar der vielen Namen: Otto Dix, Jaw-
lensky, Arnulf Rainer, natürlich auch
Joseph Beuys, Beckmann, Corinth, Barnett
Newman. Im Katalog zu jener Ausstellung

stand zu lesen: «Diese Ausstellung
stellt auch einen Appell dar, die Theologie
möge endlich aufhören, eine (Theologie
ohne Augen> zu sein, und die Kirche möge
sich der Herausforderung der modernen
Kunst stellen.» Derdies schrieb, ist
legitimiert: Günter Rombold, Theologe und
Professor in Linz, ist einer der ganz wenigen,

die diese Herausforderung ernst
nehmen. In diesem Sinne redigiert er die
Zeitschrift«Kunstund Kirche».
Kirchliche Wirklichkeit habe ich in letzter
Zeit allerdings mehrheitlich anders
erlebt. Kirchliches - oder genauer: kuriales
- Unbehagen gegenüber dem Film als
Kunst ist eher gewachsen. Ein Gespräch
zwischen Kirche und Kultur findet hierzulande

kaum statt. Ich weiss, es gibt
Ausnahmen, und in Deutschland sieht es
anders aus. Vor der Katholischen Akademie
in Bayern sprach immerhin Ernst Wendt
über das Böse im Theater, Ernst Wendt,
der vorher wegen seiner «Balkon»-lnsze-
nierung mehr oder weniger offiziellen
kirchlichen Schimpf über sich ergehen
lassen musste. Und in einer anderen
deutschen katholischen Akademie trafen
immerhin Leute wie Boll, Beuys und
Katholiken-Vorsitzender Hans Mayer
zusammen zu fruchtbarem Gespräch.
Hierzulande scheint es mir anders zu
stehen. Die Kirchen-Soziologie listet alles
und jedes auf, sie klopft alles auf Effizienz
ab und will für jeden investierten Franken
eine messbare Gegenleistung, sonst sind
es Fehlinvestitionen. Für die Kirchen-Soziologie

bedeuten sogenannte pastorale
Anwendungsmöglichkeiten alles. Diese
Mentalität muss das Unbehagen
gegenüberkünstlerischen Leistungen nach sich
ziehen. Rechnender, berechnender Geist
war gegenüber ästhetischen Phänomenen

noch immer ratlos. Die mit Sitzungen
und Verwaltungsaufgaben vollen
Terminkalender lassen keinen Raum für
Klopfensteins Film oderfüreinen Besuch
einer Ausstellung mit Zeichnungen von
Joseph Beuys in Luzern, obwohl dort ein
rundes Drittel der Blätter dem Thema

«Christus-Impuls» gewidmet war. Allenfalls

reicht es für Verständnis gegenüber
einem Dokumentarfilm, der sich für
Minderheiten oder Probleme der Dritten Welt
einsetzt, oderfüreinen Spielfilm, in dem
sogenannte «christliche Werte»
aufscheinen. Natürlich ist das schon etwas,
jedenfalls mehr als das Aufrechnen von
Sendeminuten, die die Monopolmedien
für Beiträge über die Kirche aufwenden.
Es ist auch schon mehr als die alte
Apologetik-Haltung. Aber es reicht nicht aus,
weil die «moderne Medienkultur» subtilere,

differenziertere Signale aussendet.
Es ginge darum, die Antennen für diese
Signalezu entwickeln.
Eine etwas überspitzte und ungeschützte
Bestandesaufnahme: Die Kirche hat die
Literatur schon längst verabschiedet. Sie
hat dem Theater «Ade» gesagt, obwohl
sie dessen wesentliche Geburtshelferin
war; sie findet den Weg zur bildenden
Kunst kaum mehr. In der Architektur hat
sie sich verlegt auf rationelle und
funktionierende Pfarreizentren. Und im Film? Für
mich scheint die Distanz in letzter Zeit
grösser geworden zu sein.

Verkrampfungen lösen

Was tun? Was ein Quentchen «Christlichkeit»
sichtbar macht, sofort domestizieren,

einverleiben? Filme produzieren zur
Selbstdarstellung oder um christliche
Inhalte zu transportieren, dem Slogan von
den Medien als moderner Kanzel
entsprechend? Oder Rückzug: Sich ins
apologetische Getto verkriechen und von
dortauskämpfen?
Ich weiss es nicht und fliehe deshalb in
die Geschichte. Wenn Clemens VII.
Michelangeloden Auftrag gab für das Jüngste

Gericht in der Sixtina und wenn sich
nachher Paul III. ganz wesentlich für diesen

Auftrag einsetzte, so ging es weder
um Verkündigung noch um Pastoral noch
um Effizienz. Es ging auch um die höhere
Ehre des Auftraggebers, sicher, aber
mehr noch darum, dem Künstler die
Artikulation seines Weltgefühls zu ermöglichen.

Das Resultat war eine Bilderwelt,
die ganz genau die Situation traf, in der
sich viele Menschen damals fühlten,
auch Menschen inderKirche.

10



Das können wir nicht wiederholen. Aber
wir können versuchen, kulturellen
Erscheinungen in ähnlicher Grosszügigkeit
zu begegnen, Verkrampfungen zu lösen,
ein natürliches, lockeres, aber doch für
die Sache engagiertes Gespräch zu führen,

Ja zu sagen zu Bildern aus unserer
heutigenZeit.
Es gibt einen Trost - oder ist es eher eine
düstere Prognose? Grosszügigkeit war
schon damals von kurzer Dauer. Auf

Paul III. folgten die kurzen Pontifikate von
Julius III. und Marcellus II. Dann kam
Paul IV. Er liess Daniele da Volterra die
Blosse der nackten Figuren Michelangelos

übermalen. Unter diesem Papst gab
es wohl effizient geplante disziplinarische

Kirchenreformen. Aber auch
zunehmende Strenge der Inquisition und -
den ersten Index der verbotenen
Bücher...

Nikiaus Oberholzer

FILMKRITIK

Yol (Der Weg)

Türkei/Schweiz 1981/82. Regie: Serif
Gören (Vorspannangaben siehe
Kurzbesprechung 82/161)

Mit der Schilderung des militärisch
organisierten Alltags in einem «halboffenen»

Gefängnis auf einer türkischen Insel
beginnt Yilmaz Güneys (Drehbuch,
Schnitt) und Çerif Görens (Regie) praktisch

im Verborgenen gedrehter Film
«Yol» (Der Weg). Es könnte der Alltag in
irgendeinem der unzähligen «Gulags»
der Welt sein. Erst ausserhalb der
Gefängnismauern beginnt unverwechsel-
bardieTürkei von heute.
Einige Gefangene erhalten eine Woche
Urlaub, um ihre Angehörigen zu besuchen.

Güneys Film verfolgt die Erlebnisse
von fünfen unter ihnen. Ihre sich als
auswegloserweisenden Schicksale während
der kurzen Woche bedingter Freiheit in
der heutigen Türkei, durch eine kunstvolle

Montage miteinander verflochten,
werden zum Sinnbild eines Landes, das
als Ganzes zum Gefängnis geworden ist:
durch die Ausschreitungen der brutalen
Soldateska einer faschistisch orientierten

Militärdiktatur auf der einen Seite,
durch wirtschaftliche Not und die
Zwänge archaischer Lebensformen auf
derandern.
Der verhängnisvolle Zusammenprall von
Versatzstücken einer modernen Kon¬

sumgesellschaft mit einer von
jahrhundertealter Tradition geprägten, heute
aber in die Entwurzelung führenden
Lebensweise - dieser Zusammenprall, der
schon in «Sürü» (vgl. ZOOM-FB 4/80) und
«Düsman» (vgl. ZOOM-FB 3/82) im
Zentrum stand, wird in «Yol» aus der bitteren
Optik des Staatsstreichs vom ^.Sep¬
tember 1980 beleuchtet, der die leisen
Hoffnungen auf eine Änderung der
Verhältnisse wohl für lange Zeit begraben
hat. So werden die endlosen Reisen der
beurlaubten Gefangenen in überfüllten
Eisenbahnwagen und Autobussen zu
Fahrten in die Hoffnungslosigkeit eines
Räderwerks, in dem jeder einzelne die
ihm vom Schicksal zugewiesene Rolle
resigniert akzeptiert. Der sich durch Stras-
senkontrollen, nächtliche Ausgangssperren,

Schiessereien, Erstürmung von
Kurdensiedlungen und Grausamkeiten
aller Art äussernde Belagerungszustand
ist im Bild zwar stets präsent, doch die
Opfer sind ihrerseits gesellschaftlichen
Zwängen unterworfen, die andere Ursachen

haben. «Yol» vermittelt ein von Mitleid

und Wut ebenso wie von politischer
Einsicht geprägtes Bild türkischer
Gegenwart.
Die existentielle Not der einzelnen
Protagonisten spiegelt die Misere des ganzen
Landes: Yusuf (Tuncay Akça) verliert
seine Papiere. Sein Urlaub ist deshalb bei
der nächsten Polizeikontrolle zu Ende.
Den Kanarienvogel, den er seiner Freun-

11


	"Sehen und doch nicht sehen" : Rückzug des Religiösen aus der Medienkultur?

