
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 34 (1982)

Heft: 9

Rubrik: Filmkritik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


tersheimen. Im Südwestfunk (SWF 2,
mittwochs, 9.25 Uhr) wird der
«Krankengottesdienst», der auch von gesunden,
besonders älteren Menschen sehr
geschätzt wird, konfessionell
abwechslungsweise verantwortet und katholi-
scherseits fast immer als Übertragung
einer Messfeier gestaltet; ähnlich ist es im
Bayerischen Rundfunk. Im Postulat der
deutschschweizerischen Bischöfe wird

der Rahmen weiter geöffnet als in diesen
bundesdeutschen Beispielen: Postuliert
wird eine regelmässige religiös-kirchliche

Kranken- und Altensendung, deren
inhaltliche und formale Gestaltung der
Pluralität der Hörer-Erwartungen
entsprechensollte.

Paul Jeannerat, Bischöflich Beauftragter
fürRadiound Fernsehen

FILMKRITIK
Der Zauberberg

BRD/Frankreich/Italien 1981. Regie:
Hans W. Geissendörfer
(Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
82/120)
«Der Zauberberg», 1924 erschienen, ist
das bedeutendste Mittelwerk von Thomas

Mann. Es liegt zwischen seinen
beiden grossen Romanen «Die Buddenbrooks»

(1901) und «Dr. Faustus»
(1947). Dieser höchst kunstvoll komponierte

Tausend-Seiten-Roman ist eines
der wichtigsten Werke der bereits
klassischen Literatur-Moderne, wie Joyces
«Ulysses» oder Döblins «Berlin
Alexanderplatz».
Als der Chronist und Analytiker des Verfalls

der bürgerlichen «Welt von
gestern» erlebt Thomas Mann in unserer
Zeit eine eigentliche Renaissance. Diese
zeigt sich nicht nur an den steigenden
Verkaufszahlen seiner Bücher, sondern
auch im Fernsehen. Vor noch nicht allzu
langer Zeit brachte das deutsche
Fernsehen eine «Buddenbrooks»-Serie, der
vor kurzem «Die Abenteuer des
Hochstaplers Felix Krull», ebenfalls als Serie,
folgte. Auch Geissendörfer hat neben
der vorliegenden Kinofassung, eine
doppelt so lange Version für das ZDF
gedreht, die voraussichtlich 1984 zu
sehen sein wird. Mit dem Wunsch, den
«Zauberberg» zu verfilmen, trugen sich
schon viele Regisseure und Produzenten,

allen voran natürlich Luchino
Visconti. Dass daraus nichts Konkretes

wurde, liegt vor allem an der filmisch
sehr schwer zugänglichen Konzeption
dieses Achttausenders der deutschen
Literatur, einem, wie Mann sagt, «Dokument

der europäischen Seelenverfassung
und geistigen Problematik im

ersten Drittel des 20. Jahrhunderts».
«Ein einfacher junger Mensch reiste im
Hochsommer von Hamburg, seiner
Vaterstadt, nach Davos-Platz im Graubündischen.

Er fuhr auf Besuch für drei
Wochen.» So beginnt die Geschichte
von Hans Castorp (Christoph Eichhorn),
einem früh verwaisten, 23jährigen
Hamburger Patriziersohn, der 1907 nach
bestandenem Ingenieursexamen seinen
schwindsüchtigen Vetter Joachim
Ziemssen (Alexander Radszun) in einem
mondänen Lungensanatorium besucht.
Castorp ist ein «mittelmässiger» Held,
dessen bürgerlich-arrogante Züge ihn
eher unsympathisch erscheinen lassen.
Zunächst fühlt er sich von der «hier
oben» herrschenden Atmosphäre, einer
«Mischung von Tod und Amüsement»,
befremdet. Fieber, Krankheit und Tod
sind hier an diesem sonderbaren Ort,
dem internationalen Sanatorium «Berghof»,

allgegenwärtig. Parallel zum Zerfall

des Lungengewebes der Patienten,
das sich in stetigem Husten ausdrückt,
findet auch ein Verfall in moralisch-ethischer

Hinsicht statt. Die
morbidschwüle Atmosphäre in diesem
wirklichkeitsentrückten, «hermetisch»-ge-
schlossenen Raum, Ewigkeiten entfernt
vom normalen, tätigen Leben unten «im

26



Flachland», fasziniert den Protagonisten
immer mehr. Zeit spielt hier keine Rolle
mehr, ja jeglicher Zeitbegriff, jegliche
Zeiteinteilung gehen verloren. Hier gibt
es keinen Ernst und keine Verantwortung

mehr, dem Willen gehen alle
zielsetzenden Antriebe verloren. Castorp
gewöhnt sich an das stets gleiche Einerlei

des Sanatoriumalltages; vormittags
und nachmittags Liegekur auf dem
Zimmerbalkon, einnehmen der fünf üppigen
Mahlzeiten im prunkvollen Speisesaal,
dem eigentlichen Zentrum des
gesellschaftlichen Lebens.
Der zynische Sanatoriumsarzt Hofrat
Behrens (Hans Christian Blech)
entdeckt auch bei Castorp eine «kleine
feuchte Stelle» in der Lunge und rät
ihm, seinen Aufenthalt zu verlängern,
was dieser auch tut. Die «alchimistische
Steigerung» des Helden, um die es in
diesem Entwicklungsroman(-film) geht,
kann beginnen. Der italienische
«Zivilisationsliterat» Settembrini (Flavio
Bucci), freimaurerischer Aufklärer,
Vernunftstrompeter und Humanist in einer
Person, nimmt sich des «Sorgenkindes
des Lebens», wie er Castorp bezeichnet,

als Pädagoge an. Mit lateinischem
Pathos rät er ihm, aus diesem Hades,
aus diesem von einem bösen Zauber
beherrschten Schattenreich abzureisen,
bevor es zu spät ist. Doch es ist schon
zu spät, denn Castorp hat sich in die Türen

zuschmetternde, aufreizende Russin
Clawdia Chauchat (Marie-France Pi-
sier), einer, wie der Name sagt, warmen
Katze, verliebt. «Schlaff, wurmstichig,
kirgisenäugig» verkörpert sie den
Genius des Ortes, d.h. Tod und Krankheit
als Äusserung moralisch-sittlicher
Dekadenz. Settembrini warnt Castorp
vergeblich vor dem Verhextwerden durch
die morbide Körperlichkeit dieser Kirke,
die das asiatische Prinzip verkörpert. Er
meint dazu: «Asien und Europa: zwei
Prinzipien im Kampf um die Welt.
Europa das Land der Rebellion, der Kritik
und der umgestaltenden Tätigkeit.
Asien dagegen verkörpert die Unbe-
weglichkeit und die untätige Ruhe. -
Diese barbarische Freizügigkeit im
Zeitverbrauch zum Beispiel ist asiatischer
Stil ...»
Während des Karnevals in der «Walpur¬

gisnacht» verfällt Castorp endgültig der
Verführung Clawdias, dem wollüstigen
Todesrausch. Nach dieser Liebesnacht
reist Clawdia ab. Castorp beschliesst,
auf sie zu warten, ungeachtet der Tatsache,

dass ihn Hofrat Behrens für geheilt
erklärt hat. Sein Vetter Joachim hingegen,

der es hier nicht mehr aushält, reist
ab, um endlich seinen heissersehnten
Leutnantsgrad zu erwerben. Inzwischen
hat auch Settembrinis grosser Gegenspieler,

der Jesuit Naphta (Charles
Aznavour), die Bühne betreten. Naphta,
ein scharfer, dialektischer Geist voller
Widersprüche, zwischen Nihilismus,
Kommunismus und schwärzester
katholischer Reaktion hin und her oszillierend,

disputiert in knallharten Wortgefechten

mit Settembrini um «die Seele
des Abendlandes», d.h. derjenigen Ca-
storps. Mitten in einem Schneesturm,
anhand eines bedeutungsschwangeren
Traumes, der ihn in eine paradiesische
Landschaft führt, erkennt Castorp die
Gefährlichkeit seiner Koketterie mit
Krankheit und Tod und meint: «Ich will
gut sein, ich will dem Tode keine
Herrschaft einräumen über meine Gedanken.

Die Liebe ist stärker als er».
Joachim, schwer krank vom Dienst im
«Flachland» zurückgekehrt, stirbt bald
darauf. Auch die Chauchat kehrt zurück,
begleitet von Mynheer Peeperkorn (Rod
Steiger). Er ist ein menschliches
Naturereignis, eine Persöhnlichkeit, die alle
anderen Figuren überragt. Die Begegnung

mit ihm ist Höhepunkt und Ab-
schluss von Castorps Entwicklung.
Peeperkorn, der in seiner Lebensbejahung
sozusagen die Gegensätze von Settembrini

und Naphta aufhebt, weist Castorp
den Weg zur wahren Menschlichkeit.
Peeperkorn, der eine Synthese von
Christentum und Antike (Askese und
Ekstase) anstrebt, bringt sich schliesslich

mit Schlangengift um, weil er das
Versagen des Gefühls (sprich: seine
Impotenz) für eine «kosmische Katastrophe»

hält. Doch vorher bestürzt er die
Sanatoriumsinsassen noch mit seiner
theatralischen Adlervision, mit der er
den kommenden Weltkrieg symbolhaft
ankündet.
«Grosse Gereiztheit» greift um sich;
Patienten streiten und prügeln sich. Naph-

27



Hans Castorp (Christoph Eichhorn) und Fräulein

Engelhart(lrm Hermann).

ta und Settembrini, deren Wortgefechte
immer bösartiger werden, duellieren
sich schliesslich, wobei sich Naph-
ta selber eine Kugel durch den Kopf
jagt. Hofrat Behrens verkündet schliesslich

den grossen «Donnerschlag, der
den Zauberberg sprengt und den
Siebenschläfer unsanft vor seine Tore
setzt». Das Sanatorium wird geschlossen,

denn der Erste Weltkrieg hat
begonnen. Hans Castorp landet nach
sieben geschichts- und zeitlos in ge-
steigert-verzaubertem Bewusstseinszu-
stand verbrachten Jahren wieder in der
Realität, an der Front, mitten im grossen

«Weltfest des Todes». Doch dies ist
in der Kinoversion unglücklicherweise
nicht zu sehen.

Geissendörfer hat sich ziemlich genau
an die Romanvorlage gehalten, was ihm
in Anbetracht ihrer Grösse nicht zu
verübeln ist. Es hätte aber auch anders
sein können, und dies nicht unbedingt

zum Nachteil des Films. Denn was man
in ihm sieht, ist eine starke dramatische
Raffung der äusseren Romanhandlung,
die für sich genommen alles andere als
bedeutend ist. Einer erlebt sieben Jahre
lang einen langweiligen Sanatoriumsalltag,

trifft ein paar Leute und fertig. Das
Entscheidende ist die innere Handlung,
das was sich im geistigen Bereich
abspielt. Die hochinteressanten
philosophischen und naturwissenschaftlichen
Exkurse über Zeit, Leben und Krankheit,
das mythologisch-symbolische
Beziehungsgeflecht, die hochentwickelte
Leitmotivtechnik, die Anspielungen aus
Mystik, Kabbalistik, Literatur usw., das
Spielen mit der Romanform selber, die
ironisch-schwebende Eleganz der
Mannschen Sprache, die das Ganze
zu einem, nach Meinung des Autors,
«sehr ernsten Scherz» macht; dieses
ganze Bedeutungsuniversum in einem
zweieinhalbstündigen Spielfilm auch
nur anzudeuten, ist mehr als schwierig.
Es ist eben diese Diskrepanz zwischen
den hohen Ansprüchen der Vorlage und
der Beschränktheit der Umsetzungs-

28



möglichkeiten, bedingt durch die
spezifische Struktur des Mediums Film, welche

die Krux von Literaturverfilmungen
solcher Art ausmacht. Ich glaube,
Geissendörfer hätte daher ruhig etwas mehr
wagen und experimentieren dürfen,
anstatt sich brav in der ausgetretenen
Bahn konventioneller Literaturverfilmung

zu bewegen. Aber 20 Millionen
(so viel hat der Film gekostet) sind halt
viel Geld; da will man keine Risiken
eingehen und schaut deshalb dem Regisseur

etwas genauer auf die Finger.
Stärker als im Buch tritt im Film der
physische Verfall, die Krankheit der
Sanatoriumsinsassen hervor. Da wird in
allen Tonlagen gehustet, Blut gespuckt
und gestorben, dass es ein wahrer
Graus ist. Beeindruckend ist Castorps
Traumvision im Schneesturm, die dank
filmisch gelungener Umsetzung dem
Zuschauer «die Idee des Menschen, die
Konzeption einer zukünftigen, durch
tiefstes Wissen um Krankheit und Tod
hindurchgegangenen Humanität»
nahebringt.
Was im Film nicht zum Ausdruck
kommt (kommen kann?), ist der im
Buch so hervorgehobene, langweilige,
ewiggleiche Ablauf des Sanatoriumalltages.

Einigen Akteuren, allen voran
Naphta, mangelt es an Einführung und
tieferer Begründung. Die Szene, wo
Peeperkorn ein Bad im Wasserfall
nimmt, im Buch ausführlich beschrieben,

wirkt im Film durch ihre Kürze
willkürlich-unverständlich. Es gibt leider
(unvermeidlicherweise) noch eine
ganze Reihe solcher Kürzungen, die das
Verstehen des Ganzen erschweren.
Möglicherweise gibt die Fernsehfassung

mehr Aufschluss.
Sehr beeindruckend ist die Grosszügig-
keit der auf viscontischem Niveau
stehenden Ausstattung. Es wurden weder
Mühen noch Auslagen gescheut, um
mit Hilfe von stilechten, mühsam
zusammengesuchten Dekors, Mobiliar
und Kleidern die typische belle-époque-
fin-de-siècle-Stimmung heraufzubeschwören.

Doch nicht nur im grossen,
auch im kleinsten Detail, wie z.B. Pee-
perkorns Selbstmordinstrument, einem
mechanischen Schlangengebiss,
folgten die Ausstatter mit Akribie den
Beschreibungen des Romans.

Formal gesehen, bewegt sich der Film,
wie gesagt, im üblichen, konventionellen

Rahmen. Erwähnenswert ist
allerdings Michael Ballhaus' gute Kameraarbeit.

Seine schwebend-verschlungenen
Kamerafahrten über die Oberflächen
dieser untergehenden Belle-Epoque-Lu-
xuswelt vermitteln dem Zuschauer
etwas von der luftigen Leichtigkeit des
Sprachflusses des Autors.
Wer den Roman gelesen hat, macht
sich zwangsläufig bestimmte Vorstellungen

von den Protagonisten, die
natürlich dann oft mit den Leinwandfiguren

nicht übereinstimmen. So erscheint
mir Rod Steiger als Peeperkorn eine
Fehlbesetzung. Nicht etwa weil er
schlecht spielt, sondern weil er eine
Persönlichkeit darzustellen sucht, die
sich wohl jeder adäquaten Verkörperung

entzieht. Charles Aznavour als
Naphta ist viel zu wenig ätzend und
fanatisch. Leider ist auch die Rolle der
Chauchat mit Marie-France Pisier nicht
gerade glücklich besetzt worden. Die so
verführerische, exotisch-morbide Erotik
der Romanfigur fehlt ihr weitgehend.
Der junge Christoph Eichhorn als Hans
Castorp hingegen überzeugt über weite
Strecken. Mit seiner leisen, feinschnö-
seligen Stimme, seinem glatten,
knabenhaften Gesicht und seinem abge-
stuft-temperierten Schauspiel ist er die

Auszeichnung für Schweizer Filme

gs. Die Schweizerin Marlies Graf hat für
ihren Film «Behinderte Liebe» den
Adolf-Grimme-Preis in Silber erhalten.
Auch der bronzene Preis ging in die
Schweiz, nämlich an Villi Hermann,
Nikiaus Meienberg und Hans Stürm für
«Es ist kalt in Brandenburg (Hitler
töten)». Der Adolf-Grimme-Preis wurde
vom deutschen Volkshochschulverband
zum 18. Mal verliehen; es werden
jeweils die besten Fernsehsendungen des
Jahres ausgezeichnet. Eine Anerkennung

erhielt auch der Redaktor der
Serie-Sendung «Götter, Gräber und Experten»

zugesprochen, in welcher der Film
«Terra roubada» des Schweizer Filmers
Peter von Gunten enthalten ist.

29



nahezu ideale Besetzung einer höchst
anspruchsvollen Rolle. Auch die restlichen

Rollen, insbesondere Gudrun
Gabriel als traurig-lachende Marusja, sind
durchwegs überzeugend besetzt.
Geissendörfer will uns mit diesem Film,
der beispielhaft den Verfall der bürgerlichen

Gesellschaft vor dem Ersten Weltkrieg

aufzeigt, warnen, auf dass unsere
heutige Gesellschaft nicht das gleiche
Schicksal erleide und mit geschlossenen

Augen in die Katastrophe treibe, die
diesmal aller Voraussicht nach nur eine
apokalyptische sein kann.

Franco Messerli

Dialogue With A Woman Departed

USA, 1980. Regie: Leo Hurwitz
(Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
82/107)

Leo Hurwitz - engagierter Regisseur
von Filmen wie «Heart of Spain» und
«Native Land» - hat mit «Dialogue With
A Woman Departed» sein Lebenswerk
geschaffen. Acht Jahre hat er an
diesem Film gearbeitet und von der
Kamera bis zum Schnitt alles selber
gemacht. Resultat dieser Arbeit ist ein
Film, der sich nur schwer beschreiben
lässt, ein Film, den man sehen muss,
weil alles in ihm Bild geworden ist.
«Dialogue With A Woman Departed» ist
Trauerarbeit. Hurwitz trauert um seine
Frau und Mitarbeiterin Peggy Lawson.
Er führt einen Dialog mit der Verstorbenen,

in dem alles noch einmal
aufscheint, was sie gemeinsam gelebt
haben. Das betrifft auch das historische
Umfeld, in das ihr Leben gestellt wird:
die amerikanische Geschichte von der
Depression über den zweiten Weltkrieg
bis zur Studentenbewegung in den
sechziger Jahren, an der Peggy Lawson
noch aktiv teilgenommen hat. «Shoot
film, not people» war die Devise, unter
der ihre Filmarbeit gestanden hat: Film
als politische Arbeit also, Film als
Kampfmittel gegen Unterdrückung von
Minderheiten vor allem. Hurwitz/Law-
son zählen dabei auf eine zentrale
Eigenschaft des Films: dass er festhält,

was einmal war, dass er beschönigende
Erinnerungen unterwandert. Vielmehr
steht das Erinnern am Anfang eines
Erkenntnisprozesses. Das einzelne - sei es
ein politisches Ereignis oder eine
private Erfahrung - .wird zum Merkmal des
Ganzen. Alles bedingt sich gegenseitig.
Der Einzelne die Gesellschaft, die
Gesellschaft den Einzelnen. Es gibt keine
harten Grenzen. Das gilt auch für die
Zeiten. Die Vergangenheit fliesst in die
Gegenwart und in die Zukunft. Ständig
wiederkehrendes Motiv ist der Ring als
Symbol für ein zyklisches Weltverständnis.

Der Ring des Volkes bei den Chero-
kee-lndianern, von denen Peggy
abstammte, das Stammesbewusstsein,
das Bewusstsein der Zusammengehörigkeit,

das von den Weissen in einem
unfairen Kampf zerstört wurde. Er
nimmt diese alte Lehre wieder auf und
integriert sie in seine eigenen Betrachtungen

über die Welt und die Natur, mit
ihrem ständigen Rhythmus, ihren
Jahreszeiten, die Geburt und Tod ineinander

überführen. Am Anfang des Films
steht ein Baum im Winter, eisbehangen.
Es ist der Baum, zu dessen Füssen Peg-
gys Asche liegt. Der Baum geht durch
die Jahreszeiten. Am Ende steht wieder
der Baum im Winter. Parallel dazu das
Leben von Peggy Lawson in Bildern aus
ihrer Kindheit, ihrer Schulzeit. Bilder
von Peggy als Filmemacherin, von
Peggy als Demonstrantin: «Shoot film,
not people». Grossaufnahmen von
ihrem Gesicht mit der kleinen Falte in den
Augenwinkeln, dem Zeichen ihrer
indianischen Abstammung. Hurwitz sinniert
vor diesem Gesicht und er sucht im Dialog

Antworten darauf, was hinter
diesem Gesicht vorgeht. Fast etwas scheu
gesteht er, dass er diese Frau geliebt
hat: «There is something I need to tell
you: I loved her, Peggy, who is now also
in your life, but it was not special in that
sense. I loved her in the way you have
loved, or wanted to love an be loved.»
Er gesteht auch dem andern die
Gefühle zu, die er kennt. Er zieht keine
Grenze zwischen sich und andern. Das
Ich ufert aus und wiederholt sich,
völkerverbindend und grenzenlos. Daher
auch sein Kampf gegen Rassismus und
Diskriminierung, gegen die Verachtung

30



des Anderen und Andersartigen, gegen
den Krieg.
Die Fragen: Wie soll man Faschismus
an einem gewöhnlichen Tag begreifen?
Wie soll man begreifen, dass an einem
Tag, an dem die Sonne scheint,
irgendwo Krieg ist? Was treibt Menschen
dazu, zu morden, das Leben nicht zu
achten? Er geht - immer im Dialog mit
Peggy - diesen Fragen nach, sucht nach
den verborgenen Kräften.
Für Peggy war die amerikanische
Depression das Schlüsselerlebnis, als
praktisch über Nacht Tausende arbeitslos

wurden in einem Land, das «in der
Lage war, jedermann zu kleiden, zu
ernähren und unterzubringen». Sie spürt,
dass diese Ungleichheit gemacht wird,
dass die Verzweiflung von Tausenden
gebraucht wird von ein paar wenigen,
die nur etwas im Sinn haben: die Ver-
grösserung von Macht und Besitz auf
Kosten anderer. Modellhaft schält sich
ein Prozess heraus, der sich immer
wiederholt, im Zweiten Weltkrieg, in der
McCarthy-Aera, im Vietnamkrieg, der
die Geschichte der Weissen entlarvt als
eine Geschichte der Zerstörung, wie wir
es im Geschichtsunterricht mitbekommen:

Daten von Schlachten und
Hinrichtungen. Hurwitz stellt diesem
punktuellen Geschichtsverständnis ein
ganzheitliches entgegen, in dem jedes Ereignis,

also auch das Private, seinen Platz
und seine Bedeutung hat.
«Dialogue With A Woman Departed» ist
ein Montage-Film. Er erzählt keine
Kinogeschichte, sondern er stellt Bild neben
Bild, verwebt die Bilder mit Tönen zu
einem ganzen. Bilder des Kriegs stehen
neben Naturbildern und drücken das
Unfassbare aus: «Wie soll man Faschismus

an einem gewöhnlichen Tag
begreifen?» Die Bilder geben nicht die
Antwort; sie geben einen Sinn dadurch,
dass sie nebeneinander stehen. Dem
Bildinhalt überlagert ist der
Bildrhythmus: hektische Stadtbilder, lange,
meditative Bilder von Peggy Lawson,
ruhige Naturbetrachtungen. Jeder
einzelne Schnitt hat seinen Platz und seine
Bedeutung, unterstützt vom Ton. Es gibt
keinen Originalton in diesem Film. Es

gibt nur Geräusche, die den Bildern
zugeordnet werden, entweder parallel

dazu verlaufen oder kontrapunktisch
montiert sind. Stadtlärm, Kriegsgeheul
zerreissen die friedliche Natur, demaskieren

die Absurdität der technisierten
menschlichen Zivilisation.
Neben den Geräuschen der Dialog
zwischen der Frau und dem Mann im Off,
ein zärtliches, respektvolles Zwiegespräch

zwischen zwei Menschen, die
ein Leben zusammen gelebt, die Grenzen

zwischen Ich und Du verwischt
haben. Auf einer dritten Tonebene Musik:
von Bach, von Jimmy Giuffre, von
Woody Guthrie und von Billie Holiday.
Lieder von Unterdrückten gegen die
Unterdrückung.
Ich habe den Film zweimal gesehen.
Einmal an den Berliner Filmfestspielen
vor einem Jahr. Damals ist ein ergriffenes

Publikum zurückgeblieben, hat nach
einem Augenblick des betroffenen
Schweigens applaudiert. Leo Hurwitz
hat kaum darauf antworten können.
Trotzdem haben in der ersten halben
Stunde sehr viele Zuschauer das Kino
verlassen. Es ist nicht einfach, diesem

ZYTGLOGGE

ZY IG
Schweizer Monatszeitung
für und gegen Kultur.
Mit Spielplan Schweiz,
Galeriespiegel
und Kulturtäter-Service

Niederbipp und die Welt
Lokalradio, wo bist du? II
Alemannisch im Dreyeckland
"Region"-Zeitungsmacher
Turnhallenkonzerte
Jura urxi Tessin im Schraubstock
Ganzheitliche Pädagogik
Bilder van Sprayer
Qnil Zbindens letzter Zug
Bruno Nick und die Spontis
Musiker organisieren sich
Die Zürcher Zofen
Welsche Zeitungslese

SPELPLAN SCHWEIZ
Die Monatszeitung erscheint lOx im Jahr
und kostet 25.—. Sie ist zu bestellen
bei der ^ytigs-Druckerei:
Willy Dürrenmatt AG, Pavillonweg 2,
3012 Bern Q31-24 24 31

31



Film standzuhalten. Manche ertragen
Bilder von Bäumen und Blümelein,
untermalt von Bach-Musik, nicht mehr.
Gekicher auch in der zweiten Vorstellung

in Zürich. Verständlicherweise.
Losgelöst betrachtet ist diese Überlagerung

ein überstrapaziertes Klischee.
Eingebettet in die Wut und Trauer über
politische und soziale Missstände, die

nicht von gestern sind, führt sie den
Film aber an einen Punkt, an dem man
versteht, was Hurwitz meint, wenn er
nach den Rosenbergs (angebliche
Atomspione im Dienste Russlands,
während der McCarthy-Aera hingerichtet)

zitiert: «Es gibt einen Weg, menschlich

zu werden.»
Barbara Flückiger

TV/RADIO-KRITISCH
Cocteaus «Bacchus» als Hörspiel

Ein «Stück über die Güte» hat Jean Cocteau

seine Tragikomödie «Bacchus»
genannt. Güte zweierlei Art: die harte Güte
der Jugend, diedie Institutionen reinigen
möchte, und die weiche Güte ebendieser
Institutionen, die sich schützend vor die
«schreckliche Einsamkeit» ebendieser
jungen Menschen stellen. - Radio DRS
bringt Cocteaus Dreiakter in der
deutschen Übersetzung von Charles Regnier
und musikalisch bearbeitet von Pierre
Favre als Hörspiel. Regieführt Franziskus
Abgottspon (Radio DRS 2, 8. Mai, 10.00,
Zweitsendung: 14. Mai).
Angesiedelt hat Cocteau sein Stück in
einersüddeutschen Stadt des Jahres 1523.
Es ist die Anfangszeit der Reformation
und die Zeit des Ausbruchs der
deutschen Bauernkriege, eineZeittiefgreifen-
den sozialen und wirtschaftlichen Wandels.

Die Institutionen (Kirche, Stände)
sind angegriffen wie kaum je zuvor und
um Eigenrettung und die Kontrolle der
Situation bemüht. Vor diesem Hintergrund
gerät nun - so die Handlung - unversehens

ein alter Volksbrauch in den Mittelpunkt

des Interesses. Alle fünf Jahre
nämlich wird in der Stadt anlässlich des
Winzerfestes ein junger Mann zum
«Bacchus», dem altrömischen Gott des Weines,

erkoren. Sieben Tage lang ist der
Bacchus unumschränkter Herrscher. Er
hatdas Recht, sich eine Residenz nach
eigenem Geschmack zu wählen, er hat das
Recht, zu Pferd in die Kirche einzureiten,
und er hat eine eigene Schutztruppe von

Bogenschützen zu seiner Verfügung. Damit

nicht genug, gebührt ihm ausnahmslos
Ehrerbietung, die sich in Verneigen

und Sich-vor-ihm-niederwerfen
auszudrücken hat. Nach sieben Tagen wird
dann eine dem Bacchus nachgebildete
Puppe symbolisch verbrannt - und alles
hat wieder seine Richtigkeit. Der junge
Mann kehrt in sein bisheriges Leben
zurück.

Die Maskerade hatte in der Stadt in früheren

Jahren nun freilich immer schlimmere

Folgen gezeitigt: Die Bacchus-Ehren
und -Rechte waren den Jünglingen

jeweils zu Kopf gestiegen. Im besonderen
hatte der letzte Bacchus, der Sohn

des Herzogs, im nachhinein Selbstmord
begangen. Die anstehende Bacchus-
Wahl ist in der kleinen Stadt aber noch
anderweitig umstritten. Geduldet, ja
unterstützt hat das Volksfest bis jetzt die
Kirche-wohl wissend um den generellen
Disziplinierungseffekt von derlei
Belustigungen. DieschwierigeZeitlage (latenter
und offener Aufruhr des Volkes, immer
raschere Verbreitung reformatorischen
Gedankengutes) macht die Bacchus-
Wahl nun aber für die Kirche bzw. die
Herrschenden durchaus gefährlich.
Umgekehrt kann es sich die Kirche aber
gerade jetzt nicht leisten, ein beliebtes Fest
ohne Ersatz zu streichen. In dieser Situation

bietetsich als Ausweg die Wahl eines
scheinbar harmlosen, schönen Idioten
an, eines Bauernjungen, der von den Söhnen

des Adels in einer schändlichen
Menschenjagd um den Verstand
gebracht worden war. Hans, so heisst der

32


	Filmkritik

