
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 34 (1982)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bücher zur Sache

Autor: Sieber, Markus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


terieurs auf der einen, in schwelgerische
Naturaufnahmen auf der andern

Seite. Zwischen den extremen Polen
Mérette und Pastor Magnoux stehen
zaghaft vermittelnd die übrigen Erwachsenen,

steht der Maler (François
Simon), der Mérettes Bildnis malen soll,
steht die Dorfjugend, die sich vom
Mädchen aus der Stadt zu ausgelassenen

Spielen in der freien Natur verführen
lässt. Selbst Pastor Magnoux lässt

sich in einer Schlüsselsequenz von
Mérettes Naturbegeisterung einmal fast
mitreissen.
Auf diese Weise wird vermieden, was
leicht hätte geschehen können:
«Mérette» ist kein «Film à thèses» geworden,

der Glaube und Unglaube,
Christentum und Heidentum polemisch
gegeneinander ausspielt oder christliche
Glaubensinhalte gar lächerlich macht.
Gegeneinander ausgespielt werden
allenfalls die Stimme des eigenen
Herzens und das kirchliche Ritual, naive
Offenheit und Ideologie. So wird auch
Pastor Magnoux trotz seiner Engstirnigkeit
nicht zum Bösewicht: Er ist einfach der
Ideologe, der seine eigene Doktrin für
die einzig mögliche hält.
Das Thema der Kindsmisshandlung aus
religiösen Motiven scheint die
Westschweizer besonders intensiv zu
beschäftigen: Gottfried Kellers Meret-Epi-
sode wurde bereits einmal von der
Schriftstellerin Corinna Bille ins katholische

Milieu des mittelalterlichen Wallis
transponiert. Und über den erschrek-
kend ähnlich gelagerten Fall der Bernadette

Hasler, die 1966 unter dem
Vorwand, man müsse ihr den Teufel aus
dem sündigen Leib treiben, in Ringwil
von der «Heiligen Familie» zu Tode
geprügelt wurde, drehte Pierre Koralnik
1973 «La chasse au diable» - ein
ambitiöser Versuch, dem Thema
näherzukommen, der jedoch nirgends die
Geschlossenheit und Innerlichkeit von
«Mérette» erreicht. Weder die Situie-
rung des Themas im religiösen
Konservativismus eines vergangenen Jahrhunderts

bei Lagrange noch seine Aufarbeitung

im zeitgenössischen Sekten-Milieu
bei Koralnik kann jedoch über seine
unheimliche Virulenz, über seine latente
Aktualität hinwegtäuschen: Die unver¬

hältnismässig scharfen Reaktionen, die
Denise Biellmanns Bekenntnis, sie
glaube nicht an Gott, ausgelöst haben,
lassen vermuten, es stehe mit der
religiösen Toleranz der Jugend gegenüber
immer noch nicht zum besten.
Doch der stille, eher zurückhaltende
Film Lagranges beunruhigt auch in
manchem Detail: Dass man bei gewissen

Sequenzen an die Verweigerung
der heutigen Jugend, gar an Terrorismus

und Isolationshaft denken muss, ist
keineswegs auf Effekthascherei des
Filmautors oder gar des Westschweizer
Fernsehens, das den Film mit der Pariser

Antenne 2 koproduziert hat,
zurückzuführen: Das Thema stammt von Gottfried

Keller. Gerhart Waeger

BÜCHER ZUR SACHE

Herausforderung an das Labyrinth

Guido Aristarco: Marx, das Kino und die
Kritik des Films, 99 Seiten,
München/Wien 1981, Hanser Verlag,
Fr. 10.- (Arbeitshefte Film)

Guido Aristarco (1918) ist seit Jahrzehnten
Filmkritiker - während und nach

dem Krieg bei der berühmten Zeitschrift
«Cinema»; 1952 gründete er «Cinema
novo», dessen Leiter er heute noch ist.
Ausserdem lehrt er Film an der Universität

Turin. Er hat etliche theoretische
und historische Bücher über Film
geschrieben, die aber nie ins Deutsche
übersetzt wurden.
Einzig der vorliegende Text erschien
jetzt - etwas spät - auf deutsch. 1965
legte Aristarco mit ihm einleitend den
theoretischen und methodologischen
Hintergrund zu seinem Buch «II dissolvi-
mento della ragione» - übers amerikanische

und osteuropäische Kino - dar.
Seither soll diese Einleitung oft und in
mehreren Übersetzungen separat publiziert

worden sein. Die französische
Ausgabe kannte ich schon seit längerem
(Lettres modernes, Minard, 1972), weiss
aber nicht, inwiefern sie Einfluss hatte

31



auf die Positionen der linken französischen

Kritik. Interessieren würde es
mich, denn gerade auch dieser Text
zeugt von einer theoretischen,
kritischen Auseinandersetzung und Tradition,

die bei uns leider völlig fehlen. Hier
nennt sich Kritiker, wer sich über die
Werke anderer herzumachen getraut,
ohne der eigenen Prämissen und Raster
bewusst zu sein: Kraut-und-Rüben-Kri-
tik!
In seinem Aufsatz bezieht sich Aristarco
theoretisch vor allem auf Marx, Lukacs,
Gramsci, De Sanctis; historische und
ideologische Abgrenzungen trifft er
anhand des Neorealismus, des Stalinis-
mus - beide, spüren wir, mussten
bewältigt werden - und damals neuerer
Tendenzen wie Nouvelle Vague,
Nouveau Roman. Klar, das scheint alles ein
bisschen passé - an uns, den Wert von
Aristarcos prinzipiellen Ausführungen
fürs Heute zu prüfen.

Das «Übel des Jahrhunderts» und die
Ausgangslage für kulturelles Schaffen
schlechthin sieht Aristarco in der « Krise
der Person - Kommunikationslosigkeit,
Frustration, Angst, Neurose, Entfremdung

-», einer Krise, die sich durch alle
Klassen zieht, in ihren «schärfsten und
am meisten bewussten Formen in den
intellektuellen Schichten und in einigen
Teilen des Bürgertums». Angesichts
ihrer vielfältigen Darstellungen in Film,
Literatur und anderswo - welcher Künstler

ist weder Intellektueller noch aus
dem Bürgertum? - stelle sich nun
keinesfalls die Frage, ob diese Krise real
vorhanden, sondern ob sie tatsächlich
die ganze Realität sei; nicht, ob sie
darzustellen sei, sondern ob dabei
stehengeblieben werden solle. Was Aristarco
in der Kunst seiner Zeit nämlich
feststellt, ist ein Abtauchen in die Krise, ihre
Verabsolutierung zur Weltanschauung
(etwa bei Bergman): Der Mensch wird
als unfähig gezeigt, Geschichte zu
gestalten, er erleidet sie - no future. Genau

da müsse die Kritik einhaken.
Ohne Rückhalt in materialistischer
Dialektik führe der Ekel an der Gesellschaft
nicht weit, werde eben zur
Weltanschauung. Die Art des Naturalismus
sei's, die Oberfläche der Phänomene

nachzuzeichnen, die Art des Realismus
- Aristarco grenzt sich klar ab gegen
einen der Fantasie beraubten «sozialistischen

Realismus» - hingegen, ihr Wesen

zu beleuchten, zu dem das Woher
und das Wohin gehören. Der (gängigen)
idealistisch-intellektuellen Kritik, die
eigentlich eine Kritik der Kritik ist, setzt
Aristarco drum ganz klar die historisch-
und dialektisch-materialistische Kritik
entgegen. Nur sie könne Widerstand
leisten gegen das fatale «Versinken im
Meer der Objektivität», der Erscheinungen.

Diese Kritik ist praxisorientiert - sie
erklärt die Ideen aus der Praxis und sie
zielt auf Praxis. (Die Regisseure und
Kritiker haben die Welt nur verschieden
interpretiert, es kommt darauf an, sie zu
verändern.) Praxis heisst: das
Geschichte-Machen der Menschen «in
einem gegebenen, sie bedingenden
Milieu, auf Grundlage vorgefundener
Verhältnisse, unter denen die ökonomischen,

so sehr sie auch von den übrigen
politischen und ideologischen Verhältnissen

beeinflusst werden mögen, doch
in letzter Instanz die entscheidenden
sind und den durchgehenden, allein
zum Verständnis führenden roten Faden
bilden.» Wenn allerdings die materialistische

Methode als Modell und nicht
als Leitfaden verstanden werde, etwa
wenn den ökonomischen Faktoren simpler

Automatismus zugeschrieben
werde, dann verkehre sie sich in ihr
Gegenteil. Es gelte nicht, Antworten zu
geben, als vielmehr Fragen zu stellen.
Filmkritik müsse, so Aristarco, als Teil
einer umfassenden Kulturkritik verstanden

werden, zu der eben die materialistische

Methode Kriterien zu liefern
vermag. Kultur und Politik sind allerdings
nie zu trennen: Die herrschenden
Gedanken sind die Gedanken der
herrschenden Klasse/Industrie. Die Kritik
müsse dabei - schon laut Marx - von
den Mythen ausgehen, von jenen «der
sogenannten ewigen und natürlichen
Gesetze, nach denen zum Beispiel das
Elend immer existiert hat und nicht
aufhören kann zu existieren», aber auch
von den moderneren wie Starkult,
Statusdenken usw.
Die Beurteilung von Werken geschehe

32



auf zwei Ebenen: der ästhetischen, rein
künstlerischen, und der (kulturpolitischen.

Nie also soll es um den Beweis
gehen, dass ein Werk Kunst sei oder
nicht, sondern es gehe um die «Philosophie

der Epoche», ums «Gefühlsklima»:
Wohin tendiert das Kino, das Publikum?
Dies könne auch und gerade anhand
von Werken aus der Trivialkultur
geschehen.
Neue Formen der Kunst seien immer
Folge neuer Lebensgehalte, drum er-
fassten avantgardistische «Revolutionen

der Form» nur ein Teilchen eines
Gesamtprozesses, seien deshalb oft
kurzlebig oder wiederholten sich. Die
Originalität eines Werkes, die ja Teil seiner

Beurteilung bildet, bestehe deshalb
im Erfassen des Wesens neuer
gesellschaftlicher Prozesse, und zwar nicht
nur derer Prinzipien, sondern «auch in
der Gestaltung besonderer Schicksale
besonderer Menschen». Je nachdem,
wie adäquat dabei das Wesentliche er-
fasst und gestaltet werde, habe das
Werk Bestand.
Der Umstand, dass «die technische
Höherentwicklung die ästhetische Vollendung

der Werke einer niedrigeren
technischen Stufe» überhaupt nicht
berührte, zeige, wie falsch die (gängige)
technizistische Betrachtungsweise für
Filme ist, zeige auch, dass zwischen
Technik im wissenschaftlichen und
Technik im ästhetischen Sinne
unterschieden werden müsse. Auf die
manipulierenden Wirkungen des Technizis-
mus (etwa durch Schockwirkung in den
Werken oder durch Vernachlässigung
von menschlichen und gesellschaftlichen

Fragen in der Kritik) weist
übrigens auch Lukacs im Vorwort hin und
folgert daraus die Notwendigkeit einer
Widerstand leistenden Theorie.
Eine solche Kritik, Aristarco nennt sie
programmierend, die weder rein ideologisch,

noch rein ästhetisch argumentiert,
die ausgerichtet auf die Praxis

«eine polemische Funktion erfüllt und
sich aktiv in die Situation kultureller
Gegensätze einbringt», eine solche Kritik
werde die Haltung gegenüber der Krise
ändern: die Krise nicht mehr auffassen
als hoffnungsloses und endgültiges
Urteil, sondern als Grenzsituation. Sie

werde dem Menschen wieder Vertrauen
in sich selbst geben, in seine Möglichkeiten,

Geschichte zu gestalten. Für ein
«Kino der Herausforderung an das
Labyrinth», für «Unterhaltung im Licht der
Vernunft»!

Mir scheint Aristarcos - übrigens leicht
lesbarer - Aufsatz gerade heute von
grossem Interesse, da ein international
immer mehr nivelliertes Kino ganz
breite Verdummung zum Ziel zu haben
scheint und eine niveaulose Kritik den
Reigen ums Kalb Technik mittanzt,
heisse diese nun Unterhaltung oder
special effects. Aristarco nimmt den
Menschen ernst, er drängt auf (politische)

Stellungnahme. Und damit hat es
sich heute verdammt eilig!

Markus Sieber

ZYTGLOGGE

Cm.
ist das "Intelligentz-Blatt für Alle",
treibt Gesellschafts-, Zivilisationsund

Kulturkritik,
ist ein Monats-Musen-Magazin,
spürt Strömungen und Erkenntnisse auf,
ist eine Chronik der laufenden Ereignisse,
bringt die CH-Vielfalt, den CH-Holzboden
zur Diskussion und betreibt
positive Subversion,
UND

sie hat den oft kopierten, nicht erreichten
Spielplan Schweiz.

ÜIC
Die Monatszeitung erscheint lOx im Jahr
und kostet 25.—. Sie ist zu bestellen
bei der Zytigs-Druckerei:
Willy Dürrenmatt AG, Pavillonweg 2,
3012 Bern



AZ
3000 Berni

Die originelle Neuausgabe:

Hans Erpf/
Alexander Heimann

Zu Gast
in Bern
96 Seiten,
mit einem alphabetischen Register,
broschiert, Fr. 16.-

Dieser handliche Führer stellt
Ihnen über 40 stadtbernische
Gaststätten vor. Dem Leser und
Benützer wird aufgezeigt, wo
welche Spezialitäten aus
Küche und Keller besonders zu
empfehlen sind, und auch sonst
werden Hunderte von Informationen

zu bernischen Restaurants
und «Beizen» geliefert.

Zu beziehen bei:

(HHM
Postfach 263,3000 Bern 9,
Telefon 031 2371 71


	Bücher zur Sache

