
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 33 (1981)

Heft: 22

Artikel: Genre und Parodie (III) [Schluss]

Autor: Seesslen, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-933146

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-933146
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Genre und Parodie (III)
Wie in allen Mythologien, so sind auch
in denen der Film-Genres die einzelnen
Komponenten (der Held, der Gegner,
der Weg, der Kampf, die Belohnung) in
einem ausgesprochen labilen Gleichgewicht

miteinander verbunden. Da sie
aus Widersprüchen komponiert sind,
drohen alle Helden und alle «Behauptungen»

einer Mythologie oder eines
Genres gewissermassen in ihre
Bestandteile zu zerfallen. In einem besonderen

Fall produziert dieser Zerfallspro-
zess Komik.
Die parodistische Zeichnung eines Helden

zerlegt ihn, nimmt ihn auseinander
mit den verschiedensten Techniken,
sowie die parodistische Szene eine
Genretypische Szene auseinandernimmt, eine
parodistisch angelegte Geschichte eine
Genre-typische Geschichte
auseinandernimmt usw. Es fehlt etwas, etwas
störendes ist dä, etwas ist nicht am
richtigen Ort, etwas hält sich nicht an
die Regeln. Das hat Folgen und bringt
alles durcheinander. Die Widersprüche,
aus denen unsere Mythen bestehen,
werden deutlich, und wir suchen unser
Heil in «befreiendem Lachen».
Eine Form der «solidarischen» Parodie,
die letztlich bestätigende Ironie, die es
auch in den Legenden gibt, verwendet
das Fehlerhafte, das Ungewohnte, das
(scheinbar) Unpassende als Ausgangspunkt,

um schliesslich doch die Regeln
des Genres wieder ins Recht zu setzen.
Da mag Doris Day im Wilden Westen
aufkreuzen, und das verwirrt die Männer,

die nicht mehr so ganz nur Mord
und Totschlag sind; ganz heiter und
alltäglich werden sie ein bisschen
gezähmt, und dies ist ja gut so, führt es
doch ins heutige Alltagsleben hinein, in
dem wir uns als liebenswürdige
Nachfahren der auf so charmante Weise
gezähmten Pioniere fühlen dürfen. Oder
Bob Hope ist plötzlich da, unbeholfen,
feige, egoistisch, wie er eben ist, und er
erlebt den Westen als einzige
Nervenbelastung, denn mit der Art, wie man
sich hier auseinandersetzt, hat er nichts
zu tun. Und doch trifft beides nicht
wirklich die Seele des Western, denn es
ist nur eine oberflächliche Begegnung,
8

kein eigentliches Aneinander-Messen,
was hier stattfindet. Vor dem Hintergrund

des Westens ist Doris Day immer
noch Doris Day.

Techniken der Parodie

Es gibt drei grundsätzliche, wenn auch
variantenreiche Techniken der Parodie
auf eine heroische Mythologie:
1. Der Held ist über die Massen töricht,
versteht gar nicht, was über ihn hereinbricht

und um ihn vorgeht. Seine Naivität

mag ihn das einemal instand setzen,
gewissermassen Wunder zu wirken;
indem er die Regeln seiner Umwelt ignoriert,

kann er verblüffend kreative
Lösungen für seine existentiellen
Probleme erlangen. Oder er kann durch
sein «regelwidriges» Verhalten dem
Angreifer den Wind aus den Segeln
nehmen, wenn der immer das richtige/falsche

von ihm erwartet. Dieser PseudoHeld

kann dabei so anmassend und
selbstgerecht sein wie Inspektor Clou-
seau alias Peter Seilers in den von Blake
Edwards inszenierten Filmen der «Pink
Panther»-Serie, der durch die Welt des
Verbrechens und der detection taumelt,
ohne je sich darüber klar zu werden,
was passiert, -sich dennoch jeden auch
noch so dummen Zufall als eigenen
Verdienst anrechnet. (Ganz folgerichtig ist
es auch in mehreren Filmen der Serie
sein eigener Chef, der zur Bedrohung
wird, nachdem Clouseau ihm den letzten

Nerv geraubt hat.) Er kann aber
auch so ahnungslos und verängstigt
sein wie Jerry Lewis, wenn er in den
Weltraum («Way...way out») oder in
den Westen («Pardners») kommt. Auf
einem sicher eher niedrigeren Niveau
der Filmkomödie wird eine solche Figur
zum reinen «Prügelknaben», so wie
Franco und Ciccio, die sich, immerhin,
im Westen, der von Django und ähnlichen

Gestalten unsicher gemacht wird,
eine «Tankstelle» für Pferde eingerichtet

haben.
Die Frage ist also, welches Prinzip
obsiegt, das Prinzip der (unschuldigen)
Regelverletzung oder das Prinzip der
Regelerfüllung. Durch den komischen
Bruch wird jedenfalls deutlich, dass es



eine solche Regel gibt. Unpassendes
Verhalten mag aber nicht nur die Folge
geistiger Begrenztheit oder grenzenloser

Naivität sein, sondern sie kann sich
ebenso auch auf einen Unterschied der
Kulturen gründen. So kommt, um im
Genre des Western zu bleiben, das ja
immer noch Genre aller Genres ist
(auch wenn es kaum noch existiert), in
«The Sheriff of Fractured Jaw» («Sheriff

wider Willen», 1958) von Raoul
Walsh der Engländer Jonathan Tibbs
(Kenneth Moore) in den Westen. Es
macht ihm nichts aus, dass er die Indianer,

die seine Postkutsche überfallen,
auf ihr ungebührliches Verhalten
aufmerksam machen muss und sie so
tatsächlich bezwingt), dass aber im Saloon
des Western-Städtchens kein Tee zu
bekommen ist, verkraftet er nur schwer.
Da er nie wirklich begreift, in welcher
Gefahr er steckt (so ziemlich jeder
trachtet ihm nach dem Leben), kann
dieser Held zum Friedensstifter werden.
Diese Form der Helden-Parodie wird
begrenzt auf der einen Seite von der
Mär vom tapferen Schneiderlein (also
von dem Helden, der, was ihm an
Stärke und Vermögen fehlt, durch List
ausgleicht) und auf der anderen Seite
durch die vom «Hans im Glück» (also
dem Helden, der zufrieden damit ist,
alles zu verlieren). Ein Happy-End in einer
solchen Geschichte kann also eigentlich
nur in einer neuen Art von Respekt
füreinander liegen (wobei natürlich dieses
Happy-End seinerseits Gegenstand der
Parodie sein kann). Dieser Unschuldige,
der die Regeln verletzt, sich ständig und
so beharrlich unangemessen verhält,
kann die Barbaren erlösen, kann so
unschuldig, wie er gekommen ist,
weiterziehen, oder er kann seine Unschuld so
gründlich verlieren wie Gene Wilder als
Mel Brooks' «Young Frankenstein» (wie
überhaupt Gene Wilder in der neuen
amerikanischen Filmkomödie der Prototyp

des «Unschuldslammes» ist -
obwohl schon ein wenig neurotisiert,
sodass er schliesslich doch auf zumindest
einen Teil seiner Unschuld verzichten
muss).
2. Der Held kann so über die Massen
gewitzt, dabei nicht interessiert an der
Tradition sein, dass er es nicht nötig

Parodie auf den Horrorfilm: «Young Frankenstein»

von Mel Brooks.

hat, sich als Stärkster innerhalb der
Regeln zu beweisen. So ist Terence Hill in
den von E.B Clucher Enzo Barboni)
inszenierten beiden Filmen um die Figuren

von «Bambino» (Bud Spencer) und
Trinité (Hill) ganz einfach zu faul, um
sich immer nach den Regeln zu richten.
Nicht einmal die kleinen
Selbstverständlichkeiten, etwa das Reiten auf
einem Pferd, wie es sich für einen
Westerner gehört, erfüllt er, vielmehr lässt
er sich von seinem Pferd auf einer Art
Bahre ziehen, wie sie die Indianer
benutzen. In Sergio Leones/Tonino Vale-
riis «U mio nome e Nessuno» («Mein
Name ist Nobody», 1973) wird Terence
Hill alias Nobody gar zum Inszenator
der Legende, von der er profitiert. Diese
Helden haben die Regeln durchschaut
und verwenden sie deshalb konstruktiv,
wenn auch längst nicht so kreativ wie
die Helden, die von ihnen keine Ahnung
haben.
Dass man aber tatsächlich zugleich
zuviel und zuwenig wissen kann von den
Regeln, ist eine relativ neue Variante,

9



die vor allem in den Filmen von Woody
Allen ausprobiert und in denen von
Brooks auf freilich ganz andere Art
fortgesetzt worden ist. Der unschuldige
Blick auf die Katastrophen ringsumher
kann da ganz plötzlich in zynische
Einsichten umschlagen. Ganz ähnlich ist
der Held in «Monty Python's Life of
Brian» weder unschuldig noch völlig
souverän in den Mythen seines Genres.
3. Der Held kann auch ganz in
Übereinstimmung mit den von ihm und uns
akzeptierten Regeln des Genres handeln,
aber seine Umwelt verändert sich, der
Hintergrund wird gewissermassen
verschoben, andere Personen der Handlung

gehen über ihn hinweg, und man
lässt ihn komisch verzweifelt einen
Kampf mit einer Welt bestehen, die er
eigentlich nicht mehr versteht, oder die
doch gründlich durcheinandergeraten
ist. Burt Lancaster in John Sturges'
«The Hallelujah Trail» («Vierzig Wagen
westwärts», 1965) ist eigentlich ein
straight hero, um den herum aber - es
geht um den Transport einer Wagenladung

Whisky - von der Armee über die
durstigen Bürger und die Indianer bis
hin zu antialkoholischen Frauengruppen
alle mehr oder weniger durchdrehen.
Auch George Hamiltons Graf Dracula in
Stan Dragotis «Love at First Bite» ist
eigentlich aristokratisch und wehmütig
wie je, erst seine Konfrontationen mit
dem Leben im zeitgenössischen New
York ergeben eine komische Wirkung.

Parodien begleiten die Entwicklung der
Genres

Dies alles sind Grundlagen für
Geschichten, und beinahe jede dieser
Geschichten Nesse sich auch als Drama,
als Tragödie erzählen (wie jede Un-
gleichzeitigkeit ja den Kern zu einer
Tragödie in sich birgt). Aber leichter fällt
uns, sie zu akzeptieren, wenn sie in
Form der Komödie daherkommt, zumindest

so lange, wie wir den Helden einer
gewissen Mythologie zwar in die
Schranken weisen, eben «kritisieren»,
aber bestimmt nicht vernichten wollen.
Wo sich zwei Elemente in einem
mythologischen System, der Held und seine

Aufgabe, so offensichtlich in einem
Missverhältnis befinden (unabhängig
vom Ausgang der Geschichte), da wird
uns der Spielcharakter, der darin
verborgen ist, bewusst und erleichtert uns.
Edwin S. Porter, der 1903 mit «The Great
Train Robbery» den Film gedreht hatte,
der als erster Western in die
Filmgeschichte eingegangen ist (freilich ist das
nicht im heutigen Sinne einer perfekten
historischen und universalen Form zu
verstehen, und immerhin war der
«Wilde Westen» damals fast noch ein
Stück Gegenwart), liess ihm nur zwei
Jahre später eine Selbstparodie folgen.
Für «The Little Train Robbery» drehte er
den ganzen Film nahezu einstellungsgleich

noch einmal, mit dem einzigen
Unterschied, dass.alle Darsteller Kinder
und ihre Waffen entsprechend harmlos
waren. Eine ganz ähnliche Verkleinerung

nahm Alan Parker in seinem Film
«Bugsy Malone» aus dem Jahr 1976
vor: Was die Kinder in ihrem Spiel von
den grossen Dramen wiederholen, die
sie aus dem Film, dem Fernsehen, den
Comics usw. erfahren, das steckt,
gewissermassen als verborgene Anlage
zur Kindischkeit (zum kindischen Spiel)
schon in jeder Genre-Mythologie.
Ein Genre wird, denke ich, im allgemeinen

durch fünf Komponenten strukturiert:

die Figur des Helden/der Helden,
das Repertoire der zu erzählenden
Geschichten nebst der in ihnen enthaltenen

Moral, den Problemen und den
Aufgaben, den geografisch-mythischen Ort
(also das Dekor, die Landschaft, auch
die idealen Landschaften, die Kleidung,
Symbole, Architekturen usw.), die
Werte eines Genres (Männlichkeit,
Naturliebe, Pioniergeist und vieles mehr,
was durch ein bestimmtes Verhältnis zu
Geschichte, Recht, Natur, Zivilisation,
Liebe etc. konstituiert wird) und
gewissermassen als Metaphysik die Summe
unserer Wünsche, die in ihm enthalten
und verborgen sein können und was
man, sehr forsch allerdings, auch den
«utopischen Charakter» eines Genres
nennen könnte. (Mel Brooks beispielsweise

versteht es in seinen Genre-Parodien

uns unsere eigenen verborgenen
Phantasien, die wir ins Gewand gewisser

gleichbleibender vieldeutiger Bilder
10



Parodie auf den Gangsterfilm: «Bugsy Ma-
lone» von Alan Parker.

gesteckt haben, lustvoll um die Ohren
zu hauen).
Der parodistische Impetus kann sich
nun gegen jede dieser Komponenten
und natürlich gegen mehrere davon
richten (nicht aber gegen alle gleichzeitig,

denn nur durch die Widersprüche,
die sich durch das Gegeneinander von
Funktionieren/Nicht-Funktionieren von
«Bausteinen» der Mythologie einstellen,
ergibt sich die Logik des Gags). Und
jede Konvention muss erst scheinheilig
aufgebaut werden, damit sie dann umso
genüsslicher zerstört werden kann.
Es gibt eine Reihe von Techniken der
Parodie, so die Verkleinerung, die
Verzerrung, den Anachronismus, die
Profanierung des Verklärten (die ums Lagerfeuer

sitzenden, Bohnen essenden und
furzenden Cowboys in Brooks' «Blazing
Saddles», Frankenstein's Monster, das

Step tanzt und das Wallstreet Journal
liest in «Young Frankenstein» oder
auch, viel früher, Ben Turpin als Sheriff,
der so hoffnungslos schielt, dass er mit
seinem Revolver nicht viel ausrichten
kann). Und natürlich ist auch die
filmverrückteste Genre-Parodie mit Gags
versetzt, die nicht direkt einen Verweis
aufs Genre vermitteln. Doch was sich
an eigentlicher Kritik an der Mythologie
eines Genres realisiert, lässt sich am
Verhältnis des Helden zu seiner
Geschichte ausmachen.
Parodien begleiten die Entwicklung
eines jeden Genres, aber gelegentlich
scheint es, als wollten nur noch Parodien

zustande kommen. Beispiele dafür
sind die immer überdrehter werdenden
Big Caper-Movies à la «Rififi» und die
mehr und mehr ins Komödiantische
umkippenden Agentenfilme in den sechziger

Jahren, die Welle der Hallelujah-
Western in den Siebzigern und nun die
Abkehr des Kung Fu-Films von allzu ern-

11



sten, blutigen Themen. Dieser
Umschlag ins Slapstickhafte mag daher
rühren, dass gewisse beschränkte Genres

wie Big Caper-Fitme, Agentenfilme,
Italowestern oder Kung Fu-Filme von
ihrer Fähigkeit zu Effekten mehr leben als
von der, Geschichten zu erzählen. Wo
der klassische Western noch mit sieben
Themen ausgekommen ist (wie Frank

Bücher zu Film-Genres

Im Rowohlt Taschenbuchverlag,
Reinbek, erscheint seit 1979 die
zehnbändige Reihe «Grundlagen des
populären Films», herausgegeben
von Bernhard Roloff und Georg
Seessien. Die Bücher, geschrieben
von Georg Seessien (Ko-Autor der
beiden ersten Bände: Claudius Weil),
erschliessen die wichtigsten Genres
des Unterhaltungsfilms, beschreiben
ihre Geschichte, erklären ihre Merkmale

und ermitteln ihre sozialen
Bezüge. Bisher erschienen sind die
ersten acht Bände, der Erscheinungstermin

der beiden letzten ist noch
unbestimmt.

1 Western Kino. Geschichte und
Mythologie des Western-Films

2 Kino des Phantastischen.
Geschichte und Mythologie des
Horror-Films

3 Der Asphalt-Dschungel.
Geschichte und Mythologie des
Gangster-Films

4 Kino des Utopischen. Geschichte
und Mythologie des Science-fiction-Films

5 Kino der Angst. Geschichte und
Mythologie des Film-Thrillers

6 Kino der Gefühle. Geschichte und
Mythologie des Film-Melodrams

7 Aesthetik des erotischen Kinos.
Geschichte und Mythologie des
erotischen Films

8 Mord im Kino. Geschichte und
Mythologie des Detektiv-Films

9 Der Abenteurer. Geschichte und
Mythologie des Abenteuer-Films

10 Klassiker der Filmkomik.
Geschichte und Mythologie des
komischen Films

Gruber meint), so sind diese Genres
mehr oder weniger mit einem einzigen
ausgekommen und dementsprechend
anfällig für die Auflösung in blosser
Form und Ritual. Und so haben sich
diese Genres von ihren parodistischen
oder slapstickorientierten Widerparts
auch kaum neue Anregungen holen
können. Möglicherweise ist ein solches
Schicksal, in einer Welle von unernsten
Beispielen zu versiegen, gerade jenen
Genres bestimmt, die in ihrem Ansatz
besonders humorlos sind, also keinen
Raum für den comic relief, die Befreiung

durch Komik in einer Nebenhandlung
oder -figur bieten.

Vorschlag für einen Raster

Will man die Genre-Parodie als «Nebeneingang

in die Filmgeschichte» benutzen,

tut man vermutlich gut daran, sich
einen Raster für die Problemstellung
zurechtzulegen, für die nun abschliessend
nach diesen sehr exkursiven Anregungen

ein Vorschlag gemacht werden soll:
1. Die Genre-Parodie als karikierende
Abbildung einer Mythologie: die Kritik
an ihren schwachen Stellen, an denen
notwendig die Widersprüche zutage
treten müssen. Kritik an den Werten, an
den Erzählhaltungen (Sentimentalität,
tall stories, heroische Pose usw.), Kritik
am Heldenbild.
2. Die Genre-Parodie als notwendige
ästhetische Nebenlinie in der Entwicklung

eines Filmgenres: ein stetiger
Versuch, die Übermenschlichkeit von Helden

und Schurken durch Menschlichkeit
zu ersetzen, an die Möglichkeit

bescheidenerer Motive zu erinnern.
(Möglicherweise kann sich ein Genre nur
durch ständige Dialoge mit einer
komödiantisch-satirischen Seitenlinie vital
erhalten. Gibt es einen solchen Dialog
nicht, erstarrt es in Formelhaftigkeit,
Abstraktion und Distanzierung des Helden

von jeder Alltagserfahrung. So
wäre die Genre-Parodie unser demokratisches

Oppositionsrecht gegenüber
Helden, die sich von uns zu weit
entfernt haben und die in ihrer Arroganz
unsere, des Publikums, Wünsche
vergessen.)

12



3. Arbeitsweisen der Parodie: Verkleinerung,

Verzerrung, Profanierung, ein Die-
Dinge-beim-Namen-nennen, eine
realistischere Sicht auf die Motive der Helden

(Eigennutz ist ein allemal plausiblerer
Grund für Heldentaten als Altruismus

und Verpflichtung), Anachronismen
und Zitate aus disparaten

Lebensbereichen/Filmkonventionen.
4. Die Genre-Parodie als Entspannung
gegenüber einem allzu stark gewordenen

Gemütsdruck durch die in verschiedenen

Genres praktizierte Ästhetik des
Schocks (Vereinfacht gesagt: Nach
einer gewissen Zeit sind die in manchen
Genres angerichteten Blutbäder ganz
einfach nicht mehr zu ertragen).
5. Die Genre-Parodie als Hommage und
«Nostalgie». Zu manchen Formen des

populären Films gibt es keinen anderen
Zugang mehr als über die (vielleicht
auch sanfte) Parodie; dazu gehören
etwa der romantische, abenteuerliche
Kostümfilm, der «gotische» Horrorfilm
oder der viktorianische Detektivfilm.
6. Nicht zuletzt sind Genre-Parodien
dazu angetan, uns die «Sprache des
Kinos» zu lehren, wo sie bewusst einen
Bruch zwischen dem Bezeichnenden
und dem Bezeichneten entstehen
lassen. Zu den beliebtesten Gags in vielen
dieser Filme gehören solche, die sich
auf die Technik der Filmherstellung
beziehen. Genre-Parodien sind gleichsam
die widerborstigen Essays über eine
Sprache, in der es sich so leicht träumen

und so schwer denken lässt.
Georg Seessien

FILMKRITIK
Die bleierne Zeit

BRD 1981. Regie: Margarethe von
Trotta (Vorspannangaben s.
Kurzbesprechung 81/282)

Am 28. Oktober 1977 wurden in Stuttgart

die deutschen Terroristen Andreas
Baader, Gudrun Ensslin und Jan Carl
Raspe beerdigt. Bei dieser Gelegenheit
lernte Margarethe von Trotta, die mit
ihrem Mann Volker Schlöndorff und
Alexander Kluge Aufnahmen für den Film
«Deutschland im Herbst» machte,
Gudruns Schwester Christiane kennen.
Daraus entwickelte sich ein enger Kontakt

zwischen den beiden Frauen, in
dessen Verlauf Margarethe von Trotta
viel über die beiden Schwestern, ihre
Jugendzeit in einer protestantischen
Pfarrersfamilie und ihre weitere, von
den Ereignissen des Jahres 1968 beein-
flusste Entwicklung vernahm. Die
dubiosen Umstände, unter denen die drei
Terroristen im Stammheimer Gefängnis
starben, gelten offiziell als geklärt. Mit
der staatlichen Selbstmord-Version
konnte sich jedoch die Journalistin
Christiane Ensslin nicht abfinden. Sie
machte es sich zur Lebensaufgabe, zu

beweisen, dass die Selbstmordtheorie
nicht stimmen kann. Ihr Buch über die
Todesumstände ihrer Schwester soll
noch in diesem Jahr im Verlag 2001
erscheinen.
Diese Begegnung mit Christiane Ensslin
und das Schicksal der beiden Schwestern

bilden den Ausgangspunkt zum
Film «Die bleierne Zeit». Er sollte
ursprünglich «Die deutschen Schwestern»

heissen, weil so viel «typisch
Deutsches» im Lebensweg der beiden
Frauen aufscheint. Dieser Titel wurde
jedoch fallen gelassen, weil Margarethe
von Trottas vorangehender Film bereits
«Schwestern oder Die Balance des
Glücks» heisst. «So kam ich auf <Die
bleierne Zeit), ein Hölderlin-Zitat, das in
meinem Film vorkommt. Auch schienen
mir schon die fünfziger Jahre in
Deutschland eine (bleierne Zeit), und
die heutige Zeit, in der ich lebe, empfinde

ich als bleiern, weil sich nichts
fortbewegt.» Dass sich Margarethe von
Trotta in zwei von ihren drei Filmen mit
einer Schwester-Beziehung befasst, hat
auch autobiografische Gründe. Margarethe

von Trotta ist allein aufgewachsen.
Sie wusste nicht, dass sie eine

Schwester hatte, bis sich nach dem

13


	Genre und Parodie (III) [Schluss]

