
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 33 (1981)

Heft: 20

Artikel: Genre und Parodie (I)

Autor: Seesslen, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-933142

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-933142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KOMMUNIKATION + GESELLSCHAFT

Genre und Parodie (I)
Versuch über einen Nebeneingang in die Filmgeschichte

Offensichtlich gibt es zwei verschiedene

Film-Kulturen und -Traditionen,
die miteinander nicht viel mehr gemein
zu haben scheinen als die Technik, die
zur Herstellung erforderlich ist, und
gelegentliche «Kreuzungen» in der
Filmgeschichtsschreibung. Das eine ist Kunst,
und das andere ist Unterhaltung.
Natürlich gibt es Wanderer zwischen
den Welten. Die eine Film-Art bedient
sich einmal, wenn Talent, Ironie,
Souveränität da sind, der Gestaltungsmittel
der je anderen Form. Aber der prinzipielle

Unterschied will gewahrt sein, bis
zur Länge einer Filmkritik, bis hinein in
die Sprache des Rezensenten. Die
Filmkunst erscheint als die Sache eines
«Autors»: Einer filmt da seine Träume,
seine Obsessionen, seine politischen
Überzeugungen, seine pädagogischen
Impulse undsoweiter ab. Unterhaltung,
das ist etwas anderes. Das ist Business;
Handwerker, wenn man Glück hat,
bemühen sich, dem Publikum zu geben,
was es «angeblich» haben will, oder
gar, was es haben wollen soll. Dem
Filmkunst-Publikum wird Unterhaltung
nur geadelt durch einen Grad der
Strenge in der Form, bei Boetticher
oder Melville meinethalben, oder durch
«gekonnte» Ausflüge ins Reich des
schlechten Geschmacks wie bei Russ
Meyer oder Radley Metzger.
Der «Autor» ist frei - würde ihn ein Kritiker

nach ausschliesslich moralischen
Kategorien behandeln, gewiss würde
man dem vorhalten, er verstünde nichts
von Kunst und möge sich doch
überhaupt am besten um eine Stelle in der
Kulturbürokratie bemühen, wo sozusagen

die natürlichen Feinde der Kunst zu
sitzen pflegen. Kommen die Filme aber
als Unterhaltung daher, werden sie auf
ihre soziale Bekömmlichkeit hin
abgeklopft. Erst als Klassiker sind
«Unterhaltungsfilme» dagegen gefeit, danach

befragt zu werden, ob sie uns denn gut
tunt ob sie uns nicht etwa verdürben,
politisch verdummten, menschlich
verrohten, seelisch verkümmern liesçen.

Massengrab der Wünsche

Unterhaltung, nicht nur im Kino, entwik-
kelt sich als «Verabredung» zwischen
Produzenten und Konsumenten; etwas,
das wir, oder eine Anzahl von uns, nicht
notwendig brauchten, als Aussage,
Botschaft, Sinnvergewisserung, (erotische)
Fantasie oder Bestätigung, das wird
auch nicht Unterhaltung. Etwas, das
niemanden von uns etwas angeht, wird
nicht Unterhaltung. Etwas, das uns nur
verstören, aber nicht befrieden, nur ab-
stossen, aber nicht auch faszinieren,
nur erzürnen, aber nicht auch versöhnen,

kurz, was unser seelisches Los
nicht auch erleichtern würde, für den
Augenblick jedenfalls, das wird auch
nicht Unterhaltung. Und weder wird
etwas Unterhaltung, was wir nicht verstehen,

noch wird etwas Unterhaltung, was
wir nur mit dem Kopf verstünden. Während

Kunst, zumindest seit sich von ihr
die Unterhaltung abgespalten hat, sich
versteht als das Vorantreiben, das
Kommentieren von ästhetischen und (daher)
sozialen Prozessen, als das Modell von
Eingreifen und Gestalten der Welt allemal,

will Unterhaltung nichts anderes
als gefallen.
Doch lehrt die Alltagserfahrung, dass
auch dieses leichte, flüchtige Gefallenfinden

ausgesprochen komplexe, ja
schwierige Bedingungen hat. Es ist, als
müsse man für jemanden, der ein Leid
hat, der über einen Verlust nicht
hinwegkommt, einen Widerspruch nicht
verarbeiten kann, das eine oder andere
Wort des Trostes finden. Diese Worte
müssen nicht viel mit der Wahrheit zu

2



tun haben, und oft müssen sie, um den
einen zu trösten, einem anderen, der im
Glücksfall nicht existiert oder zumindest
nicht zugegen ist, bitter Unrecht tun. Es

werden, wie man so sagt, alle Register
gezogen, damit vergessen wird, was
uns peinigt, was an unseren
Lebensbedingungen eigentlich gar nicht auszuhalten

ist. Es kann - in der Unterhaltung
- der Schrecken sein, der uns heraus-
reisst aus diesem zugleich brutalen und
langweiligen Hier und Jetzt, das
Gelächter, eine unbeschreibliche, befreiende

Traurigkeit, die Illusion von
grenzenloser Weite und Freiheit, eine
atemberaubende Konzentration von sexuellen

Signalen oder die schnelle Reise
zurück in Traumwelten der Kindheit. Eine
Regression, mag jeder Salzstangen-
Psychologe sagen, steckt allemal darinnen.

Doch immer ist dieser Bruch mit
der Wirklichkeit zugleich deren. Abbildung,

und sei es durch Negation und
Kritik; Unterhaltung ist das Massengrab
unserer unerfüllten Wünsche.

Begraben müssen die Wünsche in ihr
sein, nicht bloss, weil ein Wort des
Trostes die Krankheit nicht beseitigt, weil
ein Märchen die Angst nicht endgültig
besiegt, weil ein Mythos für einen
Widerspruch keine wirkliche Lösung ist,
sondern weil sie ganz einfach nicht zu
erfüllen sind. Sie sind in Wahrheit nicht
einmal zu formulieren, und daher ist
Unterhaltung nicht nur ein Monument der
unerfüllten Wünsche, sondern auch die
Preisung der Unerfüllbarkeit. Fast alle
meine Helden aus den Jugendträumen,
dem Basar der Wünsche in den noch
billigen Angeboten in den Comics, den
Romanen, den Filmen, haben den einen,
vielleicht entscheidenden Schr.itt ins
ganz andere, ins wirkliche Abenteuer,
nicht getan. Keiner von ihnen ist ohne
Verzicht ausgekommen. Und wer nicht
verzichten konnte oder wollte, der über
die Massen interessante Schurke, de,r
endete im Gefängnis oder im Tod. Die
Helden hatten, wie auch Humphrey
Bogart, gute Gründe dafür, und grosse
Gefühle und Taten gab es ja trotzdem.
Freilich konnten die Helden früher noch
grosse Taten aus nichts als Sehnsucht
und Übermut vollbringen, und heute

wohl nur noch aus übermächtigem
Zorn.
Alles, was Unterhaltung ist, ist eigentlich

Bewegung und Rhythmus, und wer
dies nur von den «Zielen» her sieht, nur
das Ankommen beim Unterwegs-Sein
zur Kenntnis nimmt, daraus zum
hundertundsiebzehnten ideologiekritischen
Exorzismus ausholt, als gelte es, wieder
einmal einen Satz von Adorno zu
«beweisen», mit geschlossenen Aügen und
zugehaltenen Ohren, der wird allerdings
nicht begreifen können, wie nah dran an
unserer Wirklichkeit die Unterhaltung
sein muss. Denn «Manipulation» oder
«Warenästhetik» sind ja nur zwei von
vielen Dimensionen in der Unterhaltung,

darunter die der ungeschriebenen
Geschichte, die unserer zivilisatorischen
Verluste, die unserer Sehnsucht
danach, uns bewegen zu können, als wäre
mit dem Sieg des Verkehrs nicht auch
das Reisen endgültig durch eine freudlose

Form der Bewegung ersetzt.
Was immer an schrecklichen,
menschenverachtenden Elementen in der
Unterhaltung steckt, sie ist als Linderung

unserer Schmerzen aus dem
Alltagsleben, als einziges Mittel dagegen,
uns selber unnütz und unsere Umwelt
als Gefängnis zu sehen, für uns
unverzichtbar; wir können längst nicht mehr
ohne sie leben und brauchen stets
höhere Dosen. Eben nicht bloss, um
unsere Augen vor der Wirklichkeit zu ver-
schliessen, sondern auch weil wir eine
Projektionsfläche für unsere Fantasie
brauchen, vor die man so ganz alltäglich
schon zu viele IBM-Hochhäuser,
Atomkraftwerke und Gefängnisse jeder Art
gebaut hat. Da kommt einer in der
Abendsonne über den Berg geritten,
und da ist keine Autobahn und keine
Müllhalde, sondern nur Pferde stehen
da, ganz friedlich und eins mit der
Landschaft, und ein Planwagen, der auch
nicht weiter stört, als kleines, rollendes
Zuhause, und daneben steht einer und
kocht Kaffee an einem Feuer. Das ist es,
was als Reklame und ganz gegen uns
gerichtet, vom Western übrigblieb,
vielleicht eine Essenz des Genres, neben
der Tatsache, dass der Gute den Bösen
einfach niederschlägt oder, wenn's sein
muss, erschiesst. Aber das kann man ja

3



Erst als Klassiker sind «Unterhaltungsfilme»
dagegen gefeit, danach befragt zu werden,
ob sie uns gut tun, ob sie uns politisch
verdummten, seelisch verkümmern Messen.
(Charles Bronson und Henry Fonda in Sergio
Leones «C'era una volta in west».)

mittlerweile schon anders ausdrücken.
Kritisches Bewusstsein muss sich
gegen Unterhaltung wehren, wahrscheinlich

gerade wegen des fast immer in ihr
verborgenen kleinen utopischen
Elements. Aber ich weiss nicht, was uns
mehr «verblöden» kann, «Pudelnackt in
Oberbayern» oder ein Margarine-Stuhl
von Josef Beuys. Ich weiss aber, dass
beides etwas aussagt über uns. Das
eine reagiert direkt auf unsere traurigen
Verhältnisse, das andere auf die
Traurigkeit unseres Erkenntnisstandes. Und
ganz sicher als statisches, ästhetisches
(und ökonomisches) Konstrukt ist
beides, solange beidem die falschen Fragen

gestellt werden.

Mythologie der Industriegesellschaften

Unterhaltung kann sich keinem
individuellen Leid und keinem Leid an gesell¬

schaftlichen Bedingungen wirklich ver-
schliessen, sie kann nur umdeuten,
verschieben, verkleinern und vergrössern,
im Sinne der Kapitalinteressen und der
Herrschaftsinteressen, die sich in ihr
vermitteln, genauso wie im Interesse
des Publikums, das seinen Kopf und
seinen Alltag zusammenbekommen muss.
Alles, was sich über unsere
Gesellschaften von uns selbst aussagen lässt,
mitten in ihnen drinnen, das findet auf
die eine oder andere Weise auch seinen
Ausdruck in der Unterhaltung.
So wenig man ganz ohne Glück leben
kann, so wenig kann man leben ohne
einen Sinn in der Welt. Jede Gesellschaft
schafft sich deswegen ihre Mythologie,
in der erklärt ist, wo man hergekommen
ist, wie man geworden ist, so wie man
lebt, wer das Vergehen begangen hat,
für das uns die Götter mit Armut,
Vertreibung, Krieg bestraft haben, warum
die Herrschaftsanteile so und nicht
anders verteilt sind, warum dies zu tun
und jenes zu lassen sei, was mit den Toten

geschieht, warum dieser nicht mit
jener schlafen darf und jene diesen
nicht heiraten soll, woher Strafe und

4



Belohnung kommen, und woher einmal
die Erlösung kommen wird. Jede
Gesellschaft träumt sich in gemeinsamer
kultureller Arbeit ein fantastisches
System, das alles erklärt; was einem
widerfahren kann, was man beobachtet
oder wovon man gehört hat, wird
sogleich in dieses System integriert. Und
sollte solche Integration nicht ohne
Schwierigkeiten oder Widersprüche zu
bewerkstelligen sein, so werden unter
diesem Zwang das System oder Teile
des Systems verändert, zum Teil durch
gemeinsame kreative Fantasie-Arbeit
aller Mitglieder einer Gesellschaft, zum
Teil durch «Dekret» der Herrschenden.
Es gibt keine Gesellschaften ohne
Mythologien, seien diese nun mit der Religion

identisch, ihr parallel, mehr oder
weniger unabhängig von ihr oder gar ihr
widersprechend beschaffen. Und es
verändern sich die Mythologien im selben

Masse, wie Herrschafts- und
Verkehrsformen der Gesellschaft sich
verändern. Mythologie mag auf Geschichte
evolutionär oder mutativ reagieren,
reagieren aber muss sie, wenn sie nicht
«sterben», durch eine andere ersetzt
werden will.
Überträgt man dieses aus der modernen

Ethnologie stammende Modell einmal

auf unsere eigenen Gesellschaften,
gibt es eigentlich gar keinen anderen
Schluss als diesen: Unsere Form der
Mythologie ist die Unterhaltung. Daher
müsste vom neuen Modetanz über jede
erfolgreiche Comic-Serie bis zum Film-
Genre jedes Produkt der Unterhaltung
eine Bedeutung in einem System von
Aussagen haben, die zusammen gesehen

eine perfekte Abbildung aller über
den reinen Produktions- und Konsuma-
tionsprozess hinausgehenden Impulse
in einer durch Ideologie allein nicht zu
konstituierenden Gemeinschaft sein
müssten. Roland Barthes und Henri Le-
fèbvre haben, mit verschiedenen
Methoden, Belege für eine solche
Annahme zusammengetragen. Aber noch
mehr: Es müsste nicht nur alles, was
uns bedrückt, und alles, was wir uns
wünschen, all unsere Liebe und all
unser Hass in der Unterhaltung stecken,
sondern all das müsste auch untereinander

verbunden sein, dürfte sich zu¬

mindest nicht unerträglich widersprechen,

oder es müssten Medien des
Ausgleichs geschaffen werden, die das
Disparate verbindlich zu machen hätten.
Es wird daher auch hier eine Ordnung
zu finden sein. Diese Mythologie hat
eine Geographie, zum Beispiel: den fernen

Westen, den geheimnisvollen
Osten, den hohen Norden, wo die
Einsamkeit, und den tiefen Süden, wo die
Leidenschaft zuhause ist. Und sie hat
eine Architektur, einen Himmel, eine
(wiederum vielschichtig gegliederte)
Welt und eine Hölle, in der sich die
verbotenen Wünsche aufheben mögen.
Und diese Mythologie hat eine Dimension

des Lebensalters; sie hat etwas
dem Kleinkind zu sagen und etwas dem
Greis, und sie ist, immer so stark wie
die Gesellschaft, die sie sich träumt,
polarisiert in einen weiblichen und einen
männlichen Teil. Sie hat etwas, das den
bestätigt, der sein Glück zuhause sucht,
im Winkel, und etwas für den, der hinaus

will ins Abenteuer. Es gibt einen
Platz für die Rückwärtsgewandten und
einen Platz für die Kritischen und
Fordernden, und in ihr steckt die Sehnsucht

nach Anarchie wie die nach
faschistischer «Ordnung». Und doch ist
sie ein Ganzes, ein System, eine
Methode und, als Ergebnis, eine Struktur.
Den verschiedenen Medien werden dabei

in diesem System unterschiedliche,
ergänzende und avancierende Funktionen

zukommen. Zumindest eine Zeitlang
hat der Film hier eine bestimmende
Rolle gespielt; er hat in der Unterhaltung

den Himmel am glänzendsten, die
Welt am buntesten und schwärzesten
und die Hölle am schrecklichsten abbilden

können. Er war das reichste der
Medien, ist es vielleicht auch noch
heute.

Über das Ordnen der Mythen: die
Genres

Alle diese Überlegungen werden sicher
der «Verabredung» zwischen
Filmproduzenten und Publikum, dem Genre,
einen anderen als einen rein produktionstechnischen

und verwertungsorientier-
ten Stellenwert einräumen müssen,

5



denn wenn die Unterhaltung als populäre

Mythologie der Industriegesellschaften

ein mehr oder minder
geschlossenes System darstellt (in dem es
freilich dynamisch und brodelnd zugehen

mag), dann muss das Genre darin
eine Rolle als untergeordnete Einheit
spielen, die mit anderen vergleichbaren
Ordnungen korrespondiert. Schliesslich
kann es in einem solchen System, in
dem zwischen Form und Inhalt zu trennen

vollends undenkbar ist, wohl
Irrwege und tote Winkel geben, aber keine
Zufälle. Natürlich gibt es wichtige und
weniger wichtige, «grosse» und
«kleine», langlebige und boomartig
aufsteigende und fallende Genres, aber
alle sind darin einander verwandt, dass
sie auf einen Grundwiderspruch in der
sozialgeschichtlichen Entwicklung
zurückweisen (der sich für das Individuum
als Widerspruch zwischen einer grossen

Sehnsucht und einem grossen In-

Bildnerisches Denken -
Bildrhetorik - Bildaneignung

mb. Die Gesellschaft für Lehr- und
Lernmethoden (GLM) organisiert am
4. November eine Veranstaltung, die mit
Vorlesungen und in Diskussionsgruppen
anzudeuten versucht, wie das bildnerische

Denken sensibilisiert und zeichnerisch

artikulationsfähig gemacht werden
kann. Nach der Auffassung von
Prof. Peter Jenny, Lehrstuhl für bildnerisches

Gestalten an der Architekturabteilung

der ETH, sind viele Personen bei
ihren zeichnerischen und malerischen
Versuchen gehemmt, weil sie ihre
Ausdrucksweisen mit denen von Künstlern
vergleichen. Die Veranstaltung möchte
diese Hemmungen der Eigenkreativität
abbauen. Den Teilnehmern soll Mut
gemacht werden, indem sie einfache
Wegskizzen, Tätowierungen,
geschminkte Lippen und mit äusserster
Präzision gemalte Lidschatten ebenfalls
als Zeichnungen begreifen lernen. -
Adressaten: Medienlehrer, Zeichenlehrer,

Interessierte; Anmeldung und weitere

Unterlagen: GLM, Postfach 853,
4500 Solothurn.

teresse, einer starken Furcht und einem
starken Wunsch äussern mag) und dass
die Genres die mythische Lösung für
diesen Grundwiderspruch durch ihre
Haltung zum Thema isolieren und folglich

«unvergleichlich» machen. Jedes
Genre behandelt einen bestimmten
Aspekt der Geschichte, der Macht, der
Liebe, der Gewalt, und es behandelt ihn
auf bestimmte Weise. Natürlich gibt es
Variationsmöglichkeiten und mannigfaltige

Verbindungen - wie jede Mythologie
funktioniert ja auch die der

Unterhaltung ein wenig wie nach einem
Baukastensystem der Fantasie.

Trotzdem mag, wer die Geschichte der
einzelnen Genres (nicht nur) im Film
verfolgt, überrascht sein, mit wie wenig
Grundmustern und mit welch geringem
Repertoire an Figuren hier auszukommen

ist. Doch diese Reduktion hindert
uns nicht im geringsten daran, jedesmal
aufs neue gebannt zu sein, ganz so, als
erlebten wir, was da auf der Leinwand
geschieht, das erste Mal. Voraussetzung

ist allerdings, dass das Genre noch
durch und durch lebendig ist (dass also
die in ihm verborgenen Fragen und
Probleme uns noch betreffen und die Wünsche

noch offen und nicht endgültig
vergessen sind) und dass der jeweilige
Film sich nicht nur an die Regeln hält,
sondern auch an den Geist des Genres.
Filme, die die Regeln brechen und den
«Geist» in Frage stellen, können
dennoch zum Genre gehören, wenn ihre
Opposition innerhalb des mythologischen

Systems logisch, sinnvoll und zu
ertragen ist. Vielleicht genügt der
Hinweis auf Nicholas Rays «Johnny Guitar»
als Beispiel. Schliesslich gehört zu den
Verabredungen eines Genres auch ein
gewisses handwerkliches und
ausstatterisches Niveau, das zu einem
bestimmten Zeitpunkt nicht mehr ohne die
Produktron von unfreiwilligem Humor zu
unterschreiten ist.
Vermutlich ist es ausgesprochen
gefährlich, ein Genre anders als in seiner
Geschichte, von den ausserfilmischen
Quellen bis zu den eventuellen
Verfallserscheinungen und Bastardisierungen,
beschreiben zu wollen. Wollten wir ein
Genre in ein ästhetisches Gefängnis

6



sperren, es würde schwerlich noch
Antwort geben können auf die Fragen, die
uns selbst betreffen.
Wir sind uns gewöhnt, als Genre-Film
Western, Gangsterfilm, Detektivfilm,
Musical und so weiter anzusehen, aber
es lassen sich auch kleinere Einheiten in
der Geschichte des populären Films
nach dem Modell des Genres zueinander

ordnen. Um nur einmal drei ganz
disparate Beispiele zu nennen: Es gibt
eine bis zu einem gewissen Grad
genreverwandte Gemeinsamkeit von Filmen,
in deren Mittelpunkt ein «behinderter
Held» steht: von «Bad Day at Black
Rock» bis zu «The One-armed Swordsman»;

es gibt die Nixon-Ära-Filme in
Amerika, die hauptsächlich, aber eben
nicht nur Polizeifilme sind; oder es gibt
Restaurationsfilme in der Bundesrepublik

Deutschland, deren Gemeinsamkeit
von Gesellschaftskomödien bis zu
Kriegsfilmen reicht. Natürlich ist nicht
alles gleich Genre, was in der
Filmgeschichte gemeinsame Nenner hat, aber
der Vorgang der «Genrebildung» in
grossem und kleinem Massstab ist ein
Grundelement in der Entwicklung' des
populären Films.
Man hat im übrigen in der amerikanischen

Filmgeschichtsschreibung den
Begriff des Sub-Genres eingeführt, der
freilich in zwei verschiedenen Bedeutungen

verwendet wird. So kann er das
eine Mal eine Seitenlinie oder Unterform

eines Genres bezeichnen, die sich
schliesslich von der Hauptlinie entfernt
und als Ergebnis eine «Abspaltung»
darstellt, deren zentrale Botschaften
dem ursprünglichen Genre sogar
entgegengesetzt sein können. So zeichnet
sich die Fantasy als Abspaltung von der
Science-Fiction gerade dadurch aus,
dass sie technologische Utopie und
Rationalisierung (nicht: Rationalismus)
zurücknimmt. Natürlich ist auch der
Schluss möglich, dass ein solches
Subgenre als Kritik und Ergänzung ein
Genre auf seine Einzelteile hin untersucht

und kommentiert. Im vorliegenden
Falle wird in der Fantasy der Teil

der Science-Fiction manifest, der schon
immer Märchen war. Und so verschieden

der Italowestern vom amerikanischen

Western ist, es gibt darin fast

Alles, was Unterhaltung ist, ist eigentlich
Bewegung und Rhythmus. Wer mit geschlossenen

Augen und zugehaltenen Ohren nur die
Ideologie des Films untersucht, wird von der
Mythologie der Industriegesellschaften nie
viel verstehen. (Amerikanisches Filmmusical
«Ein Amerikaner in Paris» mit Gene Kelly und
Leslie Caron von Vincente Minnelli.)

nichts, was nicht in letzterem schon
angelegt ist.
Unter Subgenre lässt sich auf der anderen

Seite aber auch die an den Motiven
oder an der Atmosphäre orientierte
Feingliederung eines Genres in
einzelne, miteinander verbundene Stränge
verstehen. So lassen sich als Subgenres
des Horrorfilms verstehen: der «gothi-
sche» Horrorfilm, der psychologische
Horrorfilm, der allegorische Horrorfilm
etc. Ein solches Subgenre kann einen
helleren Grundton aufweisen als das in
der Hauptlinie des Genres der Fall ist
(Beispiel: das Big Caper Movie als
Subgenre des Gangsterfilms).
Wenn ein Genre eine Kommentierung,
eine mythische Lösung, eine Tröstung
für ein relevantes Problem, einen
Widerspruch, einen Konflikt allemal ist, so
kann die Entwicklung von Subgenres
Reaktion auf die Verschärfung solcher

7



Konflikte sein, sie kann aber auch ein
Problem spezifizieren, und schliesslich,
wie beim Big Caper Movie, kann sie den
Todernst aus einem Motiv allmählich
suspendieren. Ist etwa der Western der
amerikanische (und darüber hinaus
universale westlich-demokratisch-kapitali-
stische) Gründungsmythos und
wiederum zugleich ein darin eingebettetes
Sozialisationsmodell für männliche
Jugendliche in eben diesen Gesellschaften,

so ist der Kavallerie/Indianer-We-
stern eine Spezifizierung, etwa die
Verklärung eines schrecklichen, unverzeihlichen

und weiter fortdauernden
Ausrottungskrieges (ebenso die vorsichtige,
eben noch aushaltbare Kritik daran).
Wirklich definieren kann sich ein Genre
nur durch seine Geschichte und die seiner

Abspaltungen, ja selbst den Begriff
Genre an sich wird man ein wenig
anders füllen müssen, wendet man ihn
entweder auf den Western oder den
Rockerfilm an. Zudem sind die Genres
überlagert von stilistischen Wellen, in
denen es neue Erkenntnisse und
Techniken, zuweilen neue Arten von
«Lebensgefühl» gibt: der fiim noir, die
Psychologie der fünfziger Jahre, Cinemascope,

all das und vieles mehr veränderten

übergreifend auch die Entwicklung
der Genres. Man fand neue Weisen zu
sehen, unabhängig vom Genre und
doch mit von Genre zu Genre
unterschiedlichen Ergebnissen. Und man ver-
gass solche neuen Sehweisen wieder
und überliess der restaurativen Montage

von Ideen und Bildern das Feld.
Daher ist die Geschichte der Genres
auch voll von Aufruhr und darauf
folgend «Erholung» und Restauration.
Viele Ebenen hat die Geschichte des
populären Films. Sie wäre auch zu
beschreiben anhand der Schauspieler, die
manchmal ihre eigenen Mythen sind, ja
eigene Genres (oder «Genres»)
konstituieren. Kann man einen May-West-
Film anders beschreiben als «May-
West-Film»? Schliesslich entwickelten,
als es das Studio in Hollywood noch
gab, die Studios und die Mogule ihre
eigenen Stilformen. Ein Warner-Film aus
der Glanzzeit ist in den meisten Fällen
auf Anhieb von einem MGM-Film zu
unterscheiden. (Natürlich liest sich die

Filmgeschichte auf der Ebene der Studios

und Mogule wie Anhäufungen von
Zufällen, von Wahnwitz, Willkür und von
ganz persönlichen Neurosen, und dem
einen oder anderen Filmhistoriker bereitet

es Genugtuung, wenn er eine von
den «Analytikern» hochgeschätzte,
bedeutsame Einzelheit als nichts als einen
technischen Fehler oder die Marotte
eines einzelnen «entlarvt». Wie entsteht
eigentlich «Bedeutung»?) Natürlich ist
auch «The Searchers» nicht nur ein
Western, sondern auch und vor allem ein
John Ford-Film, so wie «Ugetsu Mono-
gatari» nicht nur ein Jidai-geki ist,
sondern auch und vor allem ein Kenji-Mizo-
guchi-Film. Die Filmgeschichte ist nach
vielen verschiedenen Leitlinien zu
verfolgen und zu erforschen, und ganz
sicher deckt die Geschichte der Film-
Genres sich nicht mit der Geschichte
des Films, nicht einmal mit der des
Unterhaltungsfilms. Aber in der populären
Mythologie der Film-Genres treffen sich
Alltag und Geschichte und versöhnen
sich glanzvoll, pathetisch und bewegend

- für den Augenblick. Plädieren
möchte ich für eine nicht-fachidiotische,

nicht-pädagogische, nicht-kultur-
politisch-funktionalisierte, sondern
aufregende, vielleicht abenteuerliche
Filmpublizistik, die hier einen Anfang nehmen

könnte. (Fortsetzung folgt)
Georg Seessien

Filmvisionierung in Bern und Basel
dr. Eine Filmvisionierung mit Filmen aus
den Verleihstellen ZOOM (Dübendorf)
und SELECTA (Fribourg) findet am
Montag, 9. November, im Bürenpark von
8.30-17.15 Uhr, sowie am Donnerstag,
12. November 8.30-17.30 Uhr in der
Evangelischen Heimstätte Leuenberg,

,4434 Holstein, statt. Das Programm um-
fasst Filme zu den Themenkreisen Welt
der Kinder, Befreiung?/Suche nach dem
Glück?, Dritte Welt, Krankheit und Tod,
Familienplanung, Bibel/Verkündigung
und Behinderte. Die Veranstaltung wird
vom Katholischen Filmbüro (Zürich) und
dem Protestantischen Filmdienst (Bern)
als ökumenische Tagung durchgeführt.
Anmeldung und Auskunft: Protestantischer

Filmdienst Bern (Tel. 031/4616 76).

8


	Genre und Parodie (I)

