
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 32 (1980)

Heft: 24

Rubrik: Filmkritik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FILMKRITIK

Nestbruch

Schweiz 1980. Regie: Beat Kuert.
(Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
80/335)

«Bilder aus der Eiszeit»: Der Untertitel
des nach «Mulungu» und «Schiiten»
dritten Spielfilms von Beat Kuert enthält
eine Absichtserklärung. «Nestbruch» ist
ein Essay über erfrorene Gefühle, über
eine Welt, die kalt geworden ist. Das
signalisieren bereits die ersten Bilder.
Die Kamera - Blickwinkel von unten
nach schräg oben - fährt durch das
Zentrum von Frankfurt, einen Stadtteil,
in dem es statt Wohnlichkeit kalte
Glasfassaden und sehr viel in die Höhe
schiessenden Beton gibt, in dem die
menschliche Wärme durch Klimaanlagen

ersetzt worden ist. Kein Wunder,
dass es hier den wohlhabenden Herrn
Meier (Hans Madin) trotz sorglosem
Ruhestand im chiquen Appartementhaus
zu frösteln beginnt. Nach Behaglichkeit
steht ihm der Sinn, nach Lebensqualität,

idyllischer Ruhe, nach heiler Welt.
Und so entsinnt er sich eines alten
Freundes, eines gewissen Trautwalders,
der all dies zu bieten hätte. In der
Schweiz, einem geordneten Land,
besitzt Trautwalder eine geräumige Villa
mit Park und Seeanstoss und führt ein
Leben in geordneten Bahnen. Weder
Hast noch Hektik, weder lärmige
Geschäftigkeit noch politische Quengeleien

stören dort den Alltag; und statt
Beton, Stahl und Glas breitet sich Grün
aus, soweit das Auge reicht.

Meier beschliesst die Flucht aus Frankfurts

tristem Alltag, Peter, der Chauffeur

(Michael Maassen), wird angehalten,
das Notwendigste zu packen. Mit

einem frohen Lächeln auf den Lippen
fährt Meier auf dem Rücksitz seines
Mercedes dem paradiesischen Exil
entgegen. Am ersehnten Reiseziel in der
Schweiz angekommen, stört es ihn
nicht, dass er Trautwalder nicht zu¬

hause vorfindet. Die Haushälterin, Frau
Walti (Anne-Marie Blanc), strahlt solide
Tüchtigkeit aus, und Meier findet auch
Gefallen an ihren beiden erwachsenen
Kindern, an Käthi (Theres Affolter), der
Klavierlehrerin, die das Haus mit dem
Wohlklang von Mozarts Musik erfüllt,
wie auch an Urs (Jost Osswald), der ein
grosser Sportler werden will und deshalb

tagein tagaus trainiert. Da herrscht
- so will ihm scheinen - ein gesunder
Geist, obschon kein Vater im Hause ist.
Alles ist sauber, und das Essen kommt
pünktlich auf den Tisch.
Meier kniet sich in diese neue
Atmosphäre hinein, geniesst sein neues
Leben in vollen Zügen. Dass die Idylle, in
die er sich geflüchtet hat, voller Risse
ist, will er erst gar nicht wahrnehmen.
Er hört nicht, wie dilettantisch das
Geklimper von Käthi ist, spürt nicht die
Frustration, die sich hinter jedem Ton
verbirgt. Er nimmt nicht wahr, wie
verkrampft die Leibesübungen von Urs
sind, wie wenig die Hoffnungen des jungen

Mannes, ein Spitzensportler zu
werden, Aussicht auf Verwirklichung
haben. Er übersieht schliesslich auch
die Verbitterung, die sich hinter der
freundlichen Geschäftigkeit der
Haushälterin verbirgt. Das Nest, in das sich
Meier gesetzt hat, ist brüchig.
Peter, der Chauffeur, verschlossen und
in sich gekehrt, erlebt dagegen die
schweizerische Idylle als Fassade, den
zur Schau getragenen Familiensinn als
Schein. Die Mahlzeiten, welche die
Hausgemeinschaft mehrmals täglich an
einen Tisch bringt, werden für ihn zu
einem gespenstischen Ritual, bei dem
höfliche Tischkonversation sich als
Unfähigkeit zur Kommunikation entlarvt.
Mehr und mehr erfährt Peter den
Aufenthalt in der Villa als Horror-Trip, und
es erscheinen ihm Zeichen einer nahenden

Katastrophe: Da stirbt sein geliebter
Kater Josef, das einzige Wesen,

dem er sich anvertraut, auf mysteriöse
Weise. Eigenartige Nachbarn mit einem
riesigen Hundevieh schleichen neugie-

11



Peter (Michael Maassen, rechts) erfährt den
Aufenthalt in der idyllisch gelegenen Villa
immer stärker als Horrortrip. Er spürt den
«Nestbruch» voraus, erkennt die erkalteten
Gefühle von Frau Walti (Anne-Marie Blanc)
und Herrn Meier (Hans Madin).

rig um Haus und Park. In einer Sammlung

von Kakteen, die nicht in die Villa
passen will, geschehen seltsame
Veränderungen. Ohne sichtbaren äusserli-
chen Einfluss entstehen Risse in der
Windschutzscheibe des Mercedes'.

Die Katastrophe ereignet sich schliesslich
in der Form einer Auflösung der

falschen Idylle, der verlogenen heilen Welt
- im Nestbruch eben. Urs fällt durch die
Sportlerprüfung und flennt fortan, Nahrung

und Kontakt verweigernd, in seiner
Kammer vor sich hin. Käthi setzt sich,
statt ans Klavier, an das Steuer des

Mercedes, diesen, wie vom Teufel
besessen, über schmale Feldwege jagend.
Nach dem kühnen Ritt wirft sie sich Peter

um den Hals. Für sie wird der
Nestbruch immerhin zur Befreiung aus der
Erstarrung, zum Aufbruch und zur
Hoffnung. Es begegnet dem Paar - ähnlich
wie in «Schiiten» dem Lehrer Schildknecht

der Fasnachtszug - eine Gruppe
von fahrendem Volk, lebensbejahenden
Gauklern und Barden, die musizierend
in den See steigen und schliesslich in
seiner Tiefe verschwinden, Hüte und
Instrumente auf der Oberfläche schwimmend

wie Relikte einer vergangenen
Zeit zurücklassend: Symbol einer
versinkenden Hoffnung möglicherweise,
einer Hoffnung aber immerhin. Frau
Walti schliesslich stürzt beim Nestbruch
zutode. Die falschen Illusionen und
Hoffnungen, die schliesslich zur
Lebenslüge wurde, bieten ihr in der
Stunde der Wahrheit keinen Halt.

12



«Nestbruch» entzieht sich - wie schon
«Schiiten» und «Mulungu» - einem
einfachen Realismus. Beat Kuert sucht
Wirklichkeit und Wahrheit auf der
Ebene des Sinnbilds. Seine Bilder - von
Hansueli Schenkel und Bernhard Lehner
sensibel und schmiegsam zugleich
aufgenommen - zeigen nicht einfach
etwas, sondern stehen immer für etwas
da. Sie zu sehen allein genügt nicht;
man muss sie fühlen und lesen. Wer
sich dieser Mühe unterzieht, erfährt,
dass die Geschichten, die Kuert erzählt,
zwar irreal erscheinen mögen, aber
dennoch viel mit der Wirklichkeit zu tun
haben. Die Bilder der Eiszeit, die sich
nicht nur in der Darstellung der
unmenschlichen, kalten Büro- und
Geschäftslandschaft der Frankfurter City,
sondern auch in der Schilderung einer
brüchigen Fassade der Ordnung und
Sicherheit in Trautwalders Haus manifestieren,

sind eine zwar allegorische,
aber dennoch sehr exakte Zustandsbe-
schreibung: eine Analyse gewissermas-
sen der fortschreitenden Entfremdung
des Menschen von sich selber, seiner
zunehmenden Vereinsamung in einer
lieblosen, menschenfeindlichen
Umwelt.

«Warten auf Trautwalder» könnte
Kuerts Film auch überschrieben werden,

in Anlehnung an Beckets «Warten
auf Godot». Auf Trautwalder setzt
Meier, der einen Lebensabend an der
Wärme sucht und dabei dem Irrtum
erliegt, ein wenig Ruhe und Ordnung in
einer friedlichen Umgebung würden dafür

genügen. Auf Trautwalder warten
Käthi und Urs, weniger dass mit seinem
Erscheinen die hochgeschraubten
Ambitionen erfüllt würden, als dass er sie
von diesen befreien könnte. Auf
Trautwalder wartet schliesslich Frau Walti,
um endlich wieder sich selber sein zu
dürfen und davon erlöst zu werden, sich
und den andern dauernd etwas vorspielen

zu müssen, bis dass sie selber daran
glaubt. Doch Trautwalder ist ausgezogen,

hat der verlogenen Idylle den Rük-
ken gekehrt und kommt nicht wieder. Er
hat die Welt der erstarrten Gefühle
verlassen. Mehr als eine Hoffnung ist er
nicht mehr. Möglicherweise sind Käthi

und Peter ihm unbewusst begegnet, als
sie am See auf das fahrende Volk sties-
sen: Als Barde, Bänkelsänger oder
Gaukler könnte man sich einen, der aus
der Eiszeit geflüchtet ist, allenfalls noch
vorstellen.
«Befreit Grönland, nieder mit dem Packeis!»

Mit diesem Slogan der Jugendbewegung

hat Kuerts Film sehr viel zu tun.
«Nestbruch» zeigt, dass wir in Grönland
leben, gefangen im Packeis, umgeben
von Kälte. Die falschen Idyllen und die
Illusionen, an die wir uns halten, geraten

in diesem Film zu Bildern des
Schreckens. Nicht immer allerdings
haben sie die nötige Kraft, nicht immer die
erforderliche Dichte. Die Geschlossenheit

von «Schiiten» geht Kuerts
neustem Film ab. Dem Buch, das Maassen
und Kuert gemeinsam verfasst haben,
fehlt der grosse Spannungsbogen, der
filmischen Dramaturgie mitunter der
Atem. Längen und Wiederholungen
machen das Zuschauen manchmal
beschwerlich. Und insbesondere dort, wo
sich in den Film surrealistische
Elemente einfügen oder wo er in den
Bereich des psychologischen Horrors
eindringt, was an sich sehr reizvoll wirkt,
ist alles eine Spur zu ärmlich.
Dennoch: «Nestbruch» ist ein
ungewöhnlicher, subtiler Film; einer, der in
unsere Zeit passt, weil er ihr einen Spiegel

vorhält und damit etwas leistet, was
so viele gerade jetzt verlangen: Er zeigt
in drastischer Weise auf, weshalb heute
so viele Menschen aus der Gesellschaft
aussteigen, sich als Einzelgänger
verkrümeln oder sich in der Bewegung der
Unzufriedenen sammeln. Dass dies
möglich wird und glaubhaft wirkt, ist
nicht nur die Folge einer überzeugenden
Verfremdung des Themas, sondern
gewiss auch der grossartigen Schauspieler.

Wie etwa Anne-Marie Blanc die
Haushälterin spielt, hinter deren
vertrauenswürdigen Erscheinung, deren
Ordnungssinn und vorgelebtem
Familiengeist ein stures Prestigedenken und
ein im Rollendenken gefangenes
Zwangsverhalten eine dicke Eisschicht
gelegt haben, unter der alle Gefühle
und Empfindungen erfroren sind, ist
schlichtweg grossartig und verleiht dem
Film seine Wirkung. UrsJaeggi

13



Dienstjahre sind keine Herrenjahre

Schweiz 1980. Realisation: Gruppe
Noi-Film (Vorspannangaben s.
Kurzbesprechung 80/330)

Das Welschlandjahr ist in letzter Zeit
verschiedentlich ins Kreuzfeuer der Kritik

geraten. Die Heftigkeit, mit der
Stellenvermittlungen auf die Kritik reagieren,

dürfte ein Beweis sein, dass massive

Probleme tatsächlich vorliegen.
«Horrende Missstände liegen nicht
immer auf dem Präsentierteller, sie wollen
entdeckt und eingesehen sein, bevor sie
entlarvt werden können,» schreibt Laure
Wyss (im Vorwort zum Buch «Les
Schönfilles» von Elisabeth Fröhlich, Le-
nos 1980). Es gehe dabei nicht nur um
journalistischen Spürsinn, sondern auch
um innere Anteilnahme. Die
Anteilnahme war im vorliegenden Film gegeben,

denn drei Mitglieder der
Filmgruppe arbeiten als Sozialarbeiter im
«Centre Sénébier» in Genf, einem
Jugendzentrum, das zum Haupttreffpunkt
der Deutschschweizer Mädchen geworden

ist.
Jeden Frühling sah man einen neuen
Jahrgang Mädchen ankommen, ein
neues Antreten, neue Hoffnungen und
Enttäuschungen. Die ursprüngliche Idee
war, dass es möglich sein sollte, die
gemachten Erfahrungen jeweils weiter zu
vermitteln. Die Leute des Centre erstellten

zusammen mit den Mädchen ein
Videoband. Während dieser Arbeit lernten

die Beteiligten sich zu äussern,
begannen, ihre Situationen zu vergleichen.
Erst jetzt entstand unter den Leitern,
zusammen mit befreundeten Medienfachleuten,

so etwas wie «journalistischer
Spürsinn». Man wollte das Welschlandjahr

in einen grössern Zusammenhang
stellen. Das kam nicht von ungefähr,
nahm doch die Zahl der Welschland-
fahrerinnen 1976, zu Beginn der Filmarbeit,

erheblich zu. Rezessionsbedingt
nahmen die Lehrstellenangebote ab,
besonders diejenigen für Mädchen.
Während 1971 noch 60 Prozent der
Real- und Oberschülerinnen eine
Lehrstelle (zumeist in den gängigen
Frauenberufen) fanden, so waren es 1978

schätzungsweise nur noch 30 Prozent.
Das Welschlandjahr, in der Hochkonjunktur

in Vergessenheit geraten, kam
nun wieder in Mode. Heute ist es
soweit, dass ein Fremdsprachenaufenthalt
sogar Vorschrift für Schalterbeamtinnen

und Telefonistinnen bei der PTT
geworden ist.
Fremdsprachenaufenthalt heisst für die
meisten Mädchen Welschlandjahr,
heisst vor allem Haushalt und Kinderhüten.

Es ist keineswegs erwiesen, dass
dabei gutes Fanzösisch gelernt wird.
Die Mädchen leben meist recht isoliert
in ihrer Gastfamilie, besuchen nur einmal

wöchentlich während zwei Stunden
einen Französischkurs. Selten finden sie
Kontakt zu welschen Altersgenossen.
Die «Trudis», wie sie oft despektierlich
genannt werden, stehen bei welschen
Jungen nicht hoch im Kurs. F.remdspra-
chenaufenthalt könnte auch etwas
anderes heissen. Mit Stipendien etwa
könnte es Mädchen ermöglicht werden,
tatsächlich eine Sprachschule zu besuchen.

Die Filmgruppe hat beschäftigt, warum
das Welschlandjahr so schnell wieder
zur Institution werden konnte, warum
keine wesentlichen Alternativen vorhanden

sind. Sie befragten Lehrer,
Stellenvermittler, Berufsberater, die Mutter
eines Au-pair-Mädchens und ehemalige
Welschlandabsolventinnen. Allen
versuchten Antworten, ob positiv oder
negativ gedeutet, entspringt die Sicht des
Welschlandjahres als einer Station zur
Vorbereitung auf ein Frauenleben, wie
man es sich herkömmlicherweise
vorstellt.

Die Filmgruppe lässt vorerst aber und
vor allem die jungen Mädchen selbst zu
Wort kommen. Es ist nicht so einfach,
in die private Sphäre einer Familie
einzudringen. Durch Gespräche mit den
«Mesdames» im Centre Sénébier haben
sich schliesslich zwei Familien finden
lassen, die der Filmarbeit die Türe
öffneten. Zwei für das Welschlandjahr
recht typische Milieus sind in gut
getroffenen Bildern festgehalten worden:
Dokumente der Familienszene im
gehobeneren Mittelstand und in der
Grossbourgeoisie. Die erste Familie steht im
intensiven «Kleinkinderzustand». Die

14



«Schönfille» und «Madame»: oft ist der
Welschlandaufenthalt mehr Haushaltungslehrjahr

als Sprachkurs.

Haushalthilfe erleichtert der Hausfrau
und Mutter die Arbeit und ermöglicht
ihr, wenige Stunden dem alten Beruf
und ihren Hobbies nachzugehen. Für
die Frau bedeutet das ein Fortschritt,
die Frage ist nur, wieweit er auf Kosten
der Haushalthilfe geht.
In der zweiten Familie sind die Kinder
ausgeflogen, Madame hat aber grosse
gesellschaftliche Verpflichtungen.
Sicher verhält sie sich dem Mädchen
gegenüber tadellos, es ist aber auch hier
fraglich, welchen Nutzen das Mädchen
davonträgt. Es lernt, komplizierte
Gedecke aufzutragen, sich manierlich zu
betragen bis zum geht nicht mehr.
Sichtlich ist ihm, das einer dörflichen
Umgebung entstammt, nicht wohl in
der Haut.
Diese Dinge werden im Film nicht verbal

ausgedrückt. Offenbar haben die
Szenen eine Identifikation in mir mit der
Sechzehnjährigen hervorgerufen. Ver-
balisiert werden Widersprüche und Pro¬

bleme in einer Gesprächsrunde mit
«Schönfilles» im Centre Sénébier. Ein
Durcheinander von Pro und Kontra
dringt auf die Kamera ein, zeugt von
den unterschiedlichen Persönlichkeitsstrukturen

der jungen Frauen. In den
Richtlinien der Arbeitsgruppe der
Stellenvermittlung wird festgehalten, der
Aufenthalt diene der Persönlichkeitsbildung.

Wenn man den Mädchen zuhört,
gewinnt man den Eindruck, dass diese
Feststellung nur für diejenigen zutrifft,
die bereits ein bestimmtes Mass an
Sicherheit mitbringen, und selbst diese
wenigen geraten in Konflikte. Einmal
werden sie als «Kind» der Gastfamilie
behandelt, mal haben sie die ganze
Verantwortung für Haushalt und Kinder zu
übernehmen. Allgemein sind die meisten

durch lange Arbeitszeiten überfordert.

Gewiss ist ein Gewinn an
Lebenserfahrung zu verzeichnen, auch wenn es
oft ein «negativer» ist, der in die
Feststellung mündet, so will ich es einmal
nicht haben.
Der Film will sich indessen nicht in einer
Mängelliste erschöpfen. Er mündet
seinerseits in die Frage, wie wollen wir

15



es denn haben? In additiven Sequenzen
wendet er sich dem Leben einer jungen
Frau zu, die ohne Hilfe zwei kleine Kinder

betreut und sich nach einer
Berufstätigkeit sehnt, jedoch in der Umgebung

wenig Hilfe und Verständnis
findet. Im weitern Vortasten kommt eine
junge Frau zu Wort, die nach kurzer
Ehezeit ihren Beruf als Krankenschwester

wieder aufgenommen hat, in einem
Teilzeit-Arbeitsverhältnis angestellt ist
und versucht, nach ihren eigenen
Wünschen zu leben.
Die Dramaturgie des Films zeigt
Brüche. Auf den Schluss hin überwiegen

die additiven Elemente, mehrere
kleine Filme folgen aufeinander im Be-

Ambros Eichenberger neuer
Präsident des OCIC

FB. An seiner Generalversammlung, die
im November in Manila (Philippinen)
stattfand, hat das «Office Catholique
International du Cinéma» (OCIC), seinen
bisherigen Vizepräsidenten, den
Dominikaner Ambros Eichenberger (Zürich)
als Nachfolger von Lucien Labelle
(Montreal), der aus Gesundheitsrücksichten

auf eine Wiederwahl verzichtet
hat, zum neuen Präsidenten gewählt.
Vom OCIC war in Manila eine Studientagung

zum Thema «Der kulturelle und
soziale Einfluss der grenzüberschreitenden

Filme auf die Importländer» organisiert

worden, an der international
bekannte Persönlichkeiten und Spezialisten

wie Wolfgang Seeger (Unesco),
Victor Bachy (Universität Löwen), Moritz

de Hadeln (Berliner Filmfestspiele),
Miguel Pereira (Universität Rio de
Janeiro), Ambros Eichenberger (Filmbüro
der Schweizerischen Katholischen Film-
kommission) und andere als Referenten
teilnahmen. 24 neue Länder wurden in
die internationale katholische Filmorganisation

aufgenommen: 12 aus Afrika, 1

aus Lateinamerika (womit dieser
Subkontinent vollständig im OCIC vertreten
ist), 2 aus Asien und 9 aus Ozeanien.
Somit sind dem OCIC 96 Länder (inklusive

einige internationale Organisationen)
angeschlossen.

mühen, ein Spektrum aufzuzeigen. Die
Filmgruppe hat ihr eigenes Vorgehen
reflektiert. Sie findet heute, dass die
Vorbereitungszeit zu lange ausgefallen
ist. Auch habe das Ringen um einen
Gruppenkonsens einen konventionelleren

Stil als vorgesehen hervorgebracht.
Ungewöhnliche Vorschläge seien unterwegs

verlorengegangen. Der additive
Stil ist gewiss auch eine Folge der
Gruppenarbeit. Verschiedene Ideen
wurden gleichwertig ausgearbeitet und
in den Film eingebracht, während ein
Unterordnen und Strukturieren von Nutzen

gewesen wäre.
Trotz Kritik und Selbstkritik: Der Film ist
ein wichtiges Unterrichtsinstrument.
Mädchen, die sich für ein Welschlandjahr

entscheiden (es sind an die 10000
pro Jahr), können wesentliche Einsichten

gewinnen, wissen, worauf sie bei
der Stellenvermittlung achten müssen.
Da der Film Aspekte eines heutigen
Frauenlebens vermitteln kann, ist er
aber auch eine interessante
Diskussionsgrundlagefürweitere Kreise.

Beatrice Leuthold

Piat wjetscherow (Fünf Abende)

UdSSR 1977. Regie: Nikita Michalkow
(Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
80/336)

Mine und Tamara haben sich viele Jahre
nicht gesehen, sie sind älter geworden,
aber - das wird sehr schnell klar - sie
lieben sich immer noch und haben
eigentlich nie etwas anderes getan, als
sich zu lieben. Sie haben nicht
zusammengefunden, weil sie sich selber davor
im Wege stehen.
Stoff für eine Komödie. Der Titel setzt
das Tempo, fünf Abende lang haben sie
Zeit, nach all den Jahren doch noch
zusammenzufinden - und sie werden
zusammenfinden (das liegt in der Natur
der Sache und/oder das ist eine Frage
der Dramaturgie), amüsant und
unterhaltend bleibt das «wie».
Der Film versucht gar nicht erst, seine

16



Komödie für Feinschmecker: «Fünf Abende»
von Nikita Michalkow.

Herkunft von einem Theaterstück zu
leugnen: fünf Akte, sechs Handlungsträger,

im wesentlichen ein Handlungsraum.

Der Regisseur, Nikita Michalkow
- übrigens der jüngere Bruder des
etwas bekannteren russischen Filmregisseurs

Andrej Michalkow-Kontschalow-
ski - vertraut ganz auf die Stärke seiner
Vorlage, die er angemessen in Einstellungen

zerlegt und ins Bild setzt. Das
Resultat gibt ihm recht.
Ganz entscheidend zum Gelingen der
Komödie trägt ihre sinnfällige Verhaftung

in einer von Zeit und Ort geprägten
Lebensart bei. Weil die Situation im
russischen Alltag Mitte der fünfziger Jahre
angelegt ist, mag uns das eine oder
andere Detail beinahe schon exotisch
erscheinen, verständlich aber bleibt es
allemal. Wichtig dabei ist nur, dass diese
reichhaltigen Eigenheiten die
Handlungsträger tatsächlich zum Leben
erwecken und in ihrem Wesen und Handeln

verständlich machen.

Mine, der nur vorübergehend in der
Hauptstadt weilt, gibt vor, es - nachdem

ihn der Zweite Weltkrieg von
Tamara getrennt hat - zum gestressten
Chef-Ingenieur eines bedeutenden
Chemiekombinates gebracht zu haben. In
Wirklichkeit fährt er schwere Brummer
durch die menschenleere Wildnis
Sibiriens, was seinen eh schon vitalen
Charakter immerhin soweit geprägt hat,
dass er die braven, gut-bürgerlichen
Bewohner der Hauptstadt leicht vor den
Kopf stösst, und trägt als Pionier zum
Aufbau des Landes bei. Er will das
Tamara gegenüber aber nicht zugeben,
weil er fürchtet, die Frau, die
Opferbereitschaft und Pflichterfüllung so gross
schreibt, dass ihr darüber eigentlich
schon die Lebensfreude abhanden
gekommen ist, könne nicht akzeptieren,
dass er sein Studium nicht mehr beendet

hat. Tamara dagegen gibt vor,
glücklich zu sein, obwohl sie selber
spürt, dass Arbeit allein sie keineswegs
ausfüllt. Die einsamen Abende mit den
Nachbarn vor dem Bildschirm, das
Zusammenleben mit ihrem Neffen, der sie
eigentlich gar nicht mehr braucht, die

17



engen Wohnverhältnisse, wo jede Familie
in der gemeinsamen Küche ihren

eigenen Tisch hat und doch kaum, auch
nur, Nachbarschaft entstand, haben
ihre Spuren hinterlassen und sie leicht
verbittert gemacht. Das Beste was den
beiden also passieren kann, ist wirklich:
endlich zusammenzufinden.
Jedermans Sache dürfte der Film nicht
sein. Für Liebhaber leiser und feinsinniger

Komödien aber, ist er ein wirkliches
Kleinod. Walt R.Vian

Stardust Memories (Woody Allen)

USA 1980. Regie: Woody Allen
(Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
80/339)

Ein amerikanischer Kritiker hat gesagt,
Fellinis «8y2» sei ein Meisterwerk
deshalb, weil Fellini darin jene zwei Themen
behandle, die er am besten kenne, sich
selbst nämlich und das Machen von
Filmen. Liessen sich Meisterwerke so
erklären, dann wäre Woody Allens «Stardust

Memories» - wiederholt verglichen
mit «81/2» - mit dem gleichen Prädikat
auszuzeichnen. So einfach liegen die
Dinge wahrscheinlich nicht; aber wie
dem auch sei, in seinem neusten Film
nimmt Woody Allen einmal mehr sich
selbst und - in dieser direkten Form
erstmals - seine Arbeit als Filmemacher
zum Gegenstand. Über sich selbst hat
er immer mit Vorliebe gesprochen, und
spätestens seit «Annie Hall» ist das
autobiographische Fundament seiner
Filme unverkennbar, das in mehr oder
weniger verschlüsselter Form bereits in
frühen Komödien existierte. Von den
tragisch-absurden Slapstick-Clownerien
seiner ersten Figuren bis hin zum
intellektuellen Stadtneurotiker in «Manhattan»

lässt sich kontinuierlich die filmische

Annäherung Woody Allens an
seine eigene Person ablesen, eine
Annäherung, die nun, soweit sich das von
aussen sagen lässt, - mit «Stardust
Memories» in die beinahe totale Identifikation

von Leinwandfigur und Filmautor
übergegangen ist.
Bereits in «Manhattan» hat Allen seine

Arbeit ansatzweise in die Fiktion
miteinbezogen: Dort war sein alter ego Isaac
Davis Drehbuchautor von Fernsehserien,

dessen private Ambitionen als
seriöser Schriftsteller nicht über eine
Schreibblockade hinausgelangten. Hier
nun nennt sich Woody Allen Sandy
Bates; ausser erfolgreicher Drehbuchautor
ist er bekannter Regisseur und
Hauptdarsteller seiner Filme in einer Person.
Sandy Bates agiert nicht in einer
abgerundeten Story mit linearem Verlaufsmuster,

vielmehr in einem fragmentarischen

Neben-, Mit- und Durcheinander
verschiedener Ebenen: Gegenwart,
Vergangenheit, Erinnerungen, Kindheit,
Träume, Phantasien, Film im Film,
Gespräche, Dialogfetzen und Songs vermischen

sich zu einem wilden Puzzle von
Allenscher Hektik, welches - zumindest
dem ersten Eindruck nach - sich nicht
mühelos zu einem Ganzen fügen will.
Grössere Stücke bleiben im Gedächtnis
haften, die kleineren füllen vielleicht die
Leerstellen dazwischen auf, wenn wir
sie bei wiederholtem Ansehen genauer
nach ihrer Funktion befragen können.
Synchronität und Tempo sind uns in
ähnlicher Weise aus anderen Allen-Fil-
men bekannt.
Den äusseren zeitlichen und räumlichen
Rahmen bildet ein Filmseminar-Week-
end im nostalgischen «Stardust»-Hotel
an einem Strand von New Jersey. Hier
muss Sandy Bates widerwillig seinen
Fans und Kritikern Rede und Antwort
stehen, hier taucht er ins Wechselbad
von Isolation und Prominentenjagd, von
Einsamkeit und Menschengewühl, von
Selbstverlust und blinder Verehrung.
Hier bahnt sich eine neue Liebe an,
während eine bestehende in Verwicklungen

sich verstrickt und eine vergangene
ihn in der Erinnerung plagt und

beglückt. Dazu kommen Auseinandersetzungen

mit den Studiobossen über
seinen neuen Film, dessen düsteres
Ende den Managern nicht ins
kommerziell-zweckoptimistische Konzept passt.
Die «midlife crisis» ist perfekt, in privater

wie auch in beruflicher Hinsicht.
Dass es die Krise eines Künstlers ist,
scheint mir nicht von vorrangiger
Bedeutung. Zwar will Sandy Bates nicht
mehr jene «funny movies» machen, die

18



Jessica Harper und Woody Allen in «Stardust

Memories».

alle von ihm erwarten, aber es geht
weniger um die Frage «Was für Filme?» als
um «Warum Filme?» und darüberhinaus
um «Warum überhaupt noch irgend
etwas tun?» - in einer Welt, die in den
letzten Zügen liegt. Zwar leidet Sandy
Bates spezifisch an der Diskrepanz
zwischen der Schöpferrolle des Künstlers,
der seine Kunst beherrscht, und der
Ohnmacht des menschlichen Daseins,
das von einer blind-zufälligen
Lebensunordnung sich beherrschen lassen
muss. Aber diese Zufälligkeit ist für Al-
len/Bates der Kern der «condition
humaine» schlechthin, dem Künstler wird
sie höchstens bewusster durch den
Gegensatz zu seinem eigenen schöpferischen

Werk, in welchem er sich
Zufälligkeiten verbietet.

«Man kann das Leben nicht kontrollieren»,

sagt Sandy Bates, «nur die Kunst.
Die Kunst und die Masturbation - zwei

Bereiche, in denen ich ein absoluter
Experte bin.» Für Woody Allen verhält sich
die Kunst zum Leben wie die Masturbation

zur Liebe: kontrollierbare Behelfs-
mässigkeit hier wie dort, aber eben
nicht das Richtige. Das Richtige ist die
zufällige Unberechenbarkeit des Lebens
und der Liebe, aber weil das Zufällige
das Ungerechte ist, ist es auch wieder
das Falsche, das Allen/Bates in
aussichtsloser Rebellion zu fliehen sucht,
einer Rebellion, deren Essenz im
zynischen Spruch von der Kunst und der
Masturbation enthalten ist. Die rebellischen,

kontrollierbaren Behelfsmässig-
keiten erweisen sich, gemessen am
unkontrollierbaren Ganzen, doch stets als
ungenügend, als nutzlose Versuche, der
Wirklichkeit zu entgehen. Nicht Narziss
will er sein, sondern Zeus, sagt er, und
als Bub prügelt er sich im Schultheater,
weil er nicht den kleinen Isaak, Sohn
Abrahams, spielen will, der geopfert
werden soll; er will die Sprecherrolle
der Stimme Gottes...
Der pessimistische Grundton wird
eindringlich angestimmt im grossartigen
Anfang, einer Szene aus dem Film, den

19



Sandy Bates im Begriff ist zu drehen. Es
ist dies die Lebensparabel vom falschen
Zug, in dem man sich zufällig befindet,
bei den Schäbigen, den Verhärmten,
den Einsamen in der dritten Klasse,
während auf parallelem Geleise die
Erstklass-Reisenden sich in Glanz,
Wärme und feucht-fröhlicher Gemeinschaft

tummeln. Da nützt es Sandy Bates

nichts, wenn er beim Schaffner darauf

beharrt, er habe die falsche
Fahrkarte, gehöre eigentlich zur privilegierten

Gesellschaft nebenan. Der Schaffner
will nicht hören, Türen und Fenster

sind verschlossen, die Notbremse ist
ein Kabel, das sich beim Ziehen einfach
abspult - Aussteigen, oder wie die
Amerikaner sagen, «stop the world, I

want to get off», gibt es nicht. Dass
beide Gesellschaften schliesslich am
selben Ort landen, ist für die Unglücklichen

wenig tröstlich, sei es nun, nach
Bates Vorstellungen, in der Abfallgrube,
oder, nach den Vorstellungen der
Studiobosse, im Jazz-Himmel...
Das zentrale Motiv des tückisch-zufälligen

Schicksals wird im folgenden in
verschiedenen Spielarten variiert (wie
man überhaupt Woody Allens Gesamtwerk

als kontinuierliche Variation dieses
Themas betrachten könnte). Am
sarkastischsten geschieht dies dort, wo der
erfolgreiche Bates einen ihn beneidenden

ehemaligen Schulfreund, genauso
zufällig erfolglos, ohne grosse Überzeugung

damit zu trösten versucht, dass er
ihm noch schlimmere Möglichkeiten zu
bedenken gibt: «Wäre ich beispielsweise

in Polen geboren, dann könnte
ich heute ein Lampenschirm sein.»
Mehr und mehr entlarven sich Aliens
Sarkasmen als getrieben von der
Obsession am Leiden, das in unzähligen
Formen um ihn herum Gestalt annimmt,
dem er hypnotisiert entgegenstarrt wie
das Kaninchen der Schlange. Bates'
Wohnzimmer ist dekoriert mit einer rie-
sengross aufgemachten Kopie jenes
Fotos, das zu trauriger Berühmtheit
gelangte: die Erschiessung eines Viet-
cong-Soldaten. Er selbst stellt sich
unzähligen Wohltätigkeitsorganisationen
und Unterstützungs-Komitees zur
Verfügung, lässt sich wie unter Zwang mit
noch mehr Elend konfrontieren.

Angsterfüllter Zynismus war noch allen
Woody-Allen-Filmen eigen, nur konnte
man meistens ob der Fülle der Gags,
der rasanten Wort- und Bildwitze, dem
Slapstick und teilweise auch der
Sahnetorten-Dramaturgie die
Verzweiflungsmelodie überhören, die der
intellektuelle Clown da so salopp vor sich
hinträllerte. Im deutschsprachigen
Kulturbereich hat ein Werktagsdenker wie
Woody Allen es doppelt schwer, ernst
genommen zu werden. Wer bei uns
philosophieren will, wer vorstösst zu den
«tiefsten Fragen des menschlichen
Seins», der hat nicht zu trällern, der hat
mit Pauken und Trompeten und
angemessenem Symbolgedonner einzufahren.

Ohne Schreie und Geflüster, ohne
russische Seele, ohne italienisches
Kuriositätenkabinett und japanische
Entmannungen braucht man vor unserem
Studiopublikum gar nicht erst
aufzukreuzen, erst recht nicht als Amerikaner,

denen hierzulande der Ruch der
Kulturlosigkeit noch hartnäckiger anhaftet

als anderswo. Als Woody Allen mit
dem hervorragenden «Interiors» sein
ursprüngliches Genre verliess, wurde er
erwartungsgemäss weithin
unterschätzt; man wollte den Unterhaltungs-
Schuster wieder bei seinen Komödien-
Leisten sehen (eine Forderung, die er in
«Stardust Memories» bitter persifliert).
Allen hat sich der läppischen Schubla-
disierung von Unterhaltung und Kultur,
von Gebrauchsdenken' und
Sonntagsphilosophie entzogen - es scheint ihn
einige Nerven zu kosten, wie er uns mit
Sandy Bates zeigt.
Es mag mit diesen Erwartungen, die Allen

nicht mehr erfüllen will, zusammenhängen,

dass «Stardust Memories» sein
bislang wohl bitterster Film geworden
ist. Sein Witz wird immer schwärzer, die
Entlarvung der alles durchdringenden
Sinnlosigkeit menschlichen und
künstlerischen Bemühens geschieht nun
öfters ohne die konstruktive Wirkung des
befreienden Lachens. Woody Allen,
ohnehin nie ein Opfer von Wehleidigkeit,
ist spürbar härter geworden. Vom
lyrischen Schmelz, der die Intellektualität
von «Manhattan» mit einem perfekt
dosierten Hauch von Poesie umhüllte, ist
hier, trotz einigem Aufwand an nostalgi-

20



sehen Elementen (Dekors und Musik vor
allem) nicht mehr viel zu spüren. In
jenen seltenen Szenen noch, in welchen
aus dem pessimistischen Weltbild ein
Fünkchen Hoffnung, oder doch wenigstens

Trost, glimmert: Das Leben hat
trotz allem so seine Momente, goldene
Sternstaubspuren in der Schwärze,
Zufälle des Glücks, wie sie sich gelegentlich,

in der Liebe etwa, ereignen
(August Strindberg hin oder her, der
den Geschlechterbeziehungen in
«Manhattan» noch Pate stand). Die ganz
gewöhnliche Gemeinsamkeit eines Paares
an einem Sonntagmorgen beispielsweise

- wie Woody Allen daraus ein
optisches und verbales Bild von verletzlicher

Geborgenheit und Wärme gestaltet,
das wiegt einige der Eisblumen auf,

die an diesem Film haften.
Pia Horlacher

Die Patriotin

BRD 1979. Regie: Alexander Kluge
(Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
80/325)

Die Patriotin ist die Geschichtslehrerin
Gabi Teichert, bekannt aus «Deutschland

im Herbst», eine Szene in einer
Schneelandschaft. «Entweder sie gräbt
sich einen Unterstand für den Dritten
Weltkrieg, oder sie gräbt nach der
deutschen Geschichte.» Seit «Deutschland
im Herbst» hat Alexander Kluge mit der
Geschichtslehrerin Teichert weitergearbeitet;

im Herbst 1979 ist «Die Patriotin»
fertiggestellt. Gabi Teichert gräbt jetzt -
wie sich Kluge unmissverständlich und
dennoch vieldeutig ausdrückt - tiefer.
Bei ihren Nachforschungen nach der
deutschen Geschichte bis hin zur
Gegenwart stösst sie auf das Knie des im
Zweiten Weltkrieg gefallenen Obergefreiten

Wieland. «Ich spreche als Knie»,
sagt das Knie; denn einiges sieht aus
seiner Perspektive anders aus. Genau
diese andere Betrachtungsweise, die
sich als wesentlich erweisen wird, will
Kluge mit seinem Film verdeutlichen.

Ein Knie geht einsam um die Welt.
Es ist ein Knie, sonst nichts
Es ist kein Baum, es ist kein Zelt,
Es ist ein Knie, sonst nichts.
Im Krieg ward einmal ein Mann,
erschossen um und um.
Sein Knie allein blieb unverletzt,
als wär's ein Heiligtum.
Seitdem:
Ein Knie geht einsam um die Welt.
Es ist ein Knie, sonst nichts.
Es ist kein Baum, es ist kein Zelt,
Es ist ein Knie, sonst nichts.

Die überhaupt ablichtbare Wirklichkeit
wie auch seine Aussage hat Kluge hier
in kleine Stückchen oft stilisierter,
gleichnishafter Art zerteilt und zu einem
Mosaik mit teils grossen Lücken neu
und vor allem ungewohnt zusammengesetzt.

Scheinbar weit auseinanderklaffende
oder gar nicht zusammengehörende
Aspekte, Beobachtungen usw.

sind in kontrastreicher Form verknüpft
worden. Höchst diametral liegendes
Material kommt so unmittelbar zusammen:

historisches Dokumentarmaterial,
Spielfilmszenen, Bilder von alten
Märchendarstellungen, Dokumentaraufnahmen

aus unserer Zeit und anderes
mehr. Der Zuschauer wird durch das
Endprodukt gleich zweimal herausgefordert:

Durch seine Konstruktionsweise

werden die gewohnten filmischen
Interpretationsschemen über den Haufen

geworfen. Zudem verlangt die
bruchstückhafte, nicht aber mangelhafte

Erarbeitung des Themas zum
Verständnis, zum Erschliessen der
Zusammenhänge ein starkes und schnell
reagierendes Assoziations- und
Phantasievermögen des Zuschauers.
In diesem Sinne macht Alexander Kluge
höchst intellektuelles Kino. Er zeigt
beliebiges Material in einer höchst
durchdachten Schnittfolge. Erst die Gedanken

des Zuschauers, die durch die
Bilder richtungsmässig mehr oder weniger
präzise vorgegeben werden, zeigen den
Zweck des Ganzen, die Meinung und
die Idee des Autors. Beispielsweise
zeigt er amerikanische Kampfpiloten,
die von ihrem Einsatz über Deutschland
zurückgekehrt sind. Sie denken nicht
daran, was sie mit ihren Bombern so-

21



eben angerichtet haben; sie sind froh,
heil zurückgekommen zu sein und nun
eine Pause zu haben. Im Off werden
diese Dokumentarbilder mit der Bemerkung

gekoppelt, diese Männer hätten
während 18 Stunden Deutschland
fachgerecht zerteilt.
An einer anderen Stelle geht eine
Militärperson mit vollständig gestreckten
Knien am deutschen Führer vorbei. Das
Knie meint dazu im Off: «Grundsätzlich
sollen Knie nie ausschliesslich straffen
wie hier.» Konkrete Aussage ist in keinen

der beiden Sequenzen festzustellen.
Sie liegt verschlüsselt im

Zusammenhang aller einzelnen Sequenzen, in
der Zielsetzung, die unzähligen
Querverbindungen in der Geschichte
festzustellen.

Gabi Teichert will die Geschichte verändern.

Gemeint ist das, was gemeinhin
als Geschichte bezeichnet wird; ihrer
Meinung nach ist diese (falsche oder
unvollständige) Geschichte für den
Unterricht nicht geeignet. Die Geschichte,

Zürcher Fernsehpreis 1980

drs. Der Regisseur Walter Plüss und die
Sendung «Concertino» des Fernsehens
DRS wurden am 4. Dezember zu
gleichen Teilen mit dem Zürcher Fernsehpreis

1980 in der Höhe von Fr. 10000.-
ausgezeichnet. Die Jury der Zürcher
Radiostiftung unter dem Vorsitz von Dr.
Gerd H.Padel hat den Preis an Walter
Plüss für seine Gesamtleistung bei der
Entwicklung und Gestaltung von
Direktsendungen im Laufe von 27 Jahren
verliehen. Die Sendung «Concertino 1924
für Klavier und Orchester» von Arthur
Honegger des Ressorts Musik (Leitung
Armin Brunner) wurde in Anerkennung
des originellen Konzepts, der Regie, der
Kameraführung und der musikalischen
Realisierung (Regie Adrian Marthaler,
Radio-Sinfonieorchester Basel, Dirigent
Matthias Bamert) prämiiert. Eine besondere

Anerkennung sprach die Jury den
Sendungen «Heroinszene Schweiz»
(«CH-Magazin») und «Der Duft der
grossen weiten Welt» (Ressort Jugend)
aus.

das sind die Toten und nicht
irgendwelche Fakten. Wenn man so will, vertritt

das Knie des bei Stalingrad gefallenen

Obergefreiten die Toten des Zweiten

Weltkriegs. Das Knie stellt fest: «Es
ist nämlich ein Irrtum, dass die Toten
irgendwie tot sind». Auf dieser Basis der
veränderten Perspektive beginnt das
Knie die offizielle «Geschichte» in höchstem

Masse in Frage zu stellen.
Geschichte, das sind die Toten, ist das,
was die früher Lebenden gemacht
haben.

Kluge schneidet zwischen
historischdokumentarische Bilder, kommentiert
durch das Knie, Geschehnisse unserer
Tage. «Wenn Gabi Teichert Geschichte
unterrichtet, will sie an den Entscheidungen

über diese Geschichte auch
praktisch teilhaben.» Ähnlichkeiten zu
früher? Vorbereitungen für einen Dritten

Weltkrieg? Gabi Teichert geht an
den SPD-Parteitag und anderes mehr.
Gabi Teicherts Auseinandersetzung mit
der Geschichte ist höchst handwerklich
und zugleich bildlich: Sie gräbt immer
tiefer. Graben ist am Rande der Illegalität.

Sie fragt: «Wie behandelt man die
Geschichte?» Sie probiert in ihrem
dunklen, mystisch angehauchten Kellerlabor,

der Verbildlichung ihres Inneren,
die Wirkungen von Hammer, Säge und
Bohrer auf ein Buch (Geschichtsbuch)
aus - sie bekommt Magenleiden. Auf
ihrer physischen Suche nach einer der
Sache gerecht werdenden
Auseinandersetzung mit der Geschichte wirkt
Gabi Teichert wie eine verlorene
Märchenheldin. «Wer über Märchen lacht,
war nie in Not.» Gabi Teichert interessiert

sich für Märchen, diese handeln in
konzentriertester Weise von Menschen,
ihren Nöten, Sorgen, Wünschen und
Hoffnungen. Auch das Knie, das einsam
um die Welt geht, ist ein solches
Märchen.

Das filmische Gebilde Alexander Kluges
setzt sich aus einer Vielzahl verfremdeter

und abstrahierter Einzelgeschichten
zusammen. Ohne die Arbeit des
Zuschauers, ohne seine Phantasie zerfällt
es in Nichts. Viele Male müsste man
sich den Film ansehen, damit die Einzelteile

und die Konstruktionsweise wirklich

greifbar würden. Beliebig sind die

22



Beispiele, die Kluge heranzieht (sie sind
austauschbar); der tiefere Inhalt bleibt
grundsätzlich immer derselbe. Besonders

hervorgehoben: Der Zweite Weltkrieg,

krasses Beispiel für die Ausge-
liefertheit der grossen Masse von
Menschen und der späteren Manipulierbar-
keit der Geschichte dieser Menschen.
Will man Geschichte betreiben, muss
man den Kontakt zu den Menschen, die
gelitten haben, herstellen. Geklärt ist
die Sache mit der Geschichte am Ende

des Films aber so wenig, wie der Film
mit diesem Artikel einigermassen
abschliessend behandelt wird. Die Vielfalt
eines Themas ist nicht nur schwer
erfassbar, sondern erzeugt immer neue
Querverbindungen, neue Gedankenzüge

und offen bleibende Fragen.
«Je näher man ein Wort ansieht, desto
ferner sieht es zurück Deutschland»
An einem anderen Ort im Film: am Fernrohr,

Gabi Teichert.
Robert Richter

TV/RADIO -KRITISCH
«Hier Städtische Geburtsklinik»:
ein Lehrstück von Schulmeistern

Ende November ist die 13teilige
Fernsehreihe «Hier Städtische Geburtsklinik»

zu Ende gegangen. In ZOOM-FB
18/80 haben wir beim Anlaufen dieses
Bildungsprogrammes ausführlich über
das Medienverbundprojekt berichtet. Es
kamen damals vor allem Autoren zu
Wort, die beim Projekt in der einen oder
andern Funktion mitgemacht haben und
die dem Unternehmen grösstenteils
wohlwollend gegenüberstanden. In dieser

Nummer soll versucht werden,
kritisch Bilanz zu ziehen. Der Artikel
konzentriert sich dabei auf die Sendereihe
«Hier Städtische Geburtsklinik», auf ein
Element des Medienverbundprojektes
also.

Es war denn eine einzigartige Chance
dieses Bildungsprogrammes - und für
die Programmpolitik im Rahmen des
hermetischen Strukturplanes 1980 ein
Experiment -, dass «Warum Christen
glauben» nicht einfach ins Ghetto der
Telekurse (Samstagnachmittag und
Sonntagmittag) abgedrängt wurde.
Zusätzlich zu den Terminen der Kursprogramme

wurde der Fernsehreihe
abwechselnd ein Montagstermin
zugesprochen, einmal in der 19-Uhr-Pro-
grammleiste, einmal nach der Spätausgabe

der Tagesschau. Im Rahmen des

Programmghettos der Telekurse
erreichte selbst dieses intensiv vorbereitete

und breit gestreute Verbundprojekt
während den ersten neun Folgen nur
gerade zwei Mal die Ein-Prozent-Grenze
der Sehbeteiligung (wobei ein Prozent
beim Fernsehen DRS immerhin ungefähr

32000 Zuschauer ausmacht). Dies
ergab nur eine knapp höhere Einschaltquote

als bei den üblichen Telekursen.
Andere, weit grössere Zuschauerbeteiligungen

erreichte «Hier Städtische
Geburtsklinik» allerdings an den
Montagterminen. Bei den ersten fünf
Ausstrahlungen um 19 Uhr machte die
durchschnittliche Beteiligung sechs
Prozent (192000 Zuschauer) aus. Nach
der Familienserie «Im Reich der wilden
Tiere» (14 Prozent) und nach dem
«Kassensturz» (neun Prozent) rangiert damit
dieses religiöse Lernprogramm an dritter

Stelle jener Sendungen, die in den
Monaten September und Oktober in
dieser Serienleiste ausgestrahlt wurden.

Wiederum anders sehen die
Zuschauerzahlen nach der Spätausgabe
der Tagesschau aus. Die durchschnittliche

Prozentzahl der Sendungen
erreichte hier bloss noch 1,75 Prozent. Je
nachdem, ob die Sendung später
begann, lässt sich dabei unabhängig vom
Thema ein Rückgang von einem Prozent
der Zuschauer pro zehn Minuten
feststellen. Später am Abend nahm dabei
vor allem der Anteil jener Zuschauer mit

23


	Filmkritik

