
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 32 (1980)

Heft: 20

Artikel: Die sieben Todsünden

Autor: Loretan, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-933095

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-933095
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KOMMUNIKATION + GESELLSCHAFT

Die sieben Todsünden
Überlegungen zur ethischen Bedeutung

Am 23. Oktober beginnt das Fernsehen
DRS mit der Ausstrahlung des Zyklus
«Die sieben Todsünden». Im Abstand
von je einem Monat werden die sieben
Filme bis zum April des nächsten Jahres
ausgestrahlt. Fünf Filme sind bereits
fertiggestellt, vier Werke wurden kürzlich

in Zürich der Presse vorgeführt, in
einem ersten Artikel zu diesen Fernsehfilmen

stellt Matthias Loretan
Überlegungen zur ethischen und
gesellschaftspolitischen Bedeutung dieses
Zyklus an. Er versucht sein Thema
exemplarisch vor allem anhand des
ersten Films «Faulheit oder Der hinkende
Alois» von Georg Radanowicz zu
bearbeiten. Über die anderen Filme und
insbesondere über die Bedeutung dieses
4,4 Millionenprojektes inbezug auf das
Verhältnis von unabhängigem Schweizer

Filmschaffen und Fernsehen DRS
(vergleiche auch ZOOM-FB 22/79,
Seite 1) werden wir später berichten.
Vor zweieinhalb Jahren hat die Nemo
Film AG, Zürich, die 1971 gegründet
wurde und in der zurzeit zehn freie
Filmschaffende zusammengeschlossen
sind, der Abteilung Dramatik des
Fernsehens DRS den Vorschlag gemacht,
unter dem Titel «Die sieben Todsünden»
eine Reihe von Sketches von je ungefähr

15 Minuten Dauer zu produzieren.
Die sieben Episoden sollten zeigen,
«wie gerade die Unfähigkeit des
Schweizers, faul zu sein, wirklich zornig
zu werden, sich der Völlerei hinzugeben
undsoweiter, ihm vielleicht gerade vor
seinem eigenen Glück stehen kann».
Die einzelnen Themen sollten «auf ironische

und eher liebevolle als bösartige
Weise etwas über schweizerische
Wirklichkeit aussagen» (aus dem Pressetext).

Dieser ursprüngliche Plan erfuhr schon
in der ersten Phase eine entscheidende

Veränderung. Da in der «Programmstruktur

80» - entgegen der ursprünglichen
Absicht - kein Sendegefäss für

Sketches von ungefähr 15 Minutenlänge
vorgesehen war, erhielt die Nemo-Film
den Auftrag, Drehbücher für 60-minütige

Filme auszuarbeiten. Dabei wurde
die Idee einer eigentlichen Serie zugunsten

selbständiger Einzelfilme aufgegeben.

Christlicher Kanon von archetypischen
Moraldefekten

Allen Filmen gemeinsam ist ihr Bezug
zu einem bestimmten Lasterkatalog. Die
Einteilung und Klassifikation dieses
Lasterkatalogs in sieben Hauptsünden
gehen auf Papst Gregor den Grossen
(Wende 6./7. Jahrhundert) zurück. Seiner

theologischen Auffassung entsprechend

sind die Hauptsünden Ausstrahlungen

des erbsündlichen Hochmuts
jsuperbia). Als die sieben «Todsünden»
(nach dem Selbstverständnis der
traditionellen, katholischen Moraltheologie
müssten sie eigentlich «Hauptsünden»,
«péchés capitaux» heissen) gelten
dabei: Hoffart, Neid, Zorn, Geiz, Un-
keuschheit, Unmässigkeit und
religiössittliche Trägheit. Diese Klassifikation
wurde im 13. Jahrhundert von Thomas
von Aquin in leicht veränderter Form
übernommen und systematisch entfaltet.

Seither hat sich dieser Lasterkatalog
als klassischer christlicher Kanon

archetypischer Moraldefekte vor allem im
katholischen Raum bis in die jüngste
Vergangenheit hinein durchgesetzt
(zum Beispiel im Katechismus des
Bistums Basel in der 1948 datierten
Ausgabe).

Heute ist es allerdings um die Lasterkataloge

eher ruhiger geworden. Kaum
ein Moraltheologe und nur noch wenige
Prediger sehen im Einschärfen der La-

2



sterkataloge einen Beitrag zur Lösung
von heutigen ethischen Problemstellungen.

In weiten Kreisen sind die Laster
nur noch in ironischer Signalisierung
lebendig (vergleiche etwa Brechts Ballett
«Die sieben Todsünden»). Umso mehr
interessiert es, wenn sieben Filmautoren

in Zusammenarbeit mit dem Fernsehen

DRS dieses mittlerweile schon fast
vergessene Thema wieder aufgreifen.
Was ergibt sich daraus für einen Sinn? -
Versuchen wir, diese Frage an die
gesehenen Filme heranzutragen.

Faulheit oder Der hinkende Alois

Alois, Ende 50, früher Matrose auf dem
Rhein, wohnt allein in einem kleinen
gemieteten Häuschen in Wisen. Alois
(gespielt von Klaus Steiger) liest viel in
seinem Konversationslexikon, macht
Gelegenheitsarbeiten und gilt als faul, weil
er nur gerade das Nötigste arbeitet. Da
er mit einem Bein hinkt, weiss er seine
Faulheit immer geschickt zu entschuldigen.

Er macht Schulden, wird betrieben
und gepfändet, bis die Gemeindebehörden

eingreifen.
Alois hat neben der eher feindselig
gestimmten dörflichen Bevölkerung einige
Freunde. Da ist Direktor Fink, Besitzer
der Zementfabrik, der an dem Original
Alois Gefallen findet und eine gewisse
Verwandtschaft spürt. Dann die junge
Serviertochter Heidi im «Löwen», in
deren Verhältnis zum dreissig Jahre älteren

Alois sogar ein Funken Erotik
aufblitzt. Der beste Freund von Alois ist der
12jährige Albi Koch, Sohn von Alois'
Wohnungsvermieter, mit dem er liest,
studiert und Ausflüge macht.
Die fromme Schwester, die beim
Dorfpfarrer als Haushälterin amtet, schenkt
dem missratenen Bruder eine Reise
nach Lourdes. Die Wallfahrt wirkt Wunder:

Alois kehrt, von seinem Hinken
geheilt, zurück. Nun ist er der Held und
wird gefeiert und bewundert. Einzig
dem Buben erklärt er, wie das «Wunder»

zustande kam: «j cha scho no, aber
i muess nümme» (gemeint ist das
Hinken).

Der Autor schildert die Figur des als faul
geltenden Alois mit kritischer Sympa¬

thie. Alois wird dargestellt als ein
Verweigerer, der sich nicht fraglos in die
dörfliche Ordnung und Sauberkeit, in
eine harte Arbeitsmoral einspannen
lässt. Die Musse, seine Zufriedenheit,
der anschaulische Zugewinn an Lebensqualität

sind die «Argumente» seiner
Lebenshaltung. Mit dieser Lebenshaltung

steht Alois in einer gestörten und
streckenweise polemischen Kommunikation

zur Dorfbevölkerung. Er nützt
einzelne Bewohner in ihren Sturheiten
und Blindheiten aus. Dadurch wird er
selbst zu einer problematischen Figur,
die vom Zuschauer nicht unbesehen als
Held einfach übernommen werden
kann. Alois ist kein Vorbild. Als Figur
gibt er aber zu denken auf.

Völlerei - Neid - Stolz

Zu ähnlich differenzierenden
Neuinterpretationen der Gefährdungen sittlichen
Handelns kommen auch die andern

Die ersten vier «Todsünden»

«Faulheit oder Der hinkende Alois»,
Drehbuch: Georg Radanowicz und
Franz Rueb, Regie: Georg Radanowicz,

Kamera: Fritz E. Maeder,
Ausstrahlung am Fernsehen DRS:
23. Oktober.

«Neid oder Ein anderer sein», Drehbuch

und Regie: Philippe Pilliod,
Kamera: Roberto Berta, Ausstrahlung

am Fernsehen DRS: 20.
November.

«Stolz oder Die Rückkehr», Drehbuch

und Regie: Friedrich Kappeler,
Kamera: Thomas Mauch,

Ausstrahlung am Fernsehen DRS:
18. Dezember.

«Völlerei oder Inselfest», Drehbuch:

Gerold Späth und Sebastian
C.Schröder, Regie: S.C. Schröder,
Kamera: Hans Liechti, Ausstrahlung

am Fernsehen DRS: 15.Januar
1981.

3



Filme. Sebastian C.Schröder gelingt es,
in seinem Filmschwank «Inselfest» der
ehemals als Laster geltenden Völlerei
geradezu einen utopischen Aspekt
abzugewinnen. Utopisch ist dabei diese
Grundhaltung deshalb, weil dem
(Deutsch-)Schweizer im besonderen
und dem für die Konsumgesellschaft
typischen Sozialcharakter im allgemeinen
das Talent abgesprochen wird, aus dem
Vollen zu schöpfen. Die tiefe Unfähigkeit

zu geniessen wird dabei erkennbar
als Resultat von gestörten Beziehungen.
Jeder bleibt letztlich im Habenmodus
bei sich selbst und versucht Lust zu ma-
ximieren. Die Fähigkeit zur Lust und
Genossenschaft bleiben aber nicht kaufbar,

machbar. Das Inselfest scheitert.
In «Neid oder ein anderer sein» belässt
Philippe Pilliod zwar die grämende
Haltung des Neides als ein Laster. Aber

Die letzten drei «Todsünden»

«Wollust oder Gutknechts Traum».
Wie das «schwierige Kind» Reto
den frisch geschiedenen
Bankangestellten Walter Gutknecht zu
neuen Erfahrungen und - vielleicht
- zur Frau seiner Träume führt.
Drehbuch und Regie: June Kovach,
Kamera: Pio Corradi, Ausstrahlung
am Fernsehen DRS: Februar 1981.

«Zorn oder Männersache». Ein junger

Mann wird zur Härte erzogen -
und fährt eines Tages mit einem
Panzer los. Drehbuch und Regie:
Alexander J.Seiler, nach Motiven
von Otto F.Walter, Kamera: Thomas

Mauch, Ausstrahlung am
Fernsehen DRS: März 1981.

«Habsucht oder Hamburg -
Madrid». Ein Koffer fällt aus dem
Schnellzug. Drei Personen in einer
desolaten Situation könnte er das
erhoffte Glück bringen. Drehbuch
und Regie: Iwan P.Schumacher,
nach einer Geschichte von Philippe
Pilliod, Kamera: Pio Corradi,
Ausstrahlung am Fernsehen DRS: April
1981.

auch ihm gelingt es, diese Untugend als
sozialpsychologische Charakterfigur
des Habenmodus neu zu fassen und zu
aktualisieren. Die Figuren sind im
tiefsten unfähig, sich als die zu akzeptieren,
die sie mit all ihren Fehlern und Chancen

geworden sind. So neidet der Biber
dem Frosch seine Offenheit und
weltmännische Ungebundenheit. Der
Frosch seinerseits neidet dem Biber
seine Sicherheit, die Häuslichkeit seiner
Familie. Der Neid macht blind für die
Schwächen und die Hilfsbedürftigkeit
des Anderen. Und so sehen die Bibers
in ihrer oberflächlichen Familiarität
nicht, wie der Frosch sich aufbläht und
aufbläht - und schliesslich zerplatzt.
Gespannt sein konnte man auf den Film
«Stolz oder Die Rückkehr» von Friedrich
Kappeler, der sich mit dem zentralsten
Thema des christlichen Lasterkanons
auseinanderzusetzen hatte. Kappeler
entzog sich allerdings dieser Erwartung,
indem er einen sehr persönlichen Film
drehte und das Thema der Hauptsünde
nur verhalten antönte. Stolz verliert
seine negative Eindeutigkeit. Innerhalb
der einzelnen Figuren des Filmes kann
Stolz das eine Mal als Fähigkeit gedeutet

werden, seine Erfahrungskompetenz,
seine Identität auch unter Konflikten

durchzuhalten. Das andere Mal ist
Stolz die Unfähigkeit, von seinen
Vorstellungen zu lassen, sich auf den anderen

einzulassen, mit ihm neue Erfahrungen

zu machen: Stolz als Voraussetzung

und Gefährdung für die Herausbildung

einer vernünftigen Ich-Identität. In
diesem doppelten Sinne haben in
Kappelers Film alle Figuren ihren Stolz.

Wirklichkeit in ihren Wertvorstellungen
sichtbar machen

Die Filme sind gelungene ethische
Modelle, die sich ausgezeichnet für die
Diskussion über ethische Haltungen
eignen. Alle gesehenen Filme sind der
Gefahr entgangen, die Hauptsünden,
spezifisch gefasste Moraldefekte einer
bestimmten geschichtlichen Erfahrung,
unkritisch zu übernehmen und die
einzelnen moraltheologischen Begriffe
einfach zu illustrieren, respektive die dar-

4



Klaus Steiger als Alois. Ein Dorforiginal wird von seinem Hinken, nicht aber von dem geheilt,
was seine Mitbürger Faulheit nennen.

unter zu verstehenden Haltungen
moralisierend abzulehnen (Filme als Allegorien).

Statt einer blossen Bebilderung der
Laster sind den Filmen originelle und
überzeugende Interpretationen von
menschlichen Grundhaltungen in unserer

Zeit gelungen. Die Filme beziehen
sich dialektisch auf den traditionellen
Lasterkatalog. Im einen Film sticht der
Bezug zum moraltheologisch gefassten
Laster direkter ins Auge (Neid); in den
Filmen von Radanowicz und Schroeder
werden Aspekte der religiös-sittlichen
Trägheit und der Unmässigkeit
hervorgehoben und als utopische Perspektiven

mit einem Mehr an Lebensqualität
den Haltungen der bestehenden
Wirklichkeit entgegengesetzt. Beim Film
«Der Stolz oder Die Rückkehr» schliesslich

deckt sich der inhaltliche Bezug
zum ehemals zentralen Moraldefekt erst
nach und nach und dann noch sehr
verhalten auf. Anhand einer persönlichen
Fabel wird der Stolz als ein allgemeines
und notwendiges Phänomen der

menschlichen Person (-bildung) sichtbar.

In jedem Fall beziehen die Filme die beiden

Pole der «todsündlichen» Realität
und der moraltheologischen Definition
kritisch so aufeinander, dass daraus
eine neue Qualität herausspringt.
Jenseits der begrifflichen Katalogisierungen

entsteht eine neue Sensibilität für
Chancen und Gefährdungen gängiger
Haltungen. Die Filme machen heutige
schweizerische Wirklichkeit in (ihren)
dominanten Wertvorstellungen sichtbar.

Zwei sozialethische Aspekte

In ihrer diagnostischen Aussagekraft in
bezug auf die Gefährdung des
Menschen und seiner sittlichen Handlungsfähigkeit

in der Gegenwart gehen die
Filme in einem zentralen Punkt über den
vorgegebenen Lasterkatalog hinaus. Im
Anschluss an Paulus (vergleiche etwa
seinen Lasterkatalog im 5. Kapitel des

5



Galaterbriefes) hat die christliche Tradition

die eigentliche Gefährdung des
Menschen vor allem in dessen Selbstsucht

und dessen Hochmut gesehen.
Ohne diese Gefahren herunterspielen
zu wollen, haben doch die
Humanwissenschaften gezeigt, dass die sittliche
Handlungsfähigkeit und die Moralität
des Menschen nicht nur von einer
unregulierten Triebstruktur (von innen),
sondern vielleicht noch mehr durch die
Formen des gesellschaftlichen Zusammenlebens

(von aussen) bedroht sind. Die
Filme haben für diese Art von Bedrohung

aussagekräftige Metaphern
geschaffen: die beengende Atmosphäre
der Provinz (Kappeler), die gestörte
Kommunikation zwischen Alois und der
Dorfbevölkerung (Radanowicz) und die
gestörte Genossenschaft (Schroeder).
In einer andern Hinsicht bleiben die
Filme allerdings notwendig auf die
diagnostische Fähigkeit dieses vorneuzeitlichen

Lasterkataloges beschränkt.
Entsprechend dem neuzeitlichen Subjektbegriff

werden Probleme und Konflikte,
die das gesellschaftliche Zusammenleben

betreffen, von den Bürgern selbst
in der öffentlichen Diskussion verhandelt.

Die öffentliche Auseinanderset¬

zung der Bürger soll vernünftige politische

Regelungen der anfallenden
Probleme ermöglichen. Heute ist aber der
Glaube an das zentrale Regulierungsinstrument

unserer Gesellschaft (die
öffentliche Diskussion) erschüttert
(vergleiche die Stimmabstinenz, die willkürliche

Interpretation der Pressefreiheit
durch Behörden). Viele erfahren die
Formen des gesellschaftlichen
Zusammenlebens nur noch als sinnlos und
ungerecht (Jugendunruhen).
Angesichts dieser tiefgreifenden
gesellschaftlichen Krise scheinen die Tugend
der Liebe und die daraus abgeleiteten
Haltungen der politischen Verantwortung

und der Solidarität mit den sozial
Schwachen mögliche, notwendende
Ansatzpunkte für eine sinnvolle
Veränderung zu sein. Als alltägliche Untugenden

wären damit die Intoleranz, der
Opportunismus und die Indifferenz wohl
aktuellere und vielleicht auch brisantere
Laster gewesen als die individual-et-
hisch ausgerichteten sieben Hauptsünden.

Angesichts der bedrängenden
gesellschaftlichen Probleme wirkt der
thematische Rahmen der Filmreihe
schliesslich einengend.

Matthias Loretan

Spielen im Film
3. Teil

Roberto Rosselinis Aussage, er habe
seine Schauspieler ausschliesslich ihrer
physischen Erscheinung nach ausgewählt,

berührt im Extrem die Praxis und
Spezifik des Films: Er fixiert nicht nur
eine Figurendarstellung - in aller
Verwobenheit mit dem Ganzen -, sondern
er ist zuglich unmittelbare Konfrontation

mit Menschen. Die Wirkungsweise
des Films, auch eine fiktive Wirklichkeit,
die der Spielfilm dem Prinzip nach ist,
als authentische erscheinen zu lassen,
führt zu einer schwer auflösbaren, häufig

vollkommene Identifikation
erreichenden - so wirkenden - Verschmelzung

der vom Schauspieler geschaffe¬

nen Kunstfigur mit diesem selbst. Spielfilme

dokumentieren Menschen, die
Menschen zeigen.

Die Realität des Schauspielers

Darstellung und Selbstdarstellung -
Pole jeglichen Schauspielens - gehen
eine dem Film eigene Verbindung ein.
Zwar: Auch das Spielen auf der Bühne
ist immer Ausstellung der
Schauspielerpersönlichkeit, aber der Schauspieler
macht kenntlich, dass er eine Figur
erspielt (und wenigstens der Umstand
von Bühne, Vorhang und Verbeugen

6


	Die sieben Todsünden

