
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 32 (1980)

Heft: 18

Artikel: Betroffenheit durch Identifikation

Autor: Jaeggi, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-933087

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-933087
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die im Film dargestellte Situation, die
eigene Existenz der Zuschauer und die
darin angestossenen Grundfragen
christlichen Glaubens kommen auf
diese Weise miteinander in einen lebendigen

Prozess, der im persönlich
engagierten Gespräch der Teilnehmer seine
Entsprechung findet. Dabei ergeben
sich für den Zuschauer und den
Gesprächsteilnehmer überraschende
Entdeckungen, wenn er mit anderen
erfährt, wie vielfältig Personen und Handlung

zu «Auslösern» werden können;
wenn er entdeckt, wie die Hauptpersonen

des Films zugleich auch Anteile seiner

selbst sein können: die engagiert
fromme Schwester Agnes, die so leicht
belehrend wirken kann (weil sie nicht
für sich behält, was ihr wichtig ist) -
der selbstbewusste, fast eingebildete,
aggressiv wirkende Besserwisser
Dr. Scholz, der erst nachdenklich wird,
wenn ihm das Leben ein Bein stellt - die
aufgeschlossene und doch so ungesicherte

Marianne, die sich ihr Suchen
nicht mit frommen oder klugen Sprüchen

erspart - und schliesslich der
schillernde Dr. Sryananda, der mit seiner

vornehmen Andersheit fasziniert
und zugleich provoziert. Welch ein
Schauspiel, in diesen Figuren als
Zuschauer mir selber mit meinen verschiedenen

Seiten und Verhaltensmöglichkeiten
auf die Spur zu kommen und

mich gerade deshalb persönlich verwik-
keln zu lassen in das, was mir «vor-ge-
spielt» oder «vor gesagt» wird!

Der Film braucht das Gespräch

Weil in dieser Sendereihe Leben
zumeist nicht zum blossen Beispiel für
eine «höhere Wahrheit» verkürzt ist,
wird erfahrbar, wie wenig Glaube sich
mit Theorie («Wissen von Glaubensdingen»)

begnügen kann. Wo Christen,
praktizierende wie distanzierte, miteinander

in ein Gespräch über ihre
gebrochenen Erfahrungen mit dem Glauben
finden, verwirklicht sich die Lernchance
dieser Fernsehreihe.
«Glaubensgespräche, wie sie uns
(hier) nahegelegt werden, gehen davon
aus, dass unser Leben voll ist von
Begebenheiten, die über sich hinausweisen,

die Fragen zurücklassen, die uns
hinweisen auf den Weg zum Letztgültigen.
Wenn wir diesen beschwerlichen Weg
(in Gemeinschaft mit anderen) gehen,
wenn wir uns durch Sackgassen nicht
endgültig entmutigen lassen, wenn wir
uns nicht einbliden, eine Abkürzung
führe auch ans Ziel, dann eröffnen sich
neue Möglichkeiten. Die Botschaft
Jesu, die uns doch oft trotz ehrlichem
Bemühen fremd bleibt, kann sich als
etwas erweisen, das auch in mein Leben
gesprochen ist, denn: Jesus ist in seinen

Reden, seinen Gleichnissen
ausgegangen vom alltäglichen Leben. Zwar
haben sich seither beinahe die gesamten

Lebensumstände geändert, aber die
Grunderfahrungen des Menschen sind
sehr ähnlich geblieben. Die Worte Jesu,
die den damaligen Menschen beunruhigt,

herausgefordert, getröstet, ermutigt,

befreit und verändert haben, können

uns deshalb heute in gleicher
Weise berühren...» (A. Heggli).

Andreas Imhasly-Humberg

Betroffenheit durch Identifikation

Warum, so wird man fragen müssen,
haben die Autoren des Medienverbund-
Projektes «Warum Christen glauben»
als gesprächsauslösenden Faktor eine
fiktive, erfundene Geschichte gewählt?
Warum haben sie, um möglichst nahe
an der Realität zu bleiben, nicht das
Mittel des Dokumentarischen vorgezogen?

Über die Rolle der Fiktion

Die Fragen sind berechtigt, weil der
dokumentarische Film, gleichgültig ob er
in Kinos (und kinoähnlichen Spielstellen)

oder im Fernsehen gezeigt wird, in
den Augen des Betrachters, das heisst
in einem ihm anerzogenen Bewusstsein,
nach wie vor als der Wirklichkeit
näherstehend gilt als der fiktive Film. Zwar
hat sich, vor allem in jüngster Zeit und
im Zusammenhang mit einer etwas
kritischeren Haltung gegenüber dem
Fernsehen, doch die Erkenntnis eingestellt,

10



dass auch der dokumentarische Film
nicht objektiv im eigentlichen Sinn des
Wortes ist, sondern Wirklichkeit nur
ausschnittweise und aus einer von den
Autoren geprägten Sicht wiedergibt.
Dennoch vermittelt der dokumentarische

Film aus naheliegenden Gründen
mehr Authentizität als der fiktive, den
wir vor allem als Spielfilm kennen.
Die Autoren von «Warum Christen
glauben», die zweifellos Wirklichkeit
wiedergeben wollen - nämlich die Realität
des gelebten Glaubens und des aus ihm
wachsenden Mutes zur Lebensbewältigung

-, mussten sich zwischen zwei
Möglichkeiten entscheiden: Sie konnten
versuchen, die Frage, die sie in ihrem
Filmtitel stellen, mit dokumentarisch
aufgearbeitetem authentischem Material

gewissermassen im Beweisverfahren
zu beantworten. Sie hatten aber

auch die Wahl, mit einer konstruierten
Fallstudie, die im Gegensatz zum
dokumentarischen Vorgehen nicht an den
Intellekt des Zuschauers, sondern mehr
und eindeutiger an seine Emotionen
appelliert, den Sinn und die Wohltat eines
starken Glaubens demonstrativ
darzustellen. Dass sie den zweiten Weg wählten,

hat neben ökonomischen Gründen
- in der kurzen zur Verfügung stehenden

Sendezeit lässt sich mit einem
demonstrativen Fiktionsstil mehr aussagen

als mit einer beweisführenden
Dokumentation, die weit ausholen muss,
um alle Gesichtspunkte einzubringen -
auch didaktische Aspekte.

Die Erfahrung mit «Holocaust»

Als 1978/79 die Fernsehserie «Holocaust»

in der Bundesrepublik Deutschland

und in der Schweiz ausgestrahlt
wurde, fand ein Phänomen eine Bestätigung,

um welches Medienwissenschaftler,

-forscher und -publizisten
längst wussten: Mehr als alle eindrücklichen

Dokumentarfilme über die
Judenverfolgung und -Vernichtung durch die
deutschen Nationalsozialisten -
erwähnt seien hier Erwin Leisers
bemerkenswerte Kompilationsfilme «Mein
Kampf», «Deutschland, erwache!» und
«Eichmann und das Dritte Reich» - lö-

«Mein Leben war schön!» - Ulrike Menzel
wartet auf das lebensentscheidende Ergebnis

einer Untersuchung.
Aus Folge 9: «Brot und Wein», Thema:
Eucharistie.

ste der vierteilige amerikanische
Fernsehfilm Betroffenheit aus. Natürlich
wurde über die Verbreitung durch das
Fernsehen - und die vorausgegangene
Information aus den Vereinigten Staaten,

wo die Serie schon früher Aufsehen
erregt hatte - ein ungleich grösseres
Publikum erreicht, als das mit dem Film
im Kino jemals möglich wäre, aber daraus

resultiert das gewaltige Echo und
die sichtbare Erschütterung nicht allein.
Die starke Reaktion hat einen ganz
anderen Hintergrund. An einem Beispiel
soll er verdeutlicht werden: Als nicht
direkt Betroffene vermag uns die Zahl von
täglich 6000 aus dem Warschauer
Ghetto in die Vernichtungslager von
Auschwitz und Treblinka deportierten
Juden nicht im notwendigen Masse
aufzurütteln. Die Zahl bleibt abstrakt, und
die dahinter stehenden Schicksale
verbergen sich in der Anonymität. Gewiss
regen sich - nimmt man davon Kenntnis
- Gefühle wie Mitleid, Erbitterung oder

11



auch Wut, aber letztlich vermögen wir
das Ungeheuerliche nicht zu begreifen.
Unser Verstand und unser logisches
Denkvermögen reichen zum wirklichen
Verstehen gar nicht aus.
Anders verhalten wir uns beim Anblick
jener Fotografie, welche die Runde um
die Welt machte und die heute wie ein
Symbol für das Elend aller Deportierten
und die Niedertracht ihrer Häscher
steht: Ein kleiner Bub, mager, den Kopf
mit einer Mütze bedeckt, wird in einem
Sammeltransport aus dem Warschauer
Ghetto abgeführt. Die Hände hält er
über den Kopf erhoben, denn im Hintergrund

steht ein Soldat mit der Waffe im
Anschlag. Die Augen des Buben drük-
ken Angst und Verzweiflung aus. Diese
Fotografie löst Betroffenheit aus. Im
Gesicht des Jungen, von dem wir heute
wissen, dass er in den Tod geschickt
wird, wird für jeden Menschen, der
nicht durch und durch verroht ist, die
Not und die Verzweiflung der 6000
begreifbar. Aus der abstrakten Zahl werden

Menschenschicksale. Genau mit
diesem Mittel arbeitet «Holocaust».
Der Grundsatz von «Holocaust» besteht
darin, die Abstraktion der Geschichtsschreibung

aufzuheben und an ihre
Stelle Schicksale zu setzen: Schicksale,
die nachvollziehbar sind. Dazu wurden
von den Autoren Gerald Green und
Marvin Chomsky eigens zwei Familien
erfunden, in deren Leben sich - einem
dramaturgischen Kunstgriff folgend -
die Ereignisse der Zeit dramatisch
spiegeln. So sind es nicht anonyme
Menschen wie in den russischen, amerikanischen,

französischen und deutschen
Dokumentarfilmen, die der Betrachter
in den Konzentrationslagern sieht,
sondern Personen, die er im Verlaufe des
Filmes kennen- und vielleicht auch
liebengelernt hat und mit deren Eigenarten

er vertraut geworden ist, ja sie
vielleicht gar als die eigenen wiedererkannt
hat. Echte Anteilnahme stellt sich
aufgrund von Identifikation ein. Identifikation

heisst, sich seelisch an einen anderen

Menschen zu binden, sich seine
Ideale, seine Weltanschauung und
seine Werturteile zu eigen zu machen.
Die Familie Weiss als Opfer der
Judenverfolgung ist so konstruiert, dass sie

Identifikationsmöglichkeiten noch und
noch anbietet. Und auch die Familie
Dorf, in deren Schoss das Böse inkar-
niert ist, lässt sich identifizieren, weil
ihre Handlungsweise, getrieben durch
Karrieredenken, Ehrgeiz und kleinbürgerliche

Denkungsart, nicht mystifiziert,
ins Dämonische verzerrt wird, sondern
nachvollziehbar ist: aus eigener Erfahrung

gewissermassen.

Nicht historische Wirklichkeit, aber
Wahrhaftigkeit

Die dramaturgische Polarisierung
zwischen Mördern und Opfern, zwischen
Bösen und Guten, letztlich dargestellt in
der Konfrontation der beiden Familien
Dorf und Weiss, führt gezwungener-
massen zu mancherlei Vereinfachungen,

Verkürzungen und Verzerrungen.
Geschichte wird da zugunsten einer
einschlägigen filmischen Dramaturgie
zurechtgebogen und vergröbert, mit dem
einzigen Ziel, ein Maximum an Identifikation

und Emotion zu erzielen. Nicht
mit logischer Argumentation wird der
Betrachter mit dem Holocaust
bekanntgemacht, sondern er wird auf der Ebene
seiner Gefühle abgeholt und gewissermassen

an die Seite der Opfer gezerrt,
um mit ihnen Angst auszustehen, sich
zu fürchten, zu leiden.
Diese dramaturgische Methode ist nicht
neu. Vor allem der amerikanische Film
hat sie über Jahre hinweg entwickelt
und in ihrer Wirksamkeit erprobt. Natürlich

hat sie auch ihre Grenzen. An
«Holocaust» gemessen, treten sie etwa da
zutage, wo der interessierte Zuschauer
gerne etwas Näheres über die
Hintergründe des Antisemitismus erfahren
möchte. Hintergrund bietet die Fernsehserie

kaum. Den muss sich der
Zuschauer selber beschaffen. Das ist auch
bei andern Fiktionsfilmen so. Erinnert
sei hier, um ein markantes und
vielbeachtetes Beispiel zu nennen, an «The
China Syndrome» von James Bridges,
der dem Filmbesucher die unheimlichen
Perspektiven einer Kernkraftwerkpanne
dramatisch vor Augen führt. Auch hier
wird der Hintergrund (Wahrscheinlichkeit

eines Zwischenfalls, technischer

12



und physikalischer Vorgang,
sicherheitstechnische Aspekte durch den
Ausschluss von Risiken usw.) zugunsten
einer Polarisierung des Problems auf
menschliches Versagen aufgrund von
Profitgier und Korruption vernachlässigt.

Hier wie in «Holocaust» werden
wesentliche Teile der Wirklichkeit
ausgeklammert und zugunsten der Dramaturgie

bewusst vernachlässigt. Da
finden denn die Kritiker mögliche Ansatzpunkte

zu einer negativen Beurteilung.
Aber es gibt nun neben einer Wirklichkeit

der Ereignisse auch eine Wahrhaftigkeit,

die sich weniger an äusserlichen
Fakten als an der geistigen Haltung
messen lässt. Damit gehen sowohl die
Autoren von «Holocaust» wie von «The
China Syndrom» sehr sorgfältig um.
Obschon manches exemplarisch und
damit vereinfacht, modellhaft dargestellt

wird, stimmt der Gesamtzusammenhang.

Das ist letztlich entscheidend
und bestimmt die Qualität einer fiktiven
Geschichte.

Fakten als Ausgangspunkt

Um Irrtümern vorzubeugen: Es kann
hier keineswegs darum gehen,
geschickt konstruierte Fiktion gegen
wissenschaftliche Arbeit und Dokumentierung

auszuspielen. Letztere bilden die
unerlässlichen Grundlagen, auf denen
die Fiktion, soll sie glaubwürdig und
relevant sein, aufzubauen hat. Ohne die
Arbeit der Historiker, ohne die unzähligen

schriftlichen, fotografischen und
filmischen Dokumente, ohne die Überlieferung

der Betroffenen, wäre eine
Fernsehserie wie «Holocaust» gar nie
möglich geworden. Ihre Qualität kann man
daran messen, wie sie mit dem ihr
anvertrauten Grundlagenmaterial
umgegangen ist. Und ihre Wahrhaftigkeit
beruht auf dem Grad der Wahrscheinlichkeit,

mit der Fiktion und Wirklichkeit
austauschbar werden. Mit anderen
Worten: Fiktion wird um so glaubwürdiger

und damit wirksamer, je mehr sie
den Fakten und damit der Wirklichkeit
entspricht.
Von der Möglichkeit, mit den Mitteln
der Fiktion Identifikation zu schaffen

und damit über die Emotion des
Zuschauers Betroffenheit auszulösen, sind
auch die Autoren der Fernsehreihe
«Warum Christen glauben» ausgegangen.

Erklärte Absicht der Serie ist es,
über die Betroffenheit, die sich durch
Identifikation einstellt, Bewusstsein zu
erzielen. Das hat «Warum Christen
glauben» mit «Holocaust» gemeinsam.
Das Vorgehen ist legitim. Es ist es um
so mehr, als sich Probleme im Bereich
des Glaubens schlecht dokumentieren
lassen. Dafür gibt es verschiedene
Gründe. Da ist einerseits Glauben
etwas, das sich dem Vernunftmässigen
vielfach entzieht und viel mit einer inneren

geistigen Haltung und Bereitschaft
zu tun hat. So etwas lässt sich mit einer
Kamera kaum beobachten. Andererseits
findet Glauben zu einem wesentlichen
Teil nicht im öffentlichen, sondern in
einem sehr persönlichen, intimen
Bereich statt. Innerste Empfindungen und
Glaubenserlebnisse werden zumal in
einer säkularisierten Welt nicht leicht
preisgegeben und an die Öffentlichkeit
gebracht. Die fiktive Geschichte, als
Modellfall gestaltet, aber erlaubt es,
aufgrund von Fallstudien und unter
Wahrung der Intimsphäre Betroffener,
mit Schauspielern bestimmte Situationen

darzustellen, in welche der
Dokumentarfilm nie eindringen dürfte.
Um dem Fernsehzuschauer den Zugang
zu erleichtern, haben die Autoren von

Dieser Artikel - wie auch jener der
Drehbuchautorin Lida Winiewicz - ist bereits in der
«Reformatio» Nr.5, Mai 1980, erschienen.
Wir möchten in diesem Zusammenhang auf
diese «Reformatio»-Nummer aufmerksam
machen, die unter dem Titel «Fernsehen -
Medium zur Kommunikation des Lebens und
Glaubens?» nicht nur einlässlich auf das
Medienverbund-Projekt «Warum Christen glauben»

eingeht, sondern auch grundsätzliche
Aspekte und Möglichkeiten des Fernsehens
beleuchtet. Die Zeitschrift kann bei der Druk-
kerei Benteli AG, 3018 Bern, oder auch über
den Buchhandel bestellt werden. Preis:
Fr. 5.50.

13



«Warum Christen glauben» ihre fiktiven
Geschichten sehr bewusst in einem
überschaubaren Raum (Spital) angesiedelt,

wo sich Probleme um Glaubensfragen
fast gezwungenermassen ergeben

und auch Emotionen eine wesentliche
Rolle spielen. Zudem treten dort
Situationen ein, die jedem Menschen begegnen

können, was wiederum die Identifikation

erleichtert. Bewusst überschaubar
wird auch das Personeninventar

gehalten. Fast in jeder Episode treten die
gleichen Protagonisten auf und werden
bald zu Vertrauten der regelmässigen
Fernsehzuschauer. Die Geschichten selber

sind sehr einfach, fast klischeehaft
gehalten und sehr zweckbestimmt auf
die Exposition einer Glaubensfrage
ausgerichtet. Absicht der Filme ist es,
Gespräche zu diesen Glaubensfragen
auszulösen.

Die Filme zu «Warum Christen glauben»
werden, wie jede Fiktion, auf ihre innere
Wahrheit, auf ihre Wahrhaftigkeit hin
geprüft werden müssen. Zu fragen ist,
ob der Gesamtzusammenhang trotz den
notwendigen Vereinfachungen und der
Modellhaftigkeit noch gewahrt ist, ob
die Protagonisten als Identifikationsfiguren

taugen, ob sich Betroffenheit
einstellt und über sie hinaus ein Bewusst-
sein sich bildet, kurz, ob die gewählte
Dramaturgie dem Anliegen gerecht
wird. Dass die Filme offensichtlich nicht
für sich allein sprechen, sondern einer
Nachbearbeitung bedürfen, der Diskus-
sionsanstoss also verbal verstärkt werden

muss, ist ein Flinweis, dass die
Filme des Medienverbund-Projektes
«Warum Christen glauben» einer
solchen Überprüfung nicht in allen Teilen
standhalten. Durch einen Prozess der
Simplifizierung haben sich die fiktiven
Geschichten von der Wirklichkeit zu
weit entfernt. Dadurch werden emotionale

Betroffenheit ebenso wie Identifikation

weitgehend fehlgeleitet. Das
Prinzip der Bewusstseinsbildung über
die fiktive Darstellung beruht nicht auf
der Erfindung modellhafter Geschichten,

sondern auf deren Bezug zur Realität.

Urs Jaeggi

Von der theologischen Abhandlung
zur filmischen Spielhandlung

Der Weg von der theologischen
Abhandlung zur filmischen Spielhandlung
war, aus der Sicht der Drehbuchautorin,
steinig.
Vor allem wollte ich ihn nicht gehen. Ich
fand mich total ungeeignet für das
Unterfangen. Mein persönliches Verhältnis
zum Christentum - und bei diesem Auftrag

liess es sich nicht als Privatsache
abtun - ähnelt am ehesten jenem der
Schwester Marianne: Ich würde gern
glauben, wenn ich könnte.
Das sagte ich auch Herrn Feisst, dem
Initiator der Reihe, und erwartete
betrübtes Nicken. Ich hatte mich geirrt.
Sendungen Überzeugter für
Überzeugte, fand er, gäbe es genug. Ihm
ginge es vielmehr darum, den «Anderen»

entgegenzukommen, den
Menschen meines Schlags, den Fragenden,
Suchenden, jenen, deren es
Hunderttausende gibt, Menschen, die sonntags
nicht in die Kirche gehen, vor Tisch
nicht beten, nicht kirchlich geheiratet
haben, sich aber dennoch bemühen,
und zwar nach besten Kräften, ihr Tagewerk

zu tun, einander zu respektieren
und ihre Kinder zu halbwegs friedlichen
Menschen zu erziehen. Solche
Menschen, meinte Herr Feisst, und auch ich
meine es aus Erfahrung, erführen nicht
ungern mehr über jene Anderen, die
glauben, denn die Tatsache, dass die es
tun, beschäftigt sie mehr, als sie selbst
wissen und für möglich halten.
Warum glauben diese Anderen, fragt
man sich in Grenzsituationen, was befähigt

sie dazu? Begnadung? Unwissenheit?

Angst? Naivität? Seelengrösse?
Die Möglichkeit, Fragen zu stellen, war
überaus verlockend. Ausserdem:
Drehbuchschreiben ist meine Profession. Ich
sagte «ja» und ich habe es während der
Arbeit oft bereut. (Im nachhinein nicht,
aber davon wird noch die Rede sein.)
Die Arbeit erwies sich nämlich schon
sehr bald als überaus schwierig, das zu
Leistende als Utopie. Wie sollte man
Theologie in Spielhandlung umsetzen,
ohne erstere zu verwässern, letztere zu
überfrachten? Hätte ich mein Gagendrittel

nicht schon verjubelt gehabt - bei

14


	Betroffenheit durch Identifikation

