Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz fur kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 32 (1980)

Heft: 18

Artikel: Betroffenheit durch Identifikation
Autor: Jaeggi, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-933087

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-933087
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die im Film dargestellte Situation, die
eigene Existenz der Zuschauer und die
darin  angestossenen  Grundfragen
christlichen Glaubens kommen auf
diese Weise miteinander in einen leben-
digen Prozess, der im personlich enga-
gierten Gesprach der Teilnehmer seine
Entsprechung findet. Dabei ergeben
sich fur den Zuschauer und den Ge-
sprachsteilnehmer Uberraschende Ent-
deckungen, wenn er mit anderen er-
fahrt, wie vielfaltig Personen und Hand-
lung zu «Auslésern» werden koénnen;
wenn er entdeckt, wie die Hauptperso-
nen des Films zugleich auch Anteile sei-
ner selbst sein kénnen: die engagiert
fromme Schwester Agnes, die so leicht
belehrend wirken kann (weil sie nicht
far sich behalt, was ihr wichtig ist) —
der selbstbewusste, fast eingebildete,
aggressiv wirkende Besserwisser
Dr.Scholz, der erst nachdenklich wird,
wenn ihm das Leben ein Bein stellt — die
aufgeschlossene und doch so ungesi-
cherte Marianne, die sich ihr Suchen
nicht mit frommen oder klugen Spri-
chen erspart — und schliesslich der
schillernde Dr.Sryananda, der mit sei-
ner vornehmen Andersheit fasziniert
und zugleich provoziert. Welch ein
Schauspiel, in diesen Figuren als' Zu-
schauer mir selber mit meinen verschie-
denen Seiten und Verhaltensmoglich-
keiten auf die Spur zu kommen und
mich gerade deshalb personlich verwik-
keln zu lassen in das, was mir «vor-ge-
spielty oder «vor-gesagt» wird!

Der Film braucht das Gespréch

Weil in dieser Sendereihe Leben zu-
meist nicht zum blossen Beispiel fur
eine «hohere Wahrheit» verkirzt ist,
wird erfahrbar, wie wenig Glaube sich
mit Theorie («Wissen von Glaubensdin-
gen») begnigen kann. Wo Christen,
praktizierende wie distanzierte, mitein-
ander in ein Gesprach uber ihre gebro-
chenen Erfahrungen mit dem Glauben
finden, verwirklicht sich die Lernchance
dieser Fernsehreihe.

«Glaubensgesprache, ... wie sie uns
(hier) nahegelegt werden, gehen davon
aus, dass unser Leben voll ist von Bege-
benheiten, die Uber sich hinausweisen,

10

die Fragen zurucklassen, die uns hin-
weisen auf den Weg zum Letztgultigen.
Wenn wir diesen beschwerlichen Weg
(in Gemeinschaft mit anderen) gehen,
wenn wir uns durch Sackgassen nicht
endglltig entmutigen lassen, wenn wir
uns nicht einbliden, eine Abkurzung
fliihre auch ans Ziel, dann eroéffnen sich
neue Moglichkeiten. Die Botschaft
Jesu, die uns doch oft trotz ehrlichem
Bemiihen fremd bleibt, kann sich als et-
was erweisen, das auch in mein Leben
gesprochen ist, denn: Jesus ist in sei-
nen Reden, seinen Gleichnissen ausge-
gangen vom alltaglichen Leben. Zwar
haben sich seither beinahe die gesam-
ten Lebensumstédnde geandert, aber die
Grunderfahrungen des Menschen sind
sehr ahnlich geblieben. Die Worte Jesu,
die den damaligen Menschen beunru-
higt, herausgefordert, getrostet, ermu-
tigt, befreit und verandert haben, kon-
nen uns deshalb heute in gleicher
Weise berlhren...» (A. Heggli).

Andreas Imhasly-Humberg

Betroffenheit durch Identifikation

Warum, so wird man fragen mussen,
haben die Autoren des Medienverbund-
Projektes «Warum Christen glauben»
als gesprachsauslosenden Faktor eine
fiktive, erfundene Geschichte gewahlt?
Warum haben sie, um moglichst nahe
an der Realitat zu bleiben, nicht das
Mittel des Dokumentarischen vorgezo-
gen?

Uber die Rolle der Fiktion

Die Fragen sind berechtigt, weil der do-
kumentarische Film, gleichgultig ob er
in Kinos (und kinodhnlichen Spielstel-
len) oder im Fernsehen gezeigt wird, in
den Augen des Betrachters, das heisst
in einem ihm anerzogenen Bewusstsein,
nach wie vor als der Wirklichkeit naher-
stehend gilt als der fiktive Film. Zwar
hat sich, vor allem in jiingster Zeit und
im Zusammenhang mit einer etwas kriti-
scheren Haltung gegenuber dem Fern-
sehen, doch die Erkenntnis eingestellt,



dass auch der dokumentarische Film
nicht objektiv im eigentlichen Sinn des
Wortes ist, sondern Wirklichkeit nur
ausschnittweise und aus einer von den
Autoren gepragten Sicht wiedergibt.
Dennoch vermittelt der dokumentari-
sche Film aus naheliegenden Griinden
mehr Authentizitat als der fiktive, den
wir vor allem als Spielfilm kennen.

Die Autoren von «Warum Christen glau-
beny», die zweifellos Wirklichkeit wie-
dergeben wollen — namlich die Realitat
des gelebten Glaubens und des aus ihm
wachsenden Mutes zur Lebensbewalti-
gung -, mussten sich zwischen zwei
Moglichkeiten entscheiden: Sie konnten
versuchen, die Frage, die sie in ihrem
Filmtitel stellen, mit dokumentarisch
aufgearbeitetem authentischem Mate-
rial gewissermassen im Beweisverfah-
ren zu beantworten. Sie hatten aber
auch die Wahl, mit einer konstruierten
Fallstudie, die im Gegensatz zum doku-
mentarischen Vorgehen nicht an den In-
tellekt des Zuschauers, sondern mehr
und eindeutiger an seine Emotionen ap-
pelliert, den Sinn und die Wohltat eines
starken Glaubens demonstrativ darzu-
stellen. Dass sie den zweiten Weg wahl-
ten, hat neben 6konomischen Grinden
— in der kurzen zur Verfigung stehen-
den Sendezeit lasst sich mit einem de-
monstrativen Fiktionsstil mehr aussa-
gen als mit einer beweisfuhrenden Do-
kumentation, die weit ausholen muss,
um alle Gesichtspunkte einzubringen —
auch didaktische Aspekte.

Die Erfahrung mit «Holocausty

Als 1978/79 die Fernsehserie «Holo-
caust» in der Bundesrepublik Deutsch-
land und in der Schweiz ausgestrahlt
wurde, fand ein Phanomen eine Bestati-
gung, um welches Medienwissen-
schaftler, -forscher und -publizisten
langst wussten: Mehr als alle eindruckli-
chen Dokumentarfilme uber die Juden-
verfolgung und -vernichtung durch die
deutschen Nationalsozialisten - er-
wahnt seien hier Erwin Leisers bemer-
kenswerte Kompilationsfilme «Mein
Kampfy», «Deutschland, erwache!» und
«Eichmann und das Dritte Reich» — lo-

3 7 : : i g3
«Mein Leben war schon!» — Ulrike Menzel
wartet auf das lebensentscheidende Ergeb-
nis einer Untersuchung.

Aus Folge 9: «Brot und Wein», Thema:
Eucharistie.

ste der vierteilige amerikanische Fern-
sehfilm Betroffenheit aus. Naturlich
wurde uber die Verbreitung durch das
Fernsehen — und die vorausgegangene
Information aus den Vereinigten Staa-
ten, wo die Serie schon friher Aufsehen
erregt hatte — ein ungleich grosseres
Publikum erreicht, als das mit dem Film
im Kino jemals moglich ware, aber dar-
aus resultiert das gewaltige Echo und
die sichtbare Erschutterung nicht allein.
Die starke Reaktion hat einen ganz an-
deren Hintergrund. An einem Beispiel
soll er verdeutlicht werden: Als nicht di-
rekt Betroffene vermag uns die Zahl von
taglich 6000 aus dem Warschauer
Ghetto in die Vernichtungslager von
Auschwitz und Treblinka deportierten
Juden nicht im notwendigen Masse auf-
zurutteln. Die Zahl bleibt abstrakt, und
die dahinter stehenden Schicksale ver-
bergen sich in der Anonymitat. Gewiss
regen sich — nimmt man davon Kenntnis
— Gefuhle wie Mitleid, Erbitterung oder

"



auch Wut, aber letztlich vermogen wir
das Ungeheuerliche nicht zu begreifen.
Unser Verstand und unser logisches
Denkvermégen reichen zum wirklichen
Verstehen gar nicht aus.

Anders verhalten wir uns beim Anblick
jener Fotografie, welche die Runde um
die Welt machte und die heute wie ein
Symbol fir das Elend aller Deportierten
und die Niedertracht ihrer Hascher
steht: Ein kleiner Bub, mager, den Kopf
mit einer Mutze bedeckt, wird in einem
Sammeltransport aus dem Warschauer
Ghetto abgefiihrt. Die Hande halt er
Uuber den Kopf erhoben, denn im Hinter-
grund steht ein Soldat mit der Waffe im
Anschlag. Die Augen des Buben drik-
ken Angst und Verzweiflung aus. Diese
Fotografie lost Betroffenheit aus. Im
Gesicht des Jungen, von dem wir heute
wissen, dass er in den Tod geschickt
wird, wird fir jeden Menschen, der
nicht durch und durch verroht ist, die
Not und die Verzweiflung der 6000 be-
greifbar. Aus der abstrakten Zahl wer-
den Menschenschicksale. Genau mit
diesem Mittel arbeitet «Holocaust».

Der Grundsatz von «Holocaust» besteht
darin, die Abstraktion der Geschichts-
schreibung aufzuheben und an ihre
Stelle Schicksale zu setzen: Schicksale,
die nachvollziehbar sind. Dazu wurden
von den Autoren Gerald Green und
Marvin Chomsky eigens zwei Familien
erfunden, in deren Leben sich — einem
dramaturgischen Kunstgriff folgend -
die Ereignisse der Zeit dramatisch spie-
geln. So sind es nicht anonyme Men-
schen wie in den russischen, amerikani-
schen, franzosischen und deutschen
Dokumentarfilmen, die der Betrachter
in den Konzentrationslagern sieht, son-
dern Personen, die er im Verlaufe des
Filmes kennen- und vielleicht auch lie-
bengelernt hat und mit deren Eigenar-
ten er vertraut geworden ist, ja sie viel-
leicht gar als die eigenen wiedererkannt
hat. Echte Anteilnahme stellt sich auf-
grund von ldentifikation ein. Identifika-
tion heisst, sich seelisch an einen ande-
ren Menschen zu binden, sich seine
Ideale, seine Weltanschauung und
seine Werturteile zu eigen zu machen.
Die Familie Weiss als Opfer der Juden-
verfolgung ist so konstruiert, dass sie

12

Identifikationsmoglichkeiten noch und
noch anbietet. Und auch die Familie
Dorf, in deren Schoss das Bose inkar-
niert ist, lasst sich identifizieren, weil
ihre Handlungsweise, getrieben durch
Karrieredenken, Ehrgeiz und kleinbir-
gerliche Denkungsart, nicht mystifiziert,
ins Damonische verzerrt wird, sondern
nachvollziehbar ist: aus eigener Erfah-
rung gewissermassen.

Nicht historische Wirklichkeit, aber
Wahrhaftigkeit

Die dramaturgische Polarisierung zwi-
schen Moérdern und Opfern, zwischen
Bosen und Guten, letztlich dargestellt in
der Konfrontation der beiden Familien
Dorf und Weiss, fuhrt gezwungener-
massen zu mancherlei Vereinfachun-
gen, Verkurzungen und Verzerrungen.
Geschichte wird da zugunsten einer ein-
schlagigen filmischen Dramaturgie zu-
rechtgebogen und vergrobert, mit dem
einzigen Ziel, ein Maximum an ldentifi-
kation und Emotion zu erzielen. Nicht
mit logischer Argumentation wird der
Betrachter mit dem Holocaust bekannt-
gemacht, sondern er wird auf der Ebene
seiner Gefuhle abgeholt und gewisser-
massen an die Seite der Opfer gezerrt,
um mit ihnen Angst auszustehen, sich
zu furchten, zu leiden.

Diese dramaturgische Methode ist nicht
neu. Vor allem der amerikanische Film
hat sie uber Jahre hinweg entwickelt
und in ihrer Wirksambkeit erprobt. Natiir-
lich hat sie auch ihre Grenzen. An «Ho-
locaust» gemessen, treten sie etwa da
zutage, wo der interessierte Zuschauer
gerne etwas Naheres Uber die Hinter-
grunde des Antisemitismus erfahren
mochte. Hintergrund bietet die Fernseh-
serie kaum. Den muss sich der Zu-
schauer selber beschaffen. Das ist auch
bei andern Fiktionsfilmen so. Erinnert
sei hier, um ein markantes und vielbe-
achtetes Beispiel zu nennen, an «The
China Syndrome» von James Bridges,
der dem Filmbesucher die unheimlichen
Perspektiven einer Kernkraftwerkpanne
dramatisch vor Augen fuhrt. Auch hier
wird der Hintergrund (Wahrscheinlich-
keit eines Zwischenfalls, technischer



und physikalischer Vorgang, sicher-
heitstechnische Aspekte durch den
Ausschluss von Risiken usw.) zugunsten
einer Polarisierung des Problems auf
menschliches Versagen aufgrund von
Profitgier und Korruption vernachlas-
sigt. Hier wie in «Holocaust» werden
wesentliche Teile der Wirklichkeit aus-
geklammert und zugunsten der Drama-
turgie bewusst vernachlassigt. Da fin-
den denn die Kritiker mogliche Ansatz-
punkte zu einer negativen Beurteilung.
Aber es gibt nun neben einer Wirklich-
keit der Ereignisse auch eine Wahrhaf-
tigkeit, die sich weniger an dusserlichen
Fakten als an der geistigen Haltung
messen lasst. Damit gehen sowohl die
Autoren von «Holocaust» wie von «The
China Syndrom» sehr sorgfaltig um.
Obschon manches exemplarisch und
damit vereinfacht, modellhaft darge-
stellt wird, stimmt der Gesamtzusam-
menhang. Das ist letztlich entscheidend
und bestimmt die Qualitat einer fiktiven
Geschichte.

Fakten als Ausgangspunkt

Um Irrtimern vorzubeugen: Es kann
hier keineswegs darum gehen, ge-
schickt konstruierte Fiktion gegen wis-
senschaftliche Arbeit und Dokumentie-
rung auszuspielen. Letztere bilden die
unerlasslichen Grundlagen, auf denen
die Fiktion, soll sie glaubwurdig und re-
levant sein, aufzubauen hat. Ohne die
Arbeit der Historiker, ohne die unzahli-
gen schriftlichen, fotografischen und fil-
mischen Dokumente, ohne die Uberlie-
ferung der Betroffenen, ware eine Fern-
sehserie wie «Holocaust» gar nie mo-
glich geworden. |hre Qualitdt kann man
daran messen, wie sie mit dem ihr an-
vertrauten Grundlagenmaterial umge-
gangen ist. Und ihre Wahrhaftigkeit be-
ruht auf dem Grad der Wahrscheinlich-
keit, mit der Fiktion und Wirklichkeit
austauschbar werden. Mit anderen
Worten: Fiktion wird um so glaubwurdi-
ger und damit wirksamer, je mehr sie
den Fakten und damit der Wirklichkeit
entspricht.

Von der Maoglichkeit, mit den Mitteln
der Fiktion Identifikation zu schaffen

und damit uber die Emotion des Zu-
schauers Betroffenheit auszulésen, sind
auch die Autoren der Fernsehreihe
«Warum Christen glauben» ausgegan-
gen. Erklarte Absicht der Serie ist es,
uber die Betroffenheit, die sich durch
Identifikation einstellt, Bewusstsein zu
erzielen. Das hat «Warum Christen
glauben» mit «Holocaust» gemeinsam.
Das Vorgehen ist legitim. Es ist es um
so mehr, als sich Probleme im Bereich
des Glaubens schlecht dokumentieren
lassen. Dafur gibt es verschiedene
Grinde. Da ist einerseits Glauben et-
was, das sich dem Vernunftmassigen
vielfach entzieht und viel mit einer inne-
ren geistigen Haltung und Bereitschaft
zu tun hat. So etwas lasst sich mit einer
Kamera kaum beobachten. Andererseits
findet Glauben zu einem wesentlichen
Teil nicht im offentlichen, sondern in
einem sehr personlichen, intimen Be-
reich statt. Innerste Empfindungen und
Glaubenserlebnisse werden zumal in
einer sakularisierten Welt_ nicht leicht
preisgegeben und an die Offentlichkeit
gebracht. Die fiktive Geschichte, als
Modellfall gestaltet, aber erlaubt es,
aufgrund von Fallstudien und unter
Wahrung der Intimsphare Betroffener,
mit Schauspielern bestimmte Situatio-
nen darzustellen, in welche der Doku-
mentarfilm nie eindringen dirfte.

Um dem Fernsehzuschauer den Zugang
zu erleichtern, haben die Autoren von

Dieser Artikel — wie auch jener der Dreh-
buchautorin Lida Winiewicz — ist bereits in der
«Reformatio» Nr.b, Mai 1980, erschienen.
Wir mochten in diesem Zusammenhang auf
diese «Reformation-Nummer aufmerksam
machen, die unter dem Titel «Fernsehen -
Medium zur Kommunikation des Lebens und
Glaubens?» nicht nur einlasslich auf das Me-
dienverbund-Projekt «Warum Christen glau-
ben» eingeht, sondern auch grundsatzliche
Aspekte und Moglichkeiten des Fernsehens
beleuchtet. Die Zeitschrift kann bei der Druk-
kerei Benteli AG, 3018 Bern, oder auch (iber
den Buchhandel bestellt werden. Preis:
Fr.5.50.

13



«Warum Christen glauben» ihre fiktiven
Geschichten sehr bewusst in einem
iberschaubaren Raum (Spital) angesie-
delt, wo sich Probleme um Glaubensfra-
gen fast gezwungenermassen ergeben
und auch Emotionen eine wesentliche
Rolle spielen. Zudem treten dort Situa-
tionen ein, die jedem Menschen begeg-
nen kénnen, was wiederum die Identifi-
kation erleichtert. Bewusst uberschau-
bar wird auch das Personeninventar ge-
halten. Fast in jeder Episode treten die
gleichen Protagonisten auf und werden
bald zu Vertrauten der regelmassigen
Fernsehzuschauer. Die Geschichten sel-
ber sind sehr einfach, fast klischeehaft
gehalten und sehr zweckbestimmt auf
die Exposition einer Glaubensfrage aus-
gerichtet. Absicht der Filme ist es, Ge-
sprache zu diesen Glaubensfragen aus-
zulosen.

Die Filme zu «Warum Christen glauben»
werden, wie jede Fiktion, auf ihre innere
Wahrheit, auf ihre Wahrhaftigkeit hin
gepruft werden mussen. Zu fragen ist,
ob der Gesamtzusammenhang trotz den
notwendigen Vereinfachungen und der
Modellhaftigkeit noch gewahrt ist, ob
die Protagonisten als ldentifikationsfi-
guren taugen, ob sich Betroffenheit ein-
stellt und uber sie hinaus ein Bewusst-
sein sich bildet, kurz, ob die gewahlte
Dramaturgie dem Anliegen gerecht
wird. Dass die Filme offensichtlich nicht
fir sich allein sprechen, sondern einer
Nachbearbeitung bedurfen, der Diskus-
sionsanstoss also verbal verstarkt wer-
den muss, ist ein Hinweis, dass die
Filme des Medienverbund-Projektes
«Warum Christen glauben» einer sol-
chen Uberprifung nicht in allen Teilen
standhalten. Durch einen Prozess der
Simplifizierung haben sich die fiktiven
Geschichten von der Wirklichkeit zu
weit entfernt. Dadurch werden emotio-
nale Betroffenheit ebenso wie Identifi-
kation weitgehend fehlgeleitet. Das
Prinzip der Bewusstseinsbildung uber
die fiktive Darstellung beruht nicht auf
der Erfindung modellhafter Geschich-
ten, sondern auf deren Bezug zur Reali-
tat.

Urs Jaeggi
14

Von der theologischen Abhandlung
zur filmischen Spielhandlung

Der Weg von der theologischen Ab-
handlung zur filmischen Spielhandlung
war, aus der Sicht der Drehbuchautorin,
steinig.

Vor allem wollte ich ihn nicht gehen. Ich
fand mich total ungeeignet fir das Un-
terfangen. Mein personliches Verhaltnis
zum Christentum - und bei diesem Auf-
trag liess es sich nicht als Privatsache
abtun - ahnelt am ehesten jenem der
Schwester Marianne: Ich wirde gern
glauben, wenn ich konnte.

Das sagte ich auch Herrn Feisst, dem
Initiator der Reihe, und erwartete be-
trubtes Nicken. Ich hatte mich geirrt.
Sendungen Uberzeugter fur Uber-
zeugte, fand er, gabe es genug. |hm
ginge es vielmehr darum, den «Ande-
ren» entgegenzukommen, den Men-
schen meines Schlags, den Fragenden,
Suchenden, jenen, deren es Hundert-
tausende gibt, Menschen, die sonntags
nicht in die Kirche gehen, vor Tisch
nicht beten, nicht kirchlich geheiratet
haben, sich aber dennoch bemuhen,
und zwar nach besten Kraften, ihr Tage-
werk zu tun, einander zu respektieren
und ihre Kinder zu halbwegs friedlichen
Menschen zu erziehen. Solche Men-
schen, meinte Herr Feisst, und auch ich
meine es aus Erfahrung, erfuhren nicht
ungern mehr uber jene Anderen, die
glauben, denn die Tatsache, dass die es
tun, beschaftigt sie mehr, als sie selbst
wissen und fur moglich halten.

Warum glauben diese Anderen, fragt
man sich in Grenzsituationen, was befa-
higt sie dazu? Begnadung? Unwissen-
heit? Angst? Naivitat? Seelengrdsse?
Die Maoglichkeit, Fragen zu stellen, war
uberaus verlockend. Ausserdem: Dreh-
buchschreiben ist meine Profession. Ich
sagte «ja» und ich habe es wahrend der
Arbeit oft bereut. (Im nachhinein nicht,
aber davon wird noch die Rede sein.)
Die Arbeit erwies sich namlich schon
sehr bald als Uiberaus schwierig, das zu
Leistende als Utopie. Wie sollte man
Theologie in Spielhandlung umsetzen,
ohne erstere zu verwassern, letztere zu
uberfrachten? Hatte ich mein Gagen-
drittel nicht schon verjubelt gehabt — bei



	Betroffenheit durch Identifikation

