
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 32 (1980)

Heft: 18

Artikel: Glaube als Lebensperspektive : von den Chancen der Fernsehreihe

Autor: Imhasly-Humberg, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-933086

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-933086
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Fernsehreihe «Hier Städtische Geburtsklinik»

Glaube als Lebensperspektive-
Von den Chancen der Fernsehreihe

«Man muss die Menschen aus dem ein-
linigen Denken herausreissen - gewis-
sermassen als (Vorbereitung) bzw.
(Ermöglichung) des Glaubens, obwohl es
in Wahrheit erst der Glaube selbst ist,
der das Leben in der Mehrdimensionali-
tät ermöglicht.» (Dietrich Bonhoeffer)

«Moment, Moment! - ein Mann, der nie
(ich liebe dich) sagt, ist wie ein Mensch,
der nie betet, aber behauptet, er
glaubt?» - Die Krankenschwester
Marianne reagiert mit dieser Gegenfrage
auf eine Äusserung von Schwester Agnes

zum Verhalten ihres Freundes. Sie
leidet an der Sprachlosigkeit in ihrer
Beziehung zu dem Mann, mit dem sie
zusammenlebt. Und im Gespräch der beiden

Kolleginnen in einer Geburtsklinik
wird diese menschliche Erfahrung, die
der Film (12. Sendung) zurückhaltend
und doch provozierend eindringlich
erzählt, plötzlich transparent für die Frage
nach der Gestaltung unserer Gottesbeziehung

inmitten des Alltags. Erfahren
wir uns nicht auch als Glaubende immer
wieder sprachlos und deshalb alleingelassen?

Wenn Schwester Agnes recht
hätte: Wie finde ich für meinen Glauben
Worte, mit denen ich meine Beziehung
zu Gott und den Menschen ausdrücken
und zur Geltung bringen kann? - Hier
wird das Beten aus neuer Perspektive
zu einer aktuellen Frage, die den
einengenden Überdruss an verbrauchten
Formeln zu überwinden vermag. Gewiss
erscheint manche Aussage der
Ordensschwester Agnes beinahe kurzschlüssig,

wenn sie ihre Glaubensüberzeugung
mitten in ein Teeküchen-Gespräch

einbringt. Sie entgeht nicht der Gefahr,
Glaube und Leben allzu rasch ineins zu
setzen. Und doch zeigt sich in dieser
Fernsehreihe immer wieder die Chance,
dass konkrete Erfahrungen, die der Film
zeigt, zum Gleichnis werden für
heilsame Entdeckungen des glaubenden
Menschen.

Glaubenskunde als Fernsehkurs?

Am Anfang des Medienverbundprojekts
stand zunächst die Absicht, Glaubensfragen

ins Fernsehbild zu übersetzen.
Der «schwierige theologische Stoff
(sollte) in alltägliche Lebenszusammenhänge

gebracht und in filmische
Bildszenen gesetzt» werden. Ein Katechismus

also, der die wesentlichen
Glaubensinhalte in einer neuzeitlichen
Sprache vermittelt? Der bisherige Titel
«Warum Christen glauben» rückte die
Themen des Glaubens in den Vordergrund

und orientierte den Zuschauer so
auf verlässliche Antworten hin. Es
überrascht deshalb nicht, wenn das Interesse

an der Vertiefung religiösen Wissens

und am Thema die weitaus stärksten

Motive für die Teilnahme am Me-
dienverbundprojekt in Deutschland waren.

Eine «Glaubenskunde via Fernsehen»

entgeht jedoch der Spannung und
Widersprüchlichkeit in den verschiedenen

Formen des traditionellen Katechismus

oder des modernen Glaubensbuches
nicht. Um den inneren Zusammenhang

von Glauben und Leben erfahrbar
werden zu lassen, genügt es nicht, die
Glaubensthemen bloss zu «aktualisieren»

oder zu «visualisieren», d.h. sie in
einen aktuellen Bezug oder ins Bild zu
setzen. Das hat die Erfahrung mit dem
Medienverbundprojekt im Ausland
bestätigt.

Glaube ins Spiel des Lebens gebracht

Der entscheidende Durchbruch zum
Ziel des Projekts gelang durch die
Spielhandlung, für die Lida Winiewicz (Wien)
verantwortlich zeichnet. Sie sollte «zeigen,

wie Glaubensinhalte im
Zusammenhang unserer Lebenswelt zur
Sprache kommen» (Vorwort zum
deutschen Begleitbuch). Was ihr gelang,
übertrifft diese Anforderung: Sie
vermochte Lebenssituationen in ihrer ganzen

Dichte einzufangen, die aus sich
selbst heraus Fragen stellen, uns Fragen
geradezu in den Mund legen und uns so
in eine lebendige, persönliche Auseinan-

8



dersetzung verwickeln. Natürlich sprechen

die vier Identifikationsfiguren der
Sendereihe - aus mediendidaktischen
Gründen sind der Ort und die Hauptdarsteller

durch alle Sendungen durchgehalten

- das zugrundeliegende Thema,
einen bestimmten Glaubensinhalt,
direkt an. Aber durch die zu einer
Spielhandlung komprimierte Lebenssituation
sehen wir uns als Zuschauer nicht nur
verstandesmässig mit «Glaubensdingen»

konfrontiert, sondern es wird für
uns erlebbar, wie unsere alltäglichen
Erfahrungen selbst durchsichtig werden
können auf unsere Glaubensfrage hin.
Der Drehbuchautorin, die aus dem
vertrauten Land der Theologie aufbrach in
unbekannte Gefilde, von Fachleuten mit
allem notwendigen «Proviant» ausgerüstet,

ist es zu danken, wenn heute viele
Zuschauer entdecken, dass «glauben
einfacher ist, als man glaubt». Einfacher
in dem Sinne, wie wir sagen können,
dass im Alltag die Praxis «einfacher» ist
als alle Theorie. Also keineswegs leichter

oder gar simpler, aber lebensnah
und zugänglich.

«Hier Städtische Geburtsklinik» - nur
ein neuer Titel?

Der Drehbuchautorin gelang also mehr,
als ihr das von Theologen erarbeitete
Konzept zur Fernsehreihe aufgegeben
hatte: Ihre Spielhandlungen bieten
vielfache Anknüpfungspunkte für ein erfah-
rungsbezogenes und lebensorientiertes
Glaubenslernen. Statt einer
populärwissenschaftlichen Darstellung
theologischer Probleme zeigen die Filme
«alltägliches Leben, Szenen, die uns allen
auch widerfahren könnten. Die
Hauptdarsteller sprechen über die
menschlichen Grunderfahrungen, die in
diesem Spiel anklingen, diskutieren, ob
und wie dies mit Christsein, mit Glauben

etwas zu tun habe. Das
Glaubensgespräch gewinnt hier einen neuen
Ansatz - leichter wird es allerdings wohl
nicht. Was eine Geburt mit Erlösung,
was ein Autounfall mit Gott, was ein
Spaziergang mit Heiligem Geist, was
ein Generationenkonflikt mit Kirche zu
tun hat, liegt nicht einfach auf der
Hand. Dass (aber) jede Erfahrung mei¬

nes Lebens auch eine Glaubenserfahrung
sein kann, ist uns vielleicht deshalb

so fremd, weil wir zuviel über den Glauben

wissen/» (Andreas Heggli)
Es ist deshalb meines Erachtens auch
eine Konsequenz der Entwicklung dieses

Medienverbundprojekts zu einem
Medium der Auseinandersetzung mit
unseren Lebenserfahrungen in der
Perspektive christlichen Glaubens, wenn
diese Sendereihe in der Schweiz nun
unter neuem Titel ausgestrahlt wird. Bei
allen Überlegungen zur Attraktivität
einer Sendung, die mitgespielt haben
mögen, unterstreicht der neue Titel,
dass wir mit unserer Frage nach dem
Glauben auf das Leben selbst verwiesen
sind.

Aus der Erfahrung lernen heisst neue
Erfahrung ermöglichen
Die Sendungen der Reihe bieten dem
Zuschauer zwar zahlreiche Haftpunkte
kritischer Ablehnung: in der Auswahl
der Einzelsituationen wie der Entwicklung

der Story; in der Charakterisierung
der tragenden Rollen (Dr. Scholz) und in
der Typisierung der verschiedenen
persönlichen Einstellungen (Schwester
Agnes); in der erzählenden Präsentation
der Einzelgeschichte wie in ihrer thematischen

Entfaltung! Es gibt in dieser
Sendereihe - zugleich faszinierend und
ärgerlich! - qualitativ ein Auf und Ab,
das den verschiedenen Einstellungen
des Zuschauers gleicht. Sobald dieser
jedoch seine «film-kritische»
Beobachter-Stellung aufgibt und sich persönlich
in seinen widersprüchlichen Erfahrungen

ansprechen lässt, wird er in eine
sehr aktuelle Auseinandersetzung
hineingenommen: Von einer vordergründigen

Warum-Frage wegkommend,
begegnet er in den erzählten Situationen
Fragen seines eigenen Lebens. Indem
er diese im Guten und im Bösen
ernstzunehmen beginnt, eröffnet sich
Gottesglaube, zumal in der christlichen
Gestalt der Jesus-Nachfolge, als mögliche
Chance auch für ihn: Offenbarung
«geht auf» als neuer Weg im Alltag, als
Einladung, Gewohntes zu überspringen
und etwas Neues zu versuchen, das
verlockt, herausfordert und verändern
kann.

9



Die im Film dargestellte Situation, die
eigene Existenz der Zuschauer und die
darin angestossenen Grundfragen
christlichen Glaubens kommen auf
diese Weise miteinander in einen lebendigen

Prozess, der im persönlich
engagierten Gespräch der Teilnehmer seine
Entsprechung findet. Dabei ergeben
sich für den Zuschauer und den
Gesprächsteilnehmer überraschende
Entdeckungen, wenn er mit anderen
erfährt, wie vielfältig Personen und Handlung

zu «Auslösern» werden können;
wenn er entdeckt, wie die Hauptpersonen

des Films zugleich auch Anteile seiner

selbst sein können: die engagiert
fromme Schwester Agnes, die so leicht
belehrend wirken kann (weil sie nicht
für sich behält, was ihr wichtig ist) -
der selbstbewusste, fast eingebildete,
aggressiv wirkende Besserwisser
Dr. Scholz, der erst nachdenklich wird,
wenn ihm das Leben ein Bein stellt - die
aufgeschlossene und doch so ungesicherte

Marianne, die sich ihr Suchen
nicht mit frommen oder klugen Sprüchen

erspart - und schliesslich der
schillernde Dr. Sryananda, der mit seiner

vornehmen Andersheit fasziniert
und zugleich provoziert. Welch ein
Schauspiel, in diesen Figuren als
Zuschauer mir selber mit meinen verschiedenen

Seiten und Verhaltensmöglichkeiten
auf die Spur zu kommen und

mich gerade deshalb persönlich verwik-
keln zu lassen in das, was mir «vor-ge-
spielt» oder «vor gesagt» wird!

Der Film braucht das Gespräch

Weil in dieser Sendereihe Leben
zumeist nicht zum blossen Beispiel für
eine «höhere Wahrheit» verkürzt ist,
wird erfahrbar, wie wenig Glaube sich
mit Theorie («Wissen von Glaubensdingen»)

begnügen kann. Wo Christen,
praktizierende wie distanzierte, miteinander

in ein Gespräch über ihre
gebrochenen Erfahrungen mit dem Glauben
finden, verwirklicht sich die Lernchance
dieser Fernsehreihe.
«Glaubensgespräche, wie sie uns
(hier) nahegelegt werden, gehen davon
aus, dass unser Leben voll ist von
Begebenheiten, die über sich hinausweisen,

die Fragen zurücklassen, die uns
hinweisen auf den Weg zum Letztgültigen.
Wenn wir diesen beschwerlichen Weg
(in Gemeinschaft mit anderen) gehen,
wenn wir uns durch Sackgassen nicht
endgültig entmutigen lassen, wenn wir
uns nicht einbliden, eine Abkürzung
führe auch ans Ziel, dann eröffnen sich
neue Möglichkeiten. Die Botschaft
Jesu, die uns doch oft trotz ehrlichem
Bemühen fremd bleibt, kann sich als
etwas erweisen, das auch in mein Leben
gesprochen ist, denn: Jesus ist in seinen

Reden, seinen Gleichnissen
ausgegangen vom alltäglichen Leben. Zwar
haben sich seither beinahe die gesamten

Lebensumstände geändert, aber die
Grunderfahrungen des Menschen sind
sehr ähnlich geblieben. Die Worte Jesu,
die den damaligen Menschen beunruhigt,

herausgefordert, getröstet, ermutigt,

befreit und verändert haben, können

uns deshalb heute in gleicher
Weise berühren...» (A. Heggli).

Andreas Imhasly-Humberg

Betroffenheit durch Identifikation

Warum, so wird man fragen müssen,
haben die Autoren des Medienverbund-
Projektes «Warum Christen glauben»
als gesprächsauslösenden Faktor eine
fiktive, erfundene Geschichte gewählt?
Warum haben sie, um möglichst nahe
an der Realität zu bleiben, nicht das
Mittel des Dokumentarischen vorgezogen?

Über die Rolle der Fiktion

Die Fragen sind berechtigt, weil der
dokumentarische Film, gleichgültig ob er
in Kinos (und kinoähnlichen Spielstellen)

oder im Fernsehen gezeigt wird, in
den Augen des Betrachters, das heisst
in einem ihm anerzogenen Bewusstsein,
nach wie vor als der Wirklichkeit
näherstehend gilt als der fiktive Film. Zwar
hat sich, vor allem in jüngster Zeit und
im Zusammenhang mit einer etwas
kritischeren Haltung gegenüber dem
Fernsehen, doch die Erkenntnis eingestellt,

10


	Glaube als Lebensperspektive : von den Chancen der Fernsehreihe

