
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 32 (1980)

Heft: 6

Rubrik: Filmkritik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FILMKRITIK

Rheingold
BRD 1977. Regie: Nikiaus Schilling (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 80/80)

Ein Film, an dem sich, offensichtlich, wieder einmal die Geister scheiden. «Kitsch»,
«trivial», «melodramatisch» sind als handliche Leerformeln hurtig in Anschlag
gebracht. Dabei wird dann dem Regisseur als Ideologie unterschoben, was er durch
die überlegene Handhabung der Inhalte und Formen doch gerade als originale
Leistung ausgewiesen hat. Die Romantik und deren todessehnsüchtige Beschwörung
von Liebe und Traum erscheinen nun aufgehoben in einer Ekstase und einem
Verlöschen, die an einem zeitgenössischen Sagenstoff sich entzündet haben: der
Wunsch, zu ziehen und fortzuziehen, vermittelt in einem «Zugfilm» von ungewöhnlicher

Geschlossenheit. Selten ist ein Thema mit derart leidenschaftlicher Beharrlichkeit

optisch umworben worden wie diese Fahrt hier mit dem TEE-Zug «Rheingold».

Der Film nährt sich ganz aus jener Faszination, die das Kino seit «L'arrivée
d'un train» der Brüder Lumière und «La roue» (1923) von Abel Gance nicht mehr
losgelassen hat.
«Rheingold» ist Nikiaus Schillings dritter langer Spielfilm. Der 1944 in Basel geborene

Regisseur absolvierte eine Lehre als Graphiker und begann dann, als Kameramann

zu arbeiten. Seit 1965 in München ansässig, hat er unter anderen «48 Stunden
bis Acapulco» von Klaus Lemke, «Detektive» von Rudolf Thome und «Der Bräutigam,

die Komödiantin und der Zuhälter» von Jean-Marie Straub photographiert.
1971 war - nach mehreren Kurzfilmen - «Nachtschatten» fertiggestellt. In den
folgenden Jahren entstanden Drehbücher, von denen erst 1976 «Die Vertreibung aus
dem Paradies» und im Jahr darauf «Rheingold» realisiert werden konnten.
«Rheingold»: In einer Vorbemerkung wird an die erstmals 1928 im Verkehr zwischen
der Schweiz und Holland eingesetzten Pullman-Wagen erinnert, durch die sich mit
dem Namen bald einmal die Vorstellung von Luxus und Geschwindigkeit verband.
Schilling entbindet den Namen vom letzten Rest an sachlichem Dienstcharakter
und gibt ihm den Zauber und die Verheissung zurück, die die Geschichte des
Rheins, dieses deutschen Stroms par excellence, in Mythos und Sage birgt. Der
Auftakt der Fahrt in Hoek van Holland ist gleichsam ein Einpendeln in die allmählich
an Stossrichtung gewinnende Bewegung. Nach einigen Rangierbewegungen, nach
einem wie unentschlossen wirkenden Hin und Her der Wagen steigert sich die
Geschwindigkeit rasch, ohne die Verwendung übermässig akzelerierender Montage.
Der grossartige Sog der Bewegung, die Empfindung von Geschwindigkeit und
Wucht lässt den Betrachter nicht mehr los. Ungeduldig wünscht er das Ende der
Fermaten in den Bahnhöfen herbei, bis der Schluss ein banal-beruhigtes Ende
bringt.
In Düsseldorf steigt Elisabeth Drossbach (Elke Haltaufderheide, die Hauptdarstellerin

und Produzentin bereits der früheren Filme Schillings) zu, die Frau eines
Diplomaten, die sich nach einem Besuch bei ihrer Mutter (Alice Treff) auf dem Rückweg
nach Genf befindet. Sie liebt den Eisenbahnkellner Wolfgang Friedrichs (Rüdiger
Kirschstein), mit dem sie bereits zusammen zur Schule gegangen ist. Zufällig befindet

sich ihr Mann (Gunther Malzacher) ebenfalls im Zug und beobachtet die
beiden. Im Abteil versetzt er ihr mit einem Brieföffner unvermittelt einen Stich in den
Unterleib, an dem sie langsam innerlich verblutet. Nach der Tat verlässt er in
Koblenz verstört den Zug und jagt ihm gleich darauf wie besinnungslos über Hunderte
von Kilometern hinweg im Taxi nach. Im Abteil hat Elisabeth gegenüber eine
Unbekannte (Petra Maria Grühn) Platz genommen und liest, unergründlich lächelnd, ei-

18



nen Brief. Später erzählt ein alter Mann seiner Enkelin die Geschichte von der Lorelei,

während vor dem Fenster, in magisches Licht getaucht, jene deutschen
Seelenlandschaften vorbeigleiten, die den Rhein der Romantik konstituieren. In immer
rascherer Abfolge drängen Elisabeths Erinnerungen herauf, alle in fast schon
phantastisch anmutender Manier mit dem Bild des bald in weiter Ferne kaum
wahrnehmbaren, bald in normaler Fahrt die Bildmitte durcheilenden, bald wie ein Phantom

aus der Nacht aufsteigenden Zuges verbunden. Ihr ganzes Leben, ihre Liebe zu
diesem Mann ist derart untrennbar mit dem Zug verbunden, dass diese Reise rhein-
aufwärts, zu den Quellen, zu den Anfängen folgerichtig im Tod endet. Kurz vor
Basel, während rotgoldenes Licht auf dem Wasser schimmert, gleitet sie tot zu
Boden. Die letzten Einstellungen des Films zeigen durch den Sucher der Kamera eines
Hobbyfilmers, wie ihr Körper durch die Bahnhofshalle gefahren wird, während ein
kauziger Erfinder, der mit ihr im gleichen Abteil gesessen hat, von der Polizei abgeführt

wird, nachdem sich die beiden Männer, die eben noch wild miteinander
kämpften, davongestohlen haben. Christoph Egger

Harry and Tonto
USA 1974. Regie: Paul Mazursky (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 80/57)

Einmal mehr die Geschichte eines alten Menschen. Diese Feststellung sei positiv
vermerkt: Die Wiederaufwertung des Alters schlägt sich auch im Kino nieder - vom
Kino wiederum wird sie gefördert. Ein lebenswertes Alter zu zeigen, nicht
resignierte Todeserwartung und nicht verdrängende Pseudo-Aktivitäten - solches hatten

und haben eine beträchtliche Reihe von Filmen in den letzten Jahren zum
Inhalt. So unterschiedlich sie sein mögen, eines ist ihnen gemeinsam: Ob mit dem
Genre des Krimis («The Late Show»), ob mit der Beschreibung einer kleinbürgerli-

19



chen Existenz («Die plötzliche Einsamkeit des Konrad Steiner»), ob mit dem Witz
der absurden Komödie («Harold and Maude») oder mit der Poesie («Les Petites
Fugues»), - sie alle erweisen dem Alter den Respekt, für den auf dem Höhepunkt des
Jugend- und Jugendlichkeitskultes in den Sechzigerjahren kein Platz mehr war. Ein
Respekt, der nicht pflichtschuldig den Jahren die Reverenz erweist, sondern dem
oft leicht anarchisch gefärbten Potential einer Minderheit, deren Minoritätenstatus
sich von andern nur dadurch unterscheidet, dass die meisten ihn einmal am eigenen

Leibe erfahren werden. «Ageism», der Begriff für die Diskriminierung des
Alters, ist ins englische Vokabular eingegangen wie Sexismus oder Rassismus, und
die «grauen Panther», die aufbegehrende Altersbewegung in Amerika, würde etwa
einer Lina Braake die Mitgliedschaft nicht verwehren.
«Harry and Tonto» ist im gleichen Jahr gedreht worden wie «Lina Braake» (1974),
kann also bereits Vorläuferstatus in der «Seniorenwelle» beanspruchen. Dass er
mit Verspätung in die europäischen Kinos gelangt, dürfte einerseits mit dem eben
beschriebenen Trend zusammenhängen (die Kinoindustrie traut Minderheiten nur,
wenn sie vermarktbar werden), anderseits mit dem Erfolg, den Regisseur Mazursky
mit seinem bekanntesten Film, «An Unmarried Woman», hier in Europa buchte.
Mazursky unterlegt seinem alten Mann Harry Combes (dargestellt von Art Carney)
weniger von jenem symbolischen Wert, der Harry Combes' Schicksalsgenossen in
Europa manchmal etwas aufdringlich umschwebt. Auch Harry muss um seine
Menschenwürde kämpfen, ist aber weniger vom Anspruch der Stellvertretung belastet
als etwa eine Lina Braake, die ihre Identität im Kontrast zu einer vegetierenden
Altersheim-Umgebung erhält. Harry lebt in New York; in dieser Deponie der Aussenseiter

gesteht man ihm das gleiche Recht auf eigene Lebensgestaltung zu wie allen
andern, das heisst, solange er sein Grossstadt-Leben nicht mit einer Ziffer auf der
Mordstatistik büssen muss. Zwar wird Harry regelmässig überfallen und seine
Wohnungstür hat vier Schlösser, aber der Witwer und ehemalige Lehrer lebt mit
seiner Katze Tonto in einer vertrauten Umgebung, wo er sich daheim fühlt.
Mit dem Abbruch des Hauses wird Harrys Heimat zerstört. Er wehrt sich bis zum
äussersten, die Polizei muss ihn aus dem Haus tragen. Vertrieben, einem King Lear
ähnlich, mit dem er sich vergleicht, versucht Harry noch für kurze Zeit bei seinem
Sohn und dessen Familie im New Yorker Vorort ein Zuhause zu finden. Doch der
Verlust der gewohnten Lebensweise und der Drang nach Eigenständigkeit machen
ihn rastlos, führen ihn auf eine Reise durch den Kontinent, ein «Easy Rentner», wie
der «Spiegel» treffend kalauert.
Der alte Mann auf der Strasse, mit Bus und Auto, als Stopper: Diese Konstellation
dürfte in der «on the road»-Tradition eher selten sein. Auch hier stilisiert Mazursky
das Unterwegssein nicht unbedingt zu einem neuen Lebensgefühl, betont er nicht
allzusehr den Symbolwert des Aus- und Aufbruchs. Zwar werden zu Anfang die
Parallelen mit King Lear noch lose eingehalten, so wie Harry sie selbst sieht: Offizieller

Reiseanlass ist der Besuch bei seinen zwei weiteren Kindern. Die jüngste Tochter

lebt in Chicago, sie liebt er am meisten, mit ihr streitet er am meisten. Ellen
Burstyn, als Alice in «Alice doesn't live here anymore» selbst einmal «on the road»,
schlittert auf dem Schutthaufen der schweigenden Mehrheit verbittert von Scheidung

zu Scheidung. Weder bei ihr noch beim zweiten Sohn, der in Kalifornien eine
verkrachte Spieler-Existenz führt, hält Harry es lange aus. Am Schluss des Films
hat er sich - vorläufig? - in Los Angeles niedergelassen, dort wo der letzte Verlust
ihn getroffen hat, der Tod von Tonto.
Mazursky schildert Harrys Reise ohne aufdringlich deutende Kommentierung:
Trauer und Hoffnung, leise Bitterkeit und Witz halten sich die Waage. Harrys
Stationen sind nicht Dramaturgie in einem Entwicklungsroman, es sind Zufallsstationen

zwischen Vergangenheit, Gegenwart und - falls überhaupt - beinahe unmerklich

angedeuteter Zukunft. Die neue Heimat findet Harry nicht bei seinen Kindern,
alle auf ihre Art kaputte Vertreter des «American way of life», sondern bei den
Rand-Existenzen, den Ausgeflippten, die sich erfolgreich um den Mittelweg drük-

20



ken: Mittelklasse, Mittelalter, midlife-crisis. Der Neffe mit dem buddhistischen
Schweigegelübde und der makrobiologischen Diät, die junge Ausreisserin (hervorragend

gespielt von Melanie Mayron, Hauptdarstellerin aus «Girlfriends»), die
exzentrische Jugendliebe, der Quacksalber und der indianische Wunderheiler - die
Begegnung mit ihnen liefert dem Film seine Struktur, die lose, zufällig, fliessend,
Harrys neuer Lebensweise entspricht. Die gewisse Langatmigkeit und der Eindruck
des Fragmentarischen, die der Film so erhält, können also durchaus als effektvolles,

formales Pendant zur Thematik gesehen werden. Mazursky hat ein feines
Gespür für die kleine Charakterisierung, für das richtige Mass an Zurückhaltung
zugunsten einer lapidaren Schilderung von Nebensächlichkeiten, die sich schliesslich
ganz unauffällig zur Hauptsache summieren. Besonders gekonnt sind in dieser
Hinsicht die Anfangssequenzen mit der unspektakulären Schilderung eines
Grossstadt-Alltags, die Harrys Verbundenheit mit New York ohne den üblichen Glamour
einsichtig machen. Art Carney unterstützt mit seiner bedächtigen Darstellung den
verhaltenen Ton: Kein kauziges Chargieren, keine pfiffigen Mätzchen, sondern eine
differenzierte, ruhige Charakterisierung. Den Oscar, den er dafür erhielt, hat er sich
verdient. Pia Horlacher

Rocky II

USA 1979. Regie: Sylvester Stallone (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 80/62)

Vor vier Jahren machte ein märchenhafter Film in den Kinos Furore, der sich von
den anderen, zumeist pessimistischen Leinwandwerken darin unterschied, dass er
in rührend-naiver Weise eine optimistische Botschaft verkündete: Der Boxerfilm
«Rocky», der harten Machismus und zarte Empfindungen perfekt miteinander
verband, erinnerte vor allem die von Selbstzweifeln geplagten Amerikaner daran, dass
man es mit Glück, viel Arbeit und noch mehr Willensstärke zu etwas bringen kann.
Der Drehbuchautor und Protagonist Sylvester Stallone wurde durch diesen Film
über Nacht zum begehrten Star. Für ihn wurde der Traum vom kometenhaften
Aufstieg aus der Gosse, den er in der Filmfigur Rocky geträumt hatte, Wirklichkeit.
Eigentlich hatte Stallone «Rocky» so angelegt, dass keine Fortsetzung zu erwarten
war. Doch nach dem Riesenerfolg des billig hergestellten Filmes wurden die
Produzenten ganz kribbelig und ruhten nicht, bis «Rocky II» realisiert wurde. Auch dem
geistigen Vater kam der Rückgriff auf die Figur, die ihm Glück gebracht hatte, nicht
ungelegen. Nach zwei aufeinanderfolgenden Misserfolgen («F.I.S.T.», «Paradise
Alley») verblasste sein Stern am Hollywood-Himmel langsam aber sicher: Stallone
schrieb «Rocky II», der vom allmählichen sozialen Abstieg Rockys nach dem
grossartigen Kampf gegen den Box-Weltmeister Apollo Creed berichtet.
Sylvester Stallone soll den ersten «Rocky» innert weniger Tage verfasst haben: ein
Produkt seiner Gefühle. Die Fortsetzung hingegen wurde vom Verstand diktiert,
wurde auf Erfolg programmiert, was man dem Film anmerkt. Werden «Sequels»
(Fortsetzungen) normalerweise nach demselben, bewährten Muster ihrer Vorgänger

gestrickt, so ist Sylvester Stallone noch einen Schritt weitergegangen. Nicht
nur lässt er alle, auch die nebensächlichsten Personen und Motive aus dem ersten
«Rocky» wieder auftreten, er hat für die Szenen, in denen sich der Held auf den
Rückkampf vorbereitet, ganze Sequenzen, ja fast die einzelnen Einstellungen aus
dem von John G. Avildsen inszenierten Original-«Rocky» kopiert.
Der Film besitzt einige gute Ansätze zu einer eigenständigen, zeitweise recht bitteren

Geschichte. Diese Ansätze werden aber wegen dem selbstauferlegten Zwang,
eine positive Botschaft vermitteln zu wollen, nicht konsequent weiterverfolgt.
Stallone, alias Rocky, demonstriert mit einiger Selbstironie, wie seine Person vermarktet

wird. Er, der beinahe den Box-Weltmeister geschlagen hat, muss sich für
Werbeaufnahmen (von etwas muss er ja leben, denn ausser Boxen kann er nichts) in

21



einen Neandertaler verwandeln und von einem mickrigen Regisseurlein herumkommandieren

lassen. In dieser Welt der wirklich Mächtigen ist Rocky mit seiner
naiven, offenherzigen Haltung verloren. Der Film zeigt auch, wie der Erfolg Rocky zu
Kopf steigt - was sich allerdings nur darin äussert, dass er über seine Verhältnisse
zu leben beginnt -, wie der Ruhm zu verblassen anfängt, der soziale Abstieg
einsetzt, bis der bemitleidenswerte Rocky nach einem letzten Tiefschlag in Form einer
nahezu tragisch endenden Frühgeburt seiner Frau Adrian wieder zuunterst auf der
Aufstiegsleiter steht. Abgesehen von diesem letzten Schicksalstiefschlag wäre die
Schilderung glaubwürdig, würde sich Rocky in diesem Auf und Ab charakterlich
ändern. Doch durch alle Unbill hindurch bleibt er der nette Junge mit dem goldenen

Herzen - und da macht uns Stallone etwas vor, der ein ähnliches Wechselbad
miterlebt und in den Film autobiographische Elemente eingebaut hat. Er selber
liess sich beispielsweise nach «Rocky» von seiner Frau scheiden, die seinen gestiegenen

Ansprüchen wohl nicht mehr genügte. Solches konnte er natürlich nicht in
«Rocky II» einbringen, weil das vorbildliche Image des reinen Helden erhalten werden

muss, der im Film sogar Gott und Amerika hinter sich wissen darf. Wegen der
Aussparung derartiger, tiefer gehender Probleme bleibt das Interesse an «Rocky II»
auf die Handlungsebene beschränkt, in der die flach gezeichneten Charaktere den
Zuschauer nicht zu packen vermögen.
Bemerkenswert ist einzig das überzeugend choreographierte und spannend inszenierte

Box-Showdown zwischen Apollo Creed und Rocky. Die Gegner hämmern
erbarmungslos aufeinander ein (auch in Zeitlupe, mit widerhallendem Donnerge-
dröhne beim Aufprall der Fäuste auf den Kopf), entstellen sich gegenseitig die
Visage, bis nur noch eine undefinierbare rohe Fleischmasse die Stelle bedeckt, wo
sich einst das Gesicht befunden hat. Selten ist die Hässlichkeit und Brutalität dieses

Sports derart explizit dargestellt, aber auch zelebriert worden.
Tibor de Viragh

22



Yanks (Gestern waren wir noch Fremde)

Grossbritannien 1979. Regie: John Schlesinger (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung

80/67)

Die Stoffe des englischen Regisseurs John Schlesinger («Darling», «Midnight
Cowboy», «The Day of the Locust», «Marathon Man») verflachen zusehends. Das
Thema seines neuesten Films ist schon unzählige Male verarbeitet worden, zuletzt
im kürzlich gelaufenen, ebenfalls englischen «Hanover Street» von Peter Hyams:
Randnotizen zum Krieg, von Orten, wo Privates noch Raum zur Entfaltung hat.
Krieg ist hier Rahmen, nicht analysierter Hintergrund, spezielles Schicksal, das die
im Vordergrund stehenden zwischenmenschlichen Beziehungen auf spezielle
Weise prägt. (Anders die eigentlichen Kriegsfilme, wo die Skizzierung einiger
Einzelschicksale das kollektive Geschehen erlebbar machen soll.)
«Yanks» nennen die Bewohner von Stalybridge im nordenglischen Yorkshire die
Unmassen von amerikanischen Soldaten, welche von Ende 1942 bis zur alliierten
Festland-Invasion vor ihrer Kleinstadt stationiert sind. Gut genährt, selbstsicher
und laut, mit Kaugummis und Zigaretten um sich werfend, haben sie zwar Erfolg
bei der örtlichen Weiblichkeit, ziehen aber auch viele Aggressionen auf sich: Die
meist kleinbürgerliche, schlecht versorgte Bevölkerung fühlt sich von den eigenen
Verbündeten überrollt. Neben der mehr oder minder versteckten Prostitution
entsteht eine Reihe von echten Liebesbeziehungen zwischen Gl's und Engländerinnen.
Drei davon werden im Film gezeigt, hochgespielt nach bewährten Methoden: im
vornherein programmierte Abschiedstragik, künstlich emotionalisierte Situationen
wie Sylvesternacht oder ein Landspaziergang, bei dem ein Schiff mitten durch die
Wiesen - in einem Kanal - Richtung USA fährt. Der gediegen gemachte Film -
schliesslich handelt es sich um ein Stück glorreicher Vergangenheit - ist auch
ausgezeichnet gespielt. Vor allem der Hauptdarsteller Richard Gere ist bemerkenswert.

Die Zeichnung der zwei unterschiedlichen Volkscharaktere stimmt bis in
kleinste Gesten. Die Massenszene am Schluss des Films wirkt aufgesetzt und soll
wohl signalisieren, dass dies ein grosser Film sei. Sonst ist nicht viel zu sagen,
«Yanks» bietet rein gar nichts Neues und ist insofern ein völlig unnötiger Film.
Was mir dennoch interessant scheint: Wahrscheinlich absolut ungewollt wird hier
ein Katalog schichtspezifischer Verhaltensweisen demonstriert, oder mindestens
der gängigen Vorstellungen davon. Die verheiratete Oberschichts-Lady (Vanessa
Redgrave) trifft einen US-Offizier (William Devane). Aus Freundschaft wird Liebe
und dann Intimität, alles im Understatement, «comme il faut», auch noch als der
Gatte zurückkommt. Normen dürfen gesprengt werden, solange man die Formen
bewahrt. Auch der Truppenkoch Matthew (Richard Gere), von der eigenen Motelkette

träumender Sohn eines Restaurantbesitzers, verliebt sich - in Jean (Lisa
Eichhorn), Tochter eines Gemischtwarenhändlers. Die beiden haben's kompliziert, denn
Jean ist verlobt und ihre streng-konservative Mutter sorgt für Einhaltung der gut-

Tagung über den religiösen Kinderfilm

F-Ko. «Was macht einen Kinderfilm religiös?» lautet die Frage, mit der sich eine
«Analyse von Beispielen in direkter und indirekter religiöser Sprache» vom 5. bis
8. Mai in der Akademie der Diözese Rottenburg-Stuttgart befasst. Diskutiert werden

sollen die Entwicklung von Kriterien sowie die «aktuelle Landschaft».
Podiumsteilnehmer werden u.a. die Kinderfilmregisseurin Gloria Behrens, Kinderfilmemacher

Haro Senft, der Moraltheologe Prof. Dr. Dietmar Mieth, der Religionspädagoge
Prof. Dr. Günther Stachel und der Medienpädagoge Dr. Jürgen Barthelmes

sein.

23



bürgerlichen Normen. (Zum Glück sterben Verlobter und Mutter mit der Zeit.) Jean
und Matt selbst zweifeln jedoch nicht an den Normen, sondern sie leiden daran
(beispielsweise mit Impotenz im entscheidenden Moment). Molly (Wendy Morgan),
kesse Strassenbahn-Schaffnerin, angelt sich Danny (Chick Vennera), den Freund
Matts. Zum sozialen Hintergrund der beiden erfährt man nichts direkt, assoziiert
jedoch Unterschicht. Entsprechend benehmen sie sich eher animalisch-triebhaft
(«Du hast das Gehirn zwischen den Beinen», sagt Matt zu Danny.), schlafen sofort
miteinander, heiraten dann, und Molly wird schwanger. Wie gesagt. Neues bietet
der Film nicht. Markus Sieber

Prima della rivoluzione (Vor der Revolution)

Italien 1964. Regie: Bernardo Bertolucci (Vorspannangaben siehe Kurzbesprechung

80/61)

Bertoluccis zweiter Spielfilm könnte, überspitzt formuliert, als eine gesellschaftspolitische

Dreiecksgeschichte bezeichnet werden. Da wäre zuerst Fabrizio, der
Sohn wohlhabender Eltern in Parma, der sich eindeutig vom süssen Leben der
bürgerlichen Gesellschaft distanziert, denn er fühlt sich verlassen in deren Unverbind-
lichkeit. Er möchte den totalen Neubeginn, denn nur dieser führt seiner Meinung
nach weg von der etablierten Langeweile. Weiter wäre Cesare, der Lehrer, zu nennen.

Er ist Kommunist, zweifelt hin und wieder, doch er glaubt an die Rettung durch
einen Aufstand der Arbeiter. Und schliesslich ist da Gina, die Tante Fabrizios. Kurz
vor Ostern kommt sie aus Mailand zu Besuch. Sie ist vital und initiativ; zusammen
mit Fabrizio möchte sie den Neubeginn beschreiten. Während Fabrizio den anders
denkenden Bürgerlichen und Cesare den aktiven Kommunisten darstellt, verkörpert
Gina den Anarchisten. Sie ist diesbezüglich viel näher bei Fabrizio, der nicht vom
Aufstand einzelner Klassen, sondern vielmehr der Menschen als Wesen, als Individuen

träumt. Er wirft denn Cesare und den Kommunisten auch vor, dass sie den
Arbeiter vom süssen Leben des Bürgertums schwärmen lassen und dieses Leben als
erstrebenswert darstellen. Fabrizio und Gina haben erkannt, dass das Übel jeglicher

Bewegung - sei es jene der bürgerlichen Lebensart oder jene einer revolutionären

Bewegung - im Etablieren eines starren Zustandes liegt, der die Menschen in
ihrem freien und initiativen Handeln einengt. Demzufolge muss eine Umstrukturierung

umfassend sein.

Der Film beginnt mit Fabrizio, der quer durch die Stadt Parma rennt, er sucht ein
letztes Mal seine bürgerliche Braut Clelia auf, dieses reiche Mädchen voll von Un-
verbindlichkeit. Fabrizio ist von Anfang an auf der Flucht vor der etablierten
Gleichförmigkeit, er will ein letztes Mal vor der Neugestaltung, vor der Revolution, die
Süsse des Lebens sehen, die er ablehnt. In Gedanken lässt Bertolucci Fabrizio
erkennen, «dass die Sünde nichts anderes als ein Vergehen gegen die alltägliche
Sicherheit ist und nur aus Angst und verstaubter Tradition gehasst wird.» Fabrizio ist
auf der Flucht und gleichzeitig auf der Suche nach eigentlichem Leben, nach Liebe,
die mehr ist als blosse, vorgegebene Formsache.
Aber Weglaufen wird als sinnlos erkannt. Fabrizio bleibt auch nach der Trennung
von Clelia in Parma und wendet sich nach dem Tod seines Freundes Agostino an
den Lehrer Cesare, den Kommunisten. Eine verständnisfördernde Beziehung findet
Fabrizio aber erst zu Gina, seiner Tante. Gina, die anarchistische Komponente,
präsentiert ihre Überzeugung nicht nur in Form von Gesprächen mit Fabrizio, sondern
auch in ihrer Liebesbeziehung zu ihm, eine verwandschaftliche Liebesbeziehung,
die die bürgerliche Moral ja strengstens verbietet. Gina kümmert sich nicht darum,
und Fabrizio ist fasziniert von ihrer Offenheit. Beide aber sind wiederum gelähmt,
24



gelähmt von der Befürchtung, die zunehmend zur Gewissheit wird, dass die Revolution

nie kommen wird, dass ihre Ziele nicht realisierbar sind.
Der Film ist eine Bestandesaufnahme einer wegen mangelnder Initiative sich selbst
erschlaffenden Gesellschaftsordnung. Selbst das angebliche Gegenmodell, die
Unità, krankt an demselben Übel. Sie unterstützt eine bezüglich des Aufbaus einer
Gesellschaft ähnliche Ordnung wie das Bürgertum; lediglich die Rollen der einzelnen

Menschen, der Klassen sind vertauscht oder abgeändert. Fabrizio und Gina
aber möchten mehr, sie möchten frei von jeglicher einengenden Ordnung leben,
frei von Zwängen jeglicher Art, die nicht ihren Gedanken, ihrem Herzen entsprechen.

Ihre Tragik liegt darin, dass durch die Zerstörung der bestehenden Ordnung
zwangsläufig eine neue Ordnung entsteht, die wiederum zu Etabliertem werden
kann oder gar muss. Irgend eine Entwicklung, die einengend wirkt, wird geschehen.
Gina sagt Fabrizio einmal, dass sie die Männer «mit ihren Frauen und mit ihren
Kindern und ihren Familien» (eine feste Ordnung) hasse. Es ist kein Widerspruch,
wenn sie daraufhin anfügt: «Du gefällst mir, weil du noch kein Mann bist.» (Die
Ordnung ist noch nicht etabliert, es lässt sich aber nicht vermeiden - und dies
weiss Gina -, dass Fabrizio ein Mann wird.)

Für Bernardo Bertolucci ist «das Filmemachen ein Weg zur Selbstentdeckung» und
er betont, dass die «erzählten Geschichten Alibis sind, um über sich selbst zu
sprechen.» Bertolucci bringt seine eigene Existenz mit in den Film und stellt sie mit der
Prägnant der Darstellung sogleich wieder in Frage. Die Ehrlichkeit zeigt - wie bei
Fabrizio - seine Unsicherheit auf. Beim Anblick einer unberührten, wirklich schönen
Landschaft steigert sich Fabrizios Unsicherheit ins Erdrückende. Die Flucht wird
ziellos; die Umwelt hat auch ihre schönen Seiten, es kommt einzig darauf an, was
aus ihr gemacht wird. Fabrizio erkennt, «dass es für uns, die Kinder des Bürger-

25



turns, keine Rettung mehr» gibt. Er kann sich nicht dagegen wehren, dass er zu
einer Zeit vor der Revolution leben muss. Abgesehen davon liegen keine Hinweise
vor, die eine kommende Umwälzung andeuten. Fabrizio gehört zum jetzt lebenden
Bürgertum - daran ist nichts zu ändern. So lehnt er nunmehr nicht allein Cesare
wegen seiner vermeintlich fortschrittlichen, politischen Gesinnung ab, sondern
auch Gina, die sich nicht fest binden will. Die Verlassenheit von Gina und ihrer ehrlich

gemeinten, idealistischen Freizügigkeit stellt Bertolucci in äusserst einprägsamer

Weise dar, die seine Einfühlsamkeit in die Personen und Handlungen belegt.
Auf der Strasse stehend, wird Gina sowohl von Fabrizio wie auch von einem beiläufigen

anderen Mann verlassen. Beide entfernen sich in unterschiedlicher Richtung,
sie verschwinden in die Unschärfe der Distanz, während Gina im Vordergrund
stehend scharf gezeichnet bleibt. Wie Gina schaut die Kamera einmal Fabrizio nach,
schwenkt dann zum anderen Mann und zurück. Dies mehrere Male, bis die beiden
undifferenzierbar werden. Deutlich und klar bleibt nur Gina in ihrer Isolation. Es ist
einmal mehr zu früh gewesen, von der Revolte zu denken und zu sprechen.
Einen inszenatorischen Höhepunkt findet sich am Ende des Films, wo Fabrizio völlig
desillusioniert und hoffnungslos zu Clelia zurückkehrt und sie heiratet. Da lächelt
ein Priesterdiener schadenfreudig, obwohl er die Zusammenhänge gar nicht kennen

kann. Oder lächelt er aus echter Freude? Ganz eindeutig ist es nicht, wenngleich

ich vermute, dass eine Art von Schadenfreude dahinter steckt. Wichtig ist,
dass er lacht. Er lacht, ohne effektiven Grund, einfach so und dies macht Fabrizio in
seiner Erscheinung noch verlorener. Ebenso die erfreute, winkende und
klatschende Menge um das Auto der Vermählten. Vielleicht freuen sie sich über die
Rückkehr des Fabrizio zu ihrer Lebensform. Auch sie geben sich so, als würden sie
Fabrizio und die ganze Situation verstehen oder zu verstehen versuchen. Zu sagen
hat Fabrizio nichts mehr; man erinnert sich an den Satz: «Es ist mir im Laufe der
Zeit klar geworden, dass man nur mit den Menschen diskutieren kann, die dieselben

Anschauungen haben, wie man selbst.» Clelia und ihr Bürgertum sowie Fabrizio,

das sind zwei verschiedene Welten mit verschiedenen Anschauungen. Der
Idealist in Fabrizio ist gestorben, Fabrizio selbst hat jene undifferenzierte Süsse des
Lebens akzeptiert, die er zuvor vollständig abgelehnt hatte.
In einer dieser letzten Einstellungen liebkost Gina den jüngeren Bruder von Fabrizio.

Einzelne Ideen der Anarchie, besser der Freizügigkeit und der Lebensform der
Improvisationen, werden in einzelnen Personen weiterleben, in ihnen über eine
mehr oder weniger lange Zeit aufleben. Ob die Revolution zur Befreiung des
Menschen je stattfinden wird, bleibt fragwürdig, wenngleich Bertolucci nicht eindeutig
Stellung hierzu bezieht. Fragwürdig aber ist ihr Zustandekommen durch die Tatsache,

dass ihr Gedankengut immer nur im Bewusstsein weniger, nie aber vieler,
vorhanden ist.

Die Inszenierung überzeugt durch ihre starke Zurückhaltung, die einer Art
Unsicherheit gleichkommt. Francesco Barilli versteht es, durch ein einfaches, meist auf
kleine Gesten beschränktes Spiel die Zwiespältigkeit und Unsicherheit des Fabrizio
direkt und doch unaufdringlich mitzuteilen. Adriana Asti gibt als Gegensatz eine
selbstsichere und kämpferische Gina ab, wenngleich auch Ginas Unsicherheit (im
Kreise ihr nahestehender Personen, meistens betrifft dies Fabrizio) glaubhaft
dargestellt wird. Die restlichen Charaktere (Agostino, Cesare, Clelia usw.) treten
absichtlich weit hinter die beiden Hauptpersonen; teilweise scheinen sie an der
Grenze zur Charakterlosigkeit zu sein. Sie erblassen und sind schwerer fassbar,
was den Unterschied der Anschaungen zwischen ihnen und Gina respektive Fabrizio

in stiller Weise unterstreicht.
Im Film taucht der Satz auf: «Kino ist eine Sache des Stils, der Stil ist eine Sache
der Moral.» Bertolucci ist überaus direkt und ehrlich. Ich mag den Film besonders
wegen der dargestellten Unsicherheit von Bertolucci selbst, die alles Gesagte und
Gezeigte erneut in Frage stellt. Robert Richter

26


	Filmkritik

