Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz fur kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 32 (1980)
Heft: 6
Rubrik: Filmkritik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FILMKRITIK

Rheingold
BRD 1977. Regie: Niklaus Schilling (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 80/80)

Ein Film, an dem sich, offensichtlich, wieder einmal die Geister scheiden. «Kitschy,
«trivialy, «melodramatisch» sind als handliche Leerformeln hurtig in Anschlag ge-
bracht. Dabei wird dann dem Regisseur als Ideologie unterschoben, was er durch
die Uberlegene Handhabung der Inhalte und Formen doch gerade als originale Lei-
stung ausgewiesen hat. Die Romantik und deren todessehnsuchtige Beschworung
von Liebe und Traum erscheinen nun aufgehoben in einer Ekstase und einem Ver-
ldschen, die an einem zeitgendssischen Sagenstoff sich entziindet haben: der
Wunsch, zu ziehen und fortzuziehen, vermittelt in einem «Zugfilm» von ungewohn-
licher Geschlossenheit. Selten ist ein Thema mit derart leidenschaftlicher Beharr-
lichkeit optisch umworben worden wie diese Fahrt hier mit dem TEE-Zug «Rhein-
gold». Der Film nahrt sich ganz aus jener Faszination, die das Kino seit «L'arrivée
d’un train» der Brider Lumiére und «La roue» (1923) von Abel Gance nicht mehr los-
gelassen hat.

«Rheingold» ist Niklaus Schillings dritter Ian-ger Spielfilm. Der 1944 in Basel gebo-
rene Regisseur absolvierte eine Lehre als Graphiker und begann dann, als Kamera-
mann zu arbeiten. Seit 1965 in Munchen anséassig, hat er unter anderen «48 Stunden
bis Acapulco» von Klaus Lemke, «Detektive» von Rudolf Thome und «Der Brauti-
gam, die Komddiantin und der Zuhéalter» von Jean-Marie Straub photographiert.
1971 war — nach mehreren Kurzfilmen — «Nachtschatten» fertiggestellt. In den fol-
genden Jahren entstanden Drehbucher, von denen erst 1976 «Die Vertreibung aus
dem Paradies» und im Jahr darauf «Rheingold» realisiert werden konnten.
«Rheingold»: In einer Vorbemerkung wird an die erstmals 1928 im Verkehr zwischen
der Schweiz und Holland eingesetzten Pullman-Wagen erinnert, durch die sich mit
dem Namen bald einmal die Vorstellung von Luxus und Geschwindigkeit verband.
Schilling entbindet den Namen vom letzten Rest an sachlichem Dienstcharakter
und gibt ihm den Zauber und die Verheissung zuriick, die die Geschichte des
Rheins, dieses deutschen Stroms par excellence, in Mythos und Sage birgt. Der
Auftakt der Fahrt in Hoek van Holland ist gleichsam ein Einpendeln in die allméahlich
an Stossrichtung gewinnende Bewegung. Nach einigen Rangierbewegungen, nach
einem wie unentschlossen wirkenden Hin und Her der Wagen steigert sich die Ge-
schwindigkeit rasch, ohne die Verwendung Ubermassig akzelerierender Montage.
Der grossartige Sog der Bewegung, die Empfindung von Geschwindigkeit und
Wucht lasst den Betrachter nicht mehr los. Ungeduldig wiinscht er das Ende der
Fermaten in den Bahnhofen herbei, bis der Schluss ein banal-beruhigtes Ende
bringt.

In Dusseldorf steigt Ellsabeth Drossbach (Elke Haltaufderheide, die Hauptdarstelle-
rin und Produzentin bereits der friheren Filme Schillings) zu, die Frau eines Diplo-
maten, die sich nach einem Besuch bei ihrer Mutter (Alice Treff) auf dem Rickweg
nach Genf befindet. Sie liebt den Eisenbahnkellner Wolfgang Friedrichs (Ridiger
Kirschstein), mit dem sie bereits zusammen zur Schule gegangen ist. Zufallig befin-
det sich ihr Mann (Gunther Malzacher) ebenfalls im Zug und beobachtet die bei-
den. Im Abteil versetzt er ihr mit einem Briefoffner unvermittelt einen Stich in den
Unterleib, an dem sie langsam innerlich verblutet. Nach der Tat verlasst er in Ko-
blenz verstort den Zug und jagt ihm gleich darauf wie besinnungslos tiber Hunderte
von Kilometern hinweg im Taxi nach. Im Abteil hat Elisabeth gegenuber eine Unbe-
kannte (Eetra Maria Griihn) Platz genommen und liest, unergrindlich lachelnd, ei-

18



nen Brief. Spater erzahlt ein alter Mann seiner Enkelin die Geschichte von der Lore-
lei, wahrend vor dem Fenster, in magisches Licht getaucht, jene deutschen Seelen-
landschaften vorbeigleiten, die den Rhein der Romantik konstituieren. In immer
rascherer Abfolge drangen Elisabeths Erinnerungen herauf, alle in fast schon phan-
tastisch anmutender Manier mit dem Bild des bald in weiter Ferne kaum wabhr-
nehmbaren, bald in normaler Fahrt die Bildmitte durcheilenden, bald wie ein Phan-
tom aus der Nacht aufsteigenden Zuges verbunden. Ihr ganzes Leben, ihre Liebe zu
diesem Mann ist derart untrennbar mit dem Zug verbunden, dass diese Reise rhein-
aufwarts, zu den Quellen, zu den Anfangen folgerichtig im Tod endet. Kurz vor Ba-
sel, wahrend rotgoldenes Licht auf dem Wasser schimmert, gleitet sie tot zu Bo-
den. Die letzten Einstellungen des Films zeigen durch den Sucher der Kamera eines
Hobbyfilmers, wie ihr Korper durch die Bahnhofshalle gefahren wird, wahrend ein
kauziger Erfinder, der mit ihr im gleichen Abteil gesessen hat, von der Polizei abge-
fuhrt wird, nachdem sich die beiden Manner, die eben noch wild miteinander
kampften, davongestohlen haben. Christoph Egger

Harry and Tonto

USA 1974. Regie: Paul Mazursky (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 80/57)

Einmal mehr die Geschichte eines alten Menschen. Diese Feststellung sei positiv
vermerkt: Die Wiederaufwertung des Alters schlagt sich auch im Kino nieder — vom
Kino wiederum wird sie gefordert. Ein lebenswertes Alter zu zeigen, nicht resi-
gnierte Todeserwartung und nicht verdrangende Pseudo-Aktivitaten — solches hat-
ten und haben eine betrachtliche Reihe von Filmen in den letzten Jahren zum In-
halt. So unterschiedlich sie sein mégen, eines ist ihnen gemeinsam: Ob mit dem
Genre des Krimis («The Late Show»), ob mit der Beschreibung einer kleinbirgerli-

19



chen Existenz («Die plotzliche Einsamkeit des Konrad Steiner»), ob mit dem Witz
der absurden Komédie («Harold and Maude») oder mit der Poesie («Les Petites Fu-
guesy), — sie alle erweisen dem Alter den Respekt, fir den auf dem Hohepunkt des
Jugend- und Jugendlichkeitskultes in den Sechzigerjahren kein Platz mehr war. Ein
Respekt, der nicht pflichtschuldig den Jahren die Reverenz erweist, sondern dem
oft leicht anarchisch gefarbten Potential einer Minderheit, deren Minoritatenstatus
sich von andern nur dadurch unterscheidet, dass die meisten ihn einmal am eige-
nen Leibe erfahren werden. «Ageism», der Begriff fur die Diskriminierung des Al-
ters, ist ins englische Vokabular eingegangen wie Sexismus oder Rassismus, und
die «grauen Panthery», die aufbegehrende Altersbewegung in Amerika, wurde etwa
einer Lina Braake die Mitgliedschaft nicht verwehren.

«Harry and Tonto» ist im gleichen Jahr gedreht worden wie «Lina Braake» (1974),
kann also bereits Vorlauferstatus in der «Seniorenwelle» beanspruchen. Dass er
mit Verspatung in die europdischen Kinos gelangt, diirfte einerseits mit dem eben
beschriebenen Trend zusammenhéngen (die Kinoindustrie traut Minderheiten nur,
wenn sie vermarktbar werden), anderseits mit dem Erfolg, den Regisseur Mazursky
mit seinem bekanntesten Film, «An Unmarried Woman», hier in Europa buchte.
Mazursky unterlegt seinem alten Mann Harry Combes (dargestellt von Art Carney)
weniger von jenem symbolischen Wert, der Harry Combes’ Schicksalsgenossen in
Europa manchmal etwas aufdringlich umschwebt. Auch Harry muss um seine Men-
schenwirde kampfen, ist aber weniger vom Anspruch der Stellvertretung belastet
als etwa eine Lina Braake, die ihre Identitat im Kontrast zu einer vegetierenden Al-
tersheim-Umgebung erhalt. Harry lebt in New York; in dieser Deponie der Aussen-
seiter gesteht man ihm das gleiche Recht auf eigene Lebensgestaltung zu wie allen
andern, das heisst, solange er sein Grossstadt-Leben nicht mit einer Ziffer auf der
Mordstatistik blissen muss. Zwar wird Harry regelmassig Uberfallen und seine
Wohnungstur hat vier Schlosser, aber der Witwer und ehemalige Lehrer lebt mit
seiner Katze Tonto in einer vertrauten Umgebung, wo er sich daheim fuhlt.

Mit dem Abbruch des Hauses wird Harrys Heimat zerstort. Er wehrt sich bis zum
aussersten, die Polizei muss ihn aus dem Haus tragen. Vertrieben, einem King Lear
ahnlich, mit dem er sich vergleicht, versucht Harry noch fir kurze Zeit bei seinem
Sohn und dessen Familie im New Yorker Vorort ein Zuhause zu finden. Doch der
Verlust der gewohnten Lebensweise und der Drang nach Eigenstandigkeit machen
ihn rastlos, fuhren ihn auf eine Reise durch den Kontinent, ein «Easy Rentnery, wie
der «Spiegel» treffend kalauert.

Der alte Mann auf der Strasse, mit Bus und Auto, als Stopper: Diese Konstellatlon
dirfte in der «on the road»-Tradition eher selten sein. Auch hier stilisiert Mazursky
das Unterwegssein nicht unbedingt zu einem neuen Lebensgefiuhl, betont er nicht
allzusehr den Symbolwert des Aus- und Aufbruchs. Zwar werden zu Anfang die Pa-
rallelen mit King Lear noch lose eingehalten, so wie Harry sie selbst sieht: Offiziel-
ler Reiseanlass ist der Besuch bei seinen zwei weiteren Kindern. Die jiingste Toch-
ter lebt in Chicago, sie liebt er am meisten, mit ihr streitet er am meisten. Ellen
Burstyn, als Alice in «Alice doesn’t live here anymore» selbst einmal «on the roady,
schlittert auf dem Schutthaufen der schweigenden Mehrheit verbittert von Schei-
dung zu Scheidung. Weder bei ihr noch beim zweiten Sohn, der in Kalifornien eine
verkrachte Spieler-Existenz fuhrt, halt Harry es lange aus. Am Schluss des Films
hat er sich — vorlaufig? — in Los Angeles niedergelassen, dort wo der letzte Verlust
ihn getroffen hat, der Tod von Tonto.

Mazursky schildert Harrys Reise ohne aufdringlich deutende Kommentierung:
Trauer und Hoffnung, leise Bitterkeit und Witz halten sich die Waage. Harrys Sta-
tionen sind nicht Dramaturgie in einem Entwicklungsroman, es sind Zufallsstatio-
nen zwischen Vergangenheit, Gegenwart und - falls iberhaupt — beinahe unmerk-
lich angedeuteter Zukunft. Die neue Heimat findet Harry nicht bei seinen Kindern,
alle auf ihre Art kaputte Vertreter des «American way of life», sondern bei den
Rand-Existenzen, den Ausgeflippten, die sich erfolgreich um den Mittelweg drik-

20



ken: Mittelklasse, Mittelalter, midlife-crisis. Der Neffe mit dem buddhistischen
Schweigegeliibde und der makrobiologischen Diat, die junge Ausreisserin (hervor-
ragend gespielt von Melanie Mayron, Hauptdarstellerin aus «Girlfriends»), die ex-
zentrische Jugendliebe, der Quacksalber und der indianische Wunderheiler — die
Begegnung mit ihnen liefert dem Film seine Struktur, die lose, zufallig, fliessend,
Harrys neuer Lebensweise entspricht. Die gewisse Langatmigkeit und der Eindruck
des Fragmentarischen, die der Film so erhalt, konnen also durchaus als effektvol-
les, formales Pendant zur Thematik gesehen werden. Mazursky hat ein feines Ge-
spur fur die kleine Charakterisierung, fur das richtige Mass an Zuruckhaltung zu-
gunsten einer lapidaren Schilderung von Nebensachlichkeiten, die sich schliesslich
ganz unauffallig zur Hauptsache summieren. Besonders gekonnt sind in dieser Hin-
sicht die Anfangssequenzen mit der unspektakularen Schilderung eines Gross-
stadt-Alltags, die Harrys Verbundenheit mit New York ohne den tblichen Glamour
einsichtig machen. Art Carney unterstutzt mit seiner bedachtigen Darstellung den
verhaltenen Ton: Kein kauziges Chargieren, keine pfiffigen Matzchen, sondern eine
differenzierte, ruhige Charakterisierung. Den Oscar, den er dafur erhielt, hat er sich
verdient. Pia Horlacher

Rocky Il
USA 1979. Regie: Sylvester Stallone (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 80/62)

Vor vier Jahren machte ein marchenhafter Film in den Kinos Furore, der sich von
den anderen, zumeist pessimistischen Leinwandwerken darin unterschied, dass er
in rthrend-naiver Weise eine optimistische Botschaft verkiindete: Der Boxerfilm
«Rocky», der harten Machismus und zarte Empfindungen perfekt miteinander ver-
band, erinnerte vor allem die von Selbstzweifeln geplagten Amerikaner daran, dass
man es mit Glick, viel Arbeit und noch mehr Willensstarke zu etwas bringen kann.
Der Drehbuchautor und Protagonist Sylvester Stallone wurde durch diesen Film
uber Nacht zum begehrten Star. Fur ihn wurde der Traum vom kometenhaften Auf-
stieg aus der Gosse, den er in der Filmfigur Rocky getraumt hatte, Wirklichkeit.
Eigentlich hatte Stallone «Rocky» so angelegt, dass keine Fortsetzung zu erwarten
war. Doch nach dem Riesenerfolg des billig hergestellten Filmes wurden die Produ-
zenten ganz kribbelig und ruhten nicht, bis «Rocky II» realisiert wurde. Auch dem
geistigen Vater kam der Ruckgriff auf die Figur, die ihm Glick gebracht hatte, nicht
ungelegen. Nach zwei aufeinanderfolgenden Misserfolgen («F.I.S.T.», «Paradise Al-
ley») verblasste sein Stern am Hollywood-Himmel langsam aber sicher: Stallone
schrieb «Rocky II», der vom allmahlichen sozialen Abstieg Rockys nach dem gross-
artigen Kampf gegen den Box-Weltmeister Apollo Creed berichtet.

Sylvester Stallone soll den ersten «Rocky» innert weniger Tage verfasst haben: ein
Produkt seiner Gefuhle. Die Fortsetzung hingegen wurde vom Verstand diktiert,
wurde auf Erfolg programmiert, was man dem Film anmerkt. Werden «Sequels»
(Fortsetzungen) normalerweise nach demselben, bewahrten Muster ihrer Vorgan-
ger gestrickt, so ist Sylvester Stallone noch einen Schritt weitergegangen. Nicht
nur lasst er alle, auch die nebenséachlichsten Personen und Motive aus dem ersten
«Rocky» wieder auftreten, er hat fur die Szenen, in denen sich der Held auf den
Ruckkampf vorbereitet, ganze Sequenzen, ja fast die einzelnen Einstellungen aus
dem von John G. Avildsen inszenierten Original-«Rocky» kopiert.

Der Film besitzt einige gute Ansatze zu einer eigenstandigen, zeitweise recht bitte-
ren Geschichte. Diese Ansatze werden aber wegen dem selbstauferlegten Zwang,
eine positive Botschaft vermitteln zu wollen, nicht konsequent weiterverfolgt. Stal-
lone, alias Rocky, demonstriert mit einiger Selbstironie, wie seine Person vermark-
tet wird. Er, der beinahe den Box-Weltmeister geschlagen hat, muss sich fiur Wer-
beaufnahmen (von etwas muss er ja leben, denn ausser Boxen kann er nichts) in

21



einen Neandertaler verwandeln und von einem mickrigen Regisseurlein herumkom-
mandieren lassen. In dieser Welt der wirklich Machtigen ist Rocky mit seiner nai-
ven, offenherzigen Haltung verloren. Der Film zeigt auch, wie der Erfolg Rocky zu
Kopf steigt — was sich allerdings nur darin aussert, dass er uber seine Verhaltnisse
zu leben beginnt —, wie der Ruhm zu verblassen anfangt, der soziale Abstieg ein-
setzt, bis der bemitleidenswerte Rocky nach einem letzten Tiefschlag in Form einer
nahezu tragisch endenden Frihgeburt seiner Frau Adrian wieder zuunterst auf der
Aufstiegsleiter steht. Abgesehen von diesem letzten Schicksalstiefschlag ware die
Schilderung glaubwirdig, wurde sich Rocky in diesem Auf und Ab charakterlich
andern. Doch durch alle Unbill hindurch bleibt er der nette Junge mit dem golde-
nen Herzen — und da macht uns Stallone etwas vor, der ein déhnliches Wechselbad
miterlebt und in den Film autobiographische Elemente eingebaut hat. Er selber
liess sich beispielsweise nach «Rocky» von seiner Frau scheiden, die seinen gestie-
genen Anspruchen wohl nicht mehr gentligte. Solches konnte er natlirlich nicht in
«Rocky ll» einbringen, weil das vorbildliche Image des reinen Helden erhalten wer-
den muss, der im Film sogar Gott und Amerika hinter sich wissen darf. Wegen der
Aussparung derartiger, tiefer gehender Probleme bleibt das Interesse an «Rocky II»
auf die Handlungsebene beschrankt, in der die flach gezeichneten Charaktere den
Zuschauer nicht zu packen vermogen. ‘
Bemerkenswert ist einzig das Uuberzeugend choreographierte und spannend insze-
nierte Box-Showdown zwischen Apollo Creed und Rocky. Die Gegner hammern er-
barmungslos aufeinander ein (auch in Zeitlupe, mit widerhallendem Donnerge-
drohne beim Aufprall der Fauste auf den Kopf), entstellen sich gegenseitig die
Visage, bis nur noch eine undefinierbare rohe Fleischmasse die Stelle bedeckt, wo
sich einst das Gesicht befunden hat. Selten ist die Hasslichkeit und Brutalitat die-
ses Sports (?) derart explizit dargestellt, aber auch zelebriert worden.

Tibor de Viragh

22



Yanks (Gestern waren wir noch Fremde)

Grossbritannien 1979. Regie: John Schlesinger (Vorspannangaben s. Kurzbespre-
chung 80/67)

Die Stoffe des englischen Regisseurs John Schlesinger («Darling», «Midnight
Cowboy», «The Day of the Locust», «Marathon Man») verflachen zusehends. Das
Thema seines neuesten Films ist schon unzahlige Male verarbeitet worden, zuletzt
im kirzlich gelaufenen, ebenfalls englischen «Hanover Street» von Peter Hyams:
Randnotizen zum Krieg, von Orten, wo Privates noch Raum zur Entfaltung hat.
Krieg ist hier Rahmen, nicht analysierter Hintergrund, spezielles Schicksal, das die
.im Vordergrund stehenden zwischenmenschlichen Beziehungen auf spezielle
Weise pragt. (Anders die eigentlichen Kriegsfilme, wo die Skizzierung einiger Ein-
zelschicksale das kollektive Geschehen erlebbar machen soll.)

«Yanks» nennen die Bewohner von Stalybridge im nordenglischen Yorkshire die
Unmassen von amerikanischen Soldaten, welche von Ende 1942 bis zur alliierten
Festland-Invasion vor ihrer Kleinstadt stationiert sind. Gut genahrt, selbstsicher
und laut, mit Kaugummis und Zigaretten um sich werfend, haben sie zwar Erfolg
bei der ortlichen Weiblichkeit, ziehen aber auch viele Aggressionen auf sich: Die
- meist kleinblrgerliche, schlecht versorgte Bevolkerung fuhlt sich von den eigenen
Verbundeten berrollt. Neben der mehr oder minder versteckten Prostitution ent-
steht eine Reihe von echten Liebesbeziehungen zwischen Gl's und Engléanderinnen.
Drei davon werden im Film gezeigt, hochgespielt nach bewahrten Methoden: im
vornherein programmierte Abschiedstragik, kiinstlich emotionalisierte Situationen
wie Sylvesternacht oder ein Landspaziergang, bei dem ein Schiff mitten durch die
Wiesen — in einem Kanal — Richtung USA fahrt. Der gediegen gemachte Film —
schliesslich handelt es sich um ein Stuck glorreicher Vergangenheit — ist auch aus-
gezeichnet gespielt. Vor allem der Hauptdarsteller Richard Gere ist bemerkens-
wert. Die Zeichnung der zwei unterschiedlichen Volkscharaktere stimmt bis in
kleinste Gesten. Die Massenszene am Schluss des Films wirkt aufgesetzt und soll
wohl signalisieren, dass dies ein grosser Film sei. Sonst ist nicht viel zu sagen,
«Yanks» bietet rein gar nichts Neues und ist insofern ein vollig unnétiger Film.
Was mir dennoch interessant scheint: Wahrscheinlich absolut ungewollt wird hier
ein Katalog schichtspezifischer Verhaltensweisen demonstriert, oder mindestens
der gangigen Vorstellungen davon. Die verheiratete Oberschichts-Lady (Vanessa
Redgrave) trifft einen US-Offizier (William Devane). Aus Freundschaft wird Liebe
und dann Intimitat, alles im Understatement, «comme il faut», auch noch als der
Gatte zurlickkommt. Normen dirfen gesprengt werden, solange man die Formen
bewahrt. Auch der Truppenkoch Matthew (Richard Gere), von der eigenen Motel-
kette traumender Sohn eines Restaurantbesitzers, verliebt sich — in Jean (Lisa Eich-
horn), Tochter eines Gemischtwarenhandlers. Die beiden haben’s kompliziert, denn
Jean ist verlobt und ihre streng-konservative Mutter sorgt fur Einhaltung der gut-

Tagung iiber den religiosen Kinderfilm

F-Ko. «Was macht einen Kinderfilm religios?» lautet die Frage, mit der sich eine
«Analyse von Beispielen in direkter und indirekter religioser Sprache» vom 5. bis
8.Mai in der Akademie der Didzese Rottenburg-Stuttgart befasst. Diskutiert wer-
den sollen die Entwicklung von Kriterien sowie die «aktuelle Landschaft». Podiums-
teilnehmer werden u.a. die Kinderfilmregisseurin Gloria Behrens, Kinderfilmema-
cher Haro Senft, der Moraltheologe Prof.Dr. Dietmar Mieth, der Religionspad-
agoge Prof.Dr. Gunther Stachel und der Medienpadagoge Dr. Jirgen Barthelmes
sein.

23



birgerlichen Normen. (Zum Glick sterben Verlobter und Mutter mit der Zeit.) Jean
und Matt selbst zweifeln jedoch nicht an den Normen, sondern sie leiden daran
(beispielsweise mit Impotenz im entscheidenden Moment) Molly (Wendy Morgan),
kesse Strassenbahn-Schaffnerin, angelt sich Danny (Chick Vennera), den Freund
Matts. Zum sozialen Hintergrund ‘der beiden erfahrt man nichts direkt, assoziiert je-
doch Unterschicht. Entsprechend benehmen sie sich eher animalisch-triebhaft
(«Du hast das Gehirn zwischen den Beinen», sagt Matt zu Danny.), schlafen sofort
miteinander, heiraten dann, und Molly wird schwanger. Wie gesagt, Neues bietet
der Film nicht. Markus Sieber

Prima della rivoluzione (Vor der Revolution)

Italien 1964. Regie: Bernardo Bertolucci (Vorspannangaben siehe Kurzbespre-
chung 80/61)

Bertoluccis zweiter Spielfilm konnte, uberspitzt formuliert, als eine gesellschafts-
politische Dreiecksgeschichte bezeichnet werden. Da ware zuerst Fabrizio, der
Sohn wohlhabender Eltern in Parma, der sich eindeutig vom sissen Leben der biir-
gerlichen Gesellschaft distanziert, denn er fuhlt sich verlassen in deren Unverbind-
lichkeit. Er mochte den totalen Neubeginn, denn nur dieser fuhrt seiner Meinung
nach weg von der etablierten Langeweile. Weiter ware Cesare, der Lehrer, zu nen-
nen. Er ist Kommunist, zweifelt hin und wieder, doch er glaubt an die Rettung durch
einen Aufstand der Arbeiter. Und schliesslich ist da Gina, die Tante Fabrizios. Kurz
vor Ostern kommt sie aus Mailand zu Besuch. Sie ist vital und initiativ; zusammen
mit Fabrizio méchte sie den Neubeginn beschreiten. Wahrend Fabrizio den anders
denkenden Birgerlichen und Cesare den aktiven Kommunisten darstellt, verkorpert
Gina den Anarchisten. Sie ist diesbezuglich viel naher bei Fabrizio, der nicht vom
Aufstand einzelner Klassen, sondern vielmehr der Menschen als Wesen, als Indivi-
duen traumt. Er wirft denn Cesare und den Kommunisten auch vor, dass sie den Ar-
beiter vom stissen Leben des Blrgertums schwarmen lassen und dieses Leben als
erstrebenswert darstellen. Fabrizio und Gina haben erkannt, dass das Ubel jegli-
cher Bewegung — sei es jene der burgerlichen Lebensart oder jene einer revolutio-
naren Bewegung — im Etablieren eines starren Zustandes liegt, der die Menschen in
ihrem freien und initiativen Handeln einengt. Demzufolge muss eine Umstrukturie-

rung umfassend sein.
*

Der Film beginnt mit Fabrizio, der quer durch die Stadt Parma rennt, er sucht ein
letztes Mal seine burgerliche Braut Clelia auf, dieses reiche Madchen voll von Un-
verbindlichkeit. Fabrizio ist von Anfang an auf der Flucht vor der etablierten Gleich-
formigkeit, er will ein letztes Mal vor der Neugestaltung, vor der Revolution, die
Sisse des Lebens sehen, die er ablehnt. In Gedanken lasst Bertolucci Fabrizio er-
kennen, «dass die Sunde nichts anderes als ein Vergehen gegen die alltagliche Si-
cherheit ist und nur aus Angst und verstaubter Tradition gehasst wird.» Fabrizio ist
auf der Flucht und gleichzeitig auf der Suche nach eigentlichem Leben, nach Liebe,
die mehr ist als blosse, vorgegebene Formsache.

Aber Weglaufen wird als sinnlos erkannt. Fabrizio bleibt auch nach der Trennung
von Clelia in Parma und wendet sich nach dem Tod seines Freundes Agostino an
den Lehrer Cesare, den Kommunisten. Eine verstandnisfordernde Beziehung findet
Fabrizio aber erst zu Gina, seiner Tante. Gina, die anarchistische Komponente, préa-
sentiert ihre Uberzeugung nicht nur in Form von Gesprachen mit Fabrizio, sondern
auch in ihrer Liebesbeziehung zu ihm, eine verwandschaftliche Liebesbeziehung,
die die biuirgerliche Moral ja strengstens verbietet. Gina kimmert sich nicht darum,
und Fabrizio ist fasziniert von ihrer Offenheit. Beide aber sind wiederum gelahmt,

24



gelahmt von der Befurchtung, die zunehmend zur Gewissheit wird, dass die Revo-
lution nie kommen wird, dass ihre Ziele nicht realisierbar sind.

Der Film ist eine Bestandesaufnahme einer wegen mangelnder Initiative sich selbst
erschlaffenden Gesellschaftsordnung. Selbst das angebliche Gegenmodell, die
Unita, krankt an demselben Ubel. Sie unterstutzt eine bezuglich des Aufbaus einer
Gesellschaft ahnliche Ordnung wie das Biirgertum; lediglich die Rollen der einzel-
nen Menschen, der Klassen sind vertauscht oder abgeéandert. Fabrizio und Gina
aber moéchten mehr, sie mochten frei von jeglicher einengenden Ordnung leben,
frei von Zwangen jeglicher Art, die nicht ihren Gedanken, ihrem Herzen entspre-
chen. lhre Tragik liegt darin, dass durch die Zerstorung der bestehenden Ordnung
zwangslaufig eine neue Ordnung entsteht, die wiederum zu Etabliertem werden
kann oder gar muss. Irgend eine Entwicklung, die einengend wirkt, wird geschehen.
Gina sagt Fabrizio einmal, dass sie die Manner «mit ihren Frauen und mit ihren Kin-
dern und ihren Familien» (eine feste Ordnung) hasse. Es ist kein Widerspruch,
wenn sie daraufhin anfugt: «Du gefallst mir, weil du noch kein Mann bist.» (Die
Ordnung ist noch nicht etabliert, es lasst sich aber nicht vermeiden — und dies
weiss Gina —, dass Fabrizio ein Mann wird.)

*

Fir Bernardo Bertolucci ist «das Filmemachen ein Weg zur Selbstentdeckung» und
er betont, dass die «erzahlten Geschichten Alibis sind, um liber sich selbst zu spre-
chen.» Bertolucci bringt seine eigene Existenz mit in den Film und stellt sie mit der
Pragnanz der Darstellung sogleich wieder in Frage. Die Ehrlichkeit zeigt — wie bei
Fabrizio — seine Unsicherheit auf. Beim Anblick einer unberihrten, wirklich schonen
Landschaft steigert sich Fabrizios Unsicherheit ins Erdriickende. Die Flucht wird
ziellos; die Umwelt hat auch ihre schonen Seiten, es kommt einzig darauf an, was
aus ihr gemacht wird. Fabrizio erkennt, «dass es fur uns, die Kinder des Biirger-




tums, keine Rettung mehr» gibt. Er kann sich nicht dagegen wehren, dass er zu
einer Zeit vor der Revolution leben muss. Abgesehen davon liegen keine Hinweise
vor, die eine kommende Umwalzung andeuten. Fabrizio gehort zum jetzt lebenden
Blrgertum — daran ist nichts zu andern. So lehnt er nunmehr nicht allein Cesare
wegen seiner vermeintlich fortschrittlichen, politischen Gesinnung ab, sondern
auch Gina, die sich nicht fest binden will. Die Verlassenheit von Gina und ihrer ehr-
lich gemeinten, idealistischen Freizugigkeit stellt Bertolucci in dusserst einprag-
samer Weise dar, die seine Einfihlsamkeit in die Personen und Handlungen belegt.
Auf der Strasse stehend, wird Gina sowohl von Fabrizio wie auch von einem beilau-
figen anderen Mann verlassen. Beide entfernen sich in unterschiedlicher Richtung,
sie verschwinden in die Unscharfe der Distanz, wahrend Gina im Vordergrund ste-
hend scharf gezeichnet bleibt. Wie Gina schaut die Kamera einmal Fabrizio nach,
schwenkt dann zum anderen Mann und zurtick. Dies mehrere Male, bis die beiden
undifferenzierbar werden. Deutlich und klar bleibt nur Gina in ihrer Isolation. Es ist
einmal mehr zu fruh gewesen, von der Revolte zu denken und zu sprechen.
Einen inszenatorischen Hohepunkt findet sich am Ende des Films, wo Fabrizio vollig
desillusioniert und hoffnungslos zu Clelia zuriickkehrt und sie heiratet. Da lachelt
ein Priesterdiener schadenfreudig, obwohl er die Zusammenhange gar nicht ken-
nen kann. Oder lachelt er aus echter Freude? Ganz eindeutig ist es nicht, wenn-
gleich ich vermute, dass eine Art von Schadenfreude dahinter steckt. Wichtig ist,
dass er lacht. Er lacht, ohne effektiven Grund, einfach so und dies macht Fabrizio in
seiner Erscheinung noch verlorener. Ebenso die erfreute, winkende und klat-
schende Menge um das Auto der Vermahlten. Vielleicht freuen sie sich Gber die
Rickkehr des Fabrizio zu ihrer Lebensform. Auch sie geben sich so, als wiirden sie
Fabrizio und die ganze Situation verstehen oder zu verstehen versuchen. Zu sagen
hat Fabrizio nichts mehr; man erinnert sich an den Satz: «Es ist mir im Laufe der
Zeit klar geworden, dass man nur mit den Menschen diskutieren kann, die diesel-
ben Anschauungen haben, wie man selbst.» Clelia und ihr Biirgertum sowie Fabri-
zio, das sind zwei verschiedene Welten mit verschiedenen Anschauungen. Der
Idealist in Fabrizio ist gestorben, Fabrizio selbst hat jene undifferenzierte Siisse des
Lebens akzeptiert, die er zuvor vollstandig abgelehnt hatte.
In einer dieser letzten Einstellungen liebkost Gina den jingeren Bruder von Fabri-
zio. Einzelne Ideen der Anarchie, besser der Freizugigkeit und der Lebensform der
Improvisationen, werden in einzelnen Personen weiterleben, in ihnen Uber eine
mehr oder weniger lange Zeit aufleben. Ob die Revolution zur Befreiung des Men-
schen je stattfinden wird, bleibt fragwurdig, wenngleich Bertolucci nicht eindeutig
Stellung hierzu bezieht. Fragwurdig aber ist ihr Zustandekommen durch die Tatsa-
che, dass ihr Gedankengut immer nur im Bewusstsein weniger, nie aber vieler, vor-
handen ist.

*
Die Inszenierung Uberzeugt durch ihre starke Zuriickhaltung, die einer Art Unsi-
cherheit gleichkommt. Francesco Barilli versteht es, durch ein einfaches, meist auf
kleine Gesten beschranktes Spiel die Zwiespaltigkeit und Unsicherheit des Fabrizio
direkt und doch unaufdringlich mitzuteilen. Adriana Asti gibt als Gegensatz eine
selbstsichere und kdmpferische Gina ab, wenngleich auch Ginas Unsicherheit (im
Kreise ihr nahestehender Personen, meistens betrifft dies Fabrizio) glaubhaft dar-
gestellt wird. Die restlichen Charaktere (Agostino, Cesare, Clelia usw.) treten ab-
sichtlich weit hinter die beiden Hauptpersonen; teilweise scheinen sie an der
Grenze zur Charakterlosigkeit zu sein. Sie erblassen und sind schwerer fassbar,
was den Unterschied der Anschaungen zwischen ihnen und Gina respektive Fabri-
zio in stiller Weise unterstreicht.
Im Film taucht der Satz auf: «Kino ist eine Sache des Stils, der Stil ist eine Sache
der Moral.» Bertolucci ist Uberaus direkt und ehrlich. Ich mag den Film besonders
wegen der dargestellten Unsicherheit von Bertolucci selbst, die alles Gesagte und
Gezeigte erneut in Frage stellt. Robert Richter

26



	Filmkritik

