
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 32 (1980)

Heft: 5

Rubrik: Filmkritik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


stellt, das ihn kaputt gemacht hat, ist das auch wieder nur möglich durch einen Akt
der Gewalt.
In «The Postman Always Rings Twice» - eine Geschichte übrigens, die Visconti unter

dem Titel «Ossesione» auch verfilmt hat - tötet eine Frau den älteren Mann, den
sie wegen Geld, Wohlstand und Sicherheit geheiratet hat, weil er nicht genügend
Ehrgeiz entwickelt, ihre ungestillte Habgier zu befriedigen. Die stille Kneipe
verwandeln sie und ihr Geliebter anschliessend in ein Restaurant, das zum gutgehenden

Geschäft wird. Das Frauenbild, das da entwickelt wird, ist übrigens nicht
untypisch für den «Film Noir»: Gelegentlich wird sogar von «les femmes noires»
gesprochen. Sie mögen die Angst der Männer, die im Krieg die Beziehung zum andern
Geschlecht verloren haben und dann - zurückgekehrt - Frauen ihre Arbeiten
ausführend und Männerpositionen ausfüllend vorfinden, reflektieren. Sicher ist es
nicht falsch, von Frauenfeindlichkeit in diesen Filmen zu sprechen. Es ist aber zu
bedenken, dass die Filme letzten Endes im gleichen Sinne auch männerfeindlich
sind.
Der Privatdetektiv Mike Hammer - die beste und kritischste Umsetzung einer
Geschichte von Mickey Spillane, dürfte Robert Aldrich mit «Kiss Me Deadly» gelungen
sein - ist eine besonders hässliche Variante des Glaubens, dass der Zweck die Mittel

heilige: Er macht seine eigenen Gesetze, verfolgt seine Gegner aus persönlichen
Rachegefühlen - und er tut dies erst noch im Namen der Erhaltung der Freiheit
aller. In «Kiss Me Deadly» ist der «Film Noir» besonders schwarz. Walt R. Vian

FILMKRITIK
San Michèle aveva un gallo
Italien 1971. Regie: Paolo und Vittorio Taviani (Vorspannangaben siehe Kurzbesprechung

80/54)

Neun Jahre nach seiner Fertigstellung ist der Film, durch den die Gebrüder Taviani
anfangs der siebziger Jahre für jene, die auf der Suche waren nach dem «neuen
Film», zu den wichtigsten italienischen Filmemachern der Gegenwart wurden, auch
in schweizerischen Kinos und Spielstellen zu sehen. Cinélibre, der Verband
Schweizer Filmclubs und nichtkommerzieller Spielstellen,hat ihn vorübergehend in
die Schweiz eingeführt. Selbst für jene, die den Film vor Jahren schon auf einem
Festival gesehen haben - ich gehöre nicht zu ihnen - muss die Wiederbegegnung
mit ihm fast etwas Trauriges haben: Das war es also, was man sich damals
vorstellte unter einem Film, der ernst macht mit der Forderung nach einem Kino, in
dem der Zuschauer zum Mitarbeiter wird, der aufräumt mit den falschen Bildern
und Tönen. Heute, da der technische Aufwand und die damit verbundenen
Produktionskosten oft die wichtigeren Werbeargumente für Filme geworden sind, als das,
was sie eigentlich mitzuteilen hätten, wirkt «San Michele aveva un gallo» geradezu
erschreckend karg und streng. Man ist sich das nicht gewöhnt, dass das Bild und
der Ton auf ein Minimum reduziert sind, um im Kopf des Zuschauers ein Maximum
an eigener Phantasie herauszufordern.
Der Film blendet zurück in die siebziger Jahre des letzten Jahrhunderts. Erzählt
wird von einer Gruppe Anarchisten und ihrem Anführer Giulio Manieri, einem Kind
des Bürgertums, einem Zweifler und Grübler, der, bleich und gezeichnet von einem
seelischen Leiden, aufbricht, die Bauern Umbriens zu befreien. An einem sonnigen
Sonntagmorgen werden er und seine Gruppe, nachdem sie ohne Erfolg versucht
haben, die aus der Kirche strömenden Bauern von der Notwendigkeit der direkten,

19



gewaltsamen Aktion gegen den Staat zu überzeugen, von Soldaten überwältigt und
gefangengenommen. Das Todesurteil für Giulio wird, kurz vor der Erschiessung, in
lebenslängliche Haft umgewandelt. Zehn Jahre verbringt er nun allein in einer kleinen

schmutzigen Zelle, er bekommt kein Schreibzeug und kein Papier, keine
Bücher und keinen Besuch, nur jeden Tag eine dünne Suppe und einen Becher voll
Wasser. Um nicht wahnsinnig zu werden, um der Resignation die Stirn bieten zu
können, beginnt er, sich das Leben draussen vorzustellen. Er sieht sich in seiner
Phantasie ein Gemälde an, geht in die Oper, stellt sich die feinsten Menus zusammen.

Er trifft aber auch seine Genossen, führt lange Gespräche mit ihnen, kämpft
und siegt mit ihnen: «Der Überfall ist geglückt. Die Bauern marschieren mit uns.
Sie haben mich befreit. Wir marschieren zusammen... Eine neue Zeit bricht an...»
Dass die neue Zeit aber anders aussieht, als er sie sich vorgestellt hat, muss Giulio
dann auf einer Barkenfahrt, auf einem Transport in ein anderes Gefängnis, erfahren.

Dort nämlich kommt er ins Gespräch mit jungen Sozialisten, die auf einer
anderen Barke ins Gefängnis gebracht werden. Von ihnen muss sich Giulio vorwerfen
lassen, dass er die Entwicklung der letzten zehn Jahre verpasst habe, dass sein
Anarchismus nichts Revolutionäres mehr habe, eigentlich nie gehabt habe. Einer der
jungen Sozialisten ruft ihm zu: «Ihr habt die Geburt der Arbeiterbewegung um
mindestens 15 Jahre verzögert.» Diese Kritik kann Giulio nicht mehr ertragen, er lässt
sich ins Wasser fallen.
Der Film hat vier Teile: der Überfall, das Scheitern der Aktion und die Verhaftung
bilden den ersten, die Fahrt zum Platz, wo das Erschiessungskommando steht, und
die Begnadigung im letzten Augenblick den zweiten, die Zeit in der Zelle den dritten
und die Fahrt auf der Barke den vierten Teil. Ihnen vorangestellt ist ein kurzer Prolog,

der zeigt, wie das Kind Giulio, weil es ungehorsam war, in einen dunklen Raum
eingeschlossen wird. Um in dieser Dunkelheit gegen die Angst anzukämpfen, rezitiert

es, zuerst langsam, dann immer schneller werdend, den Kindervers «San
Michèle aveva un gallo». Die Angst vor der Dunkelheit, die Angst auch, allein zu sein,
ist dem erwachsenen Giulio von der ersten Einstellung an ins Gesicht geschrieben.
Über seine Einsamkeit kann auch die kleine Gruppe, die ihn am Anfang noch
umgibt, nicht hinwegtäuschen. Was ihm bleibt, ist der Hass, der sich gegen jene richtet,

die ihn und andere einsperren, und die Phantasie als einzige Möglichkeit, sich
auch in der Gefangenschaft - und als solche empfindet Giulio das Leben überhaupt

20



- jene kleinen Freiräume zu schaffen, die es für das Überleben in den verhassten
Strukturen der Gesellschaft braucht. Aber diese Phantasie führt ihn weg von der
Wirklichkeit in ein revolutionäres Utopia, das nur für ihn selber stimmt. Es ist
gleichzeitig berauschend und quälend, wenn er im Gefängnis, nachdem der
Aufstand der Bauern in seiner Vorstellung zum Sieg geführt hat, ausruft: «Ich bin ja so
glücklich, so schamlos glücklich.» Da haben die Phantasie, die Illusionen, die
Verzweiflung und der Wahnsinn gleichzeitig ihren Höhepunkt erreicht.
So streng der Film aufgebaut ist, so streng sind auch seine Bilder gestaltet. Da gibt
es keine speziellen Hinweise, keine Schnörkel und keine unnötige Ausführlichkeit,
da wird immer nur soviel gezeigt, wie gerade nötig ist, damit der Zuschauer auf das
Gezeigte reagieren kann. Besonders eindringlich wird diese Reduktion im Teil über
Giulios Aufenthalt im Gefängnis. Da sieht man ihn umhergehen, sich bewegen - die
Bewegung wird zum ersten Schritt gegen die Resignation - da sieht man ihn die
langen Diskussionen mit seinen Genossen nachahmen. Und da sieht man die
Backsteinmauern, die schwere Eisentür mit dem kleinen Guckloch, durch das ab
und zu verständnislos der Wächter gafft, da sieht man die Schüssel mit der Suppe
und den Becher mit dem Wasser. Diese Bilder sind konsequent gegen die Phantasie

Giulios, gegen seine Reise nach Utopia gesetzt, gebrochen wird ihre Kargheit
nur dann und wann durch kurze Musikeinblendungen - aus einer Oper beispielsweise

- die zu Bruchstücken aus einem anderen Leben, zu Erinnerungsfetzen einer
verlorenen Zeit werden. Ich habe das noch nie zuvor gesehen, wie Bilder mit aller
Gewalt bei der Wirklichkeit bleiben, während der Ton, Worte und Musik, auf eine
andere Ebene, hinter die Wirklichkeit gewissermassen, verschoben werden.
«San Michèle avevo un gallo» ist ein Film über einen einsamen Kämpfer, über einen
revolutionären Schwärmer. Obschon er scheitert, wird er von denen, die seine
Figur erfunden (oder in der Erzählung «Das Göttliche und das Menschliche» von Leo
Tolstoi teilweise gefunden) haben, nicht entlarvt und nicht lächerlich gemacht. Die
Filmemacher sitzen, wie sie selber gesagt haben, nicht in der Barke der jungen
Sozialisten. Sie möchten am liebsten in einer dritten Barke sitzen, die aber, wie sie
meinen, erst noch gebaut werden müsste. Solange aber diese Barke noch nicht
gebaut ist und solange sie sich nicht ohne Einwände in die Barke der Sozialisten setzen

können, versuchen sie, dem Mann, der am Schluss sich selber zwar aufgibt,
aber doch viele Jahre gegen die Resignation kämpfte, dem Mann, dessen Aktionen
zwar sinnlos sind, weil ihr Sinn von denen, die sie eigentlich angehen, nicht
verstanden wird, der aber wenigstens versuchte, sein Unbehagen umzusetzen -
diesem extremen Phantasten gerecht zu werden. Ganz unfreiwillig - unfreiwillig
darum, weil sich das Problem, als der Film gedreht wurde, so noch nicht stellte -
wird der Film auch zu einem Kommentar über die politische Kriminalität der Gegenwart.

Ich jedenfalls habe in «San Michèle aveva un gallo» auch an jene gedacht, die
sich im Herbst 1978 in Stammheim das Leben genommen haben. Bernhard Giger

La vieja memoria

Spanien 1977/78. Regie: Jaime Camino (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
80/58)

Jaime Camino: «Das Gedächtnis ist nicht objektiv, weder das individuelle noch das
kollektive. Das Gedächtnis ist nicht die Geschichte, sondern subjektive Erinnerung.»

«La vieja memoria» (Alte Erinnerungen) entstand 1977 und 1978 in Spanien.
Persönlichkeiten aus der Zeit des Bürgerkrieges versuchen darin, sich an das zu
erinnern, was damals geschah, was sie damals erlebt haben, welches ihre Hoffnungen

waren und was aus diesen Hoffnungen geworden ist. Diese Aussagen von
Anarchisten und Kommunisten, von christlichen Politikern und Faschisten hat Jaime

21



Camino zusammenmontiert zu einem 165 Minuten langen Rückblick auf eine Zeit,
die 40 Jahre zurückliegt und in den Menschen dennoch gegenwärtig ist als eine
Erinnerung, die verdrängt werden musste - oder bewusst verdrängt wurde. Durch die
Montage, durch ein Verfahren von Aussage und Gegenaussage, macht Camino bei
denen, die eigentlich auf der gleichen Seite standen und gegen den gleichen Feind
kämpften, Widersprüche und Konflikte sichtbar - jene Widersprüche und Konflikte,
die damals zur Zersplitterung der Linken führten und damit zur Niederlage. Er zeigt
aber auch, wie jene, die damals im Lager der Sieger waren, sich die Geschichte
zurechtbogen und sich in Lügen flüchteten.
Ob es sich nun um den ehemaligen anarchistischen Führer und Minister der
katalanischen Regierung, Abad de Santillan handelt, um Raimundo Fernandez Cuesta,
den Gründer der spanischen faschistischen Bewegung und späteren Franco-Minister,

um die «Passionaria» Dolores Ibarruri, um Offiziere, Journalisten oder Schriftsteller

- bei allen ist zu spüren, wie nahe ihnen die alten Erinnerungen noch sind,
wie stark sie die Ereignisse von damals noch heute bewegen. Caminos Rückblende
wird so, nach 40 Jahren verordnetem Schweigen, zum Anfang einer neuen
Beschäftigung mit der Geschichte. Die Erinnerungen - und vor allem deren Bewältigung

- werden Ausgangspunkt des Daseins in der Gegenwart im Spanien nach
Franco: Camino bezeichnet seinen Film als eine Art Psychoanalyse.
Beschäftigung mit der Geschichte heisst auch, aus ihr zu lernen. Camino hat während

der Realisierung seines Films, vor allem beim Ordnen des umfangreichen
Materials und bei der Montage, viel gelernt: «Das war während der Wahlperiode in
Spanien. Ich sah, dass sich in den Worten und Fakten wieder genau dasselbe
abspielte wie zur Zeit der Republik.» Das ist ein schmerzlicher Lernprozess, den er da
durchgemacht hat. Für uns, die wir das, was sich in Spanien ereignet, nur mehr
oder weniger beunruhigt verfolgen, ist diese Feststellung eine Art Schlüssel zum
Verständnis des neueren spanischen Films. Die Angst und die Unsicherheit, die
etwa in den Filmen von Carlos Saura, ganz besonders in «Los ojos vendados» zu
spüren sind, dieses leise Zittern in der neuen Freiheit bleiben nicht mehr nur
abstrakt, sondern werden auch für uns, die Unbeteiligten, nachvollziehbar.

22



Der Ausspruch, die Welt sei kleiner geworden, gewinnt hier wirkliche Bedeutung.
Die Ereignisse, die vor 40 Jahren Spanien erschütterten, wurden damals im Ausland

- auch in der Schweiz - einseitig oder gar falsch interpretiert. (Das zeigte sich,
dies nebenbei, nicht zuletzt bei den Reaktionen auf den Dokumentarfilm «Schweizer

im Spanischen Bürgerkrieg» von Richard Dindo. Mancherorts in der Schweiz
ärgerte man sich über die Aussagen der ehemaligen Spanienkämpfer zur schweizerischen

oder überhaupt zur Demokratie, über Aussagen von Menschen also, die
einmal ihr Leben einsetzten im Kampf gegen den Faschismus.) Hinter diesen
einseitigen Interpretationen standen aber nicht immer nur politische Absichten, es
fehlten oft einfach auch die richtigen Informationen. Das hat sich seither geändert.
Presse, Radio und Fernsehen überschütten uns heute geradezu mit Informationen -
so sehr, dass sie manchmal schon eher das Gegenteil bewirken und gar nicht mehr
richtig wahrgenommen werden können. Hier haben Filme eine wichtige Aufgabe;
denn auch sie übermitteln uns Informationen, meistens jedoch in viel subtilerer
Form als die Presse oder das Fernsehen. Filme leuchten hinter die lauten und rasch
vergessenen Schlagzeilen in die Seelen der Menschen. So gesehen sind sich «Los
ojos vendados» und «La vieja memoria», obschon sonst grundsätzlich verschieden,
sehr ähnlich: Beide Regisseure versuchen, alte Erinnerungen wieder freizulegen,
versuchen, mit den alten Erinnerungen die Gegenwart zu verstehen, oder besser, in
der Gegenwart zu bestehen. Sie tun dies nicht nur für die Spanier, sie tun dies auch
für uns. Damit es keine Unbeteiligten mehr gibt. Bernhard Giger

Kramer vs Kramer
USA 1979. Regie: Robert Benton (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 80/59)

Die Ankündigung auf dem Aushang, «Diese Liebesgeschichte hat drei Seiten»,
verweist die Thematik ins richtige Spannungsfeld: «Kramer vs Kramer» ist ein Film
über die Polarisierung und die Polarität von individuellen und gesellschaftlichen
Beziehungen, ein Film über das Ungenügen eines Zweifronten-Rasters, der so
beängstigend konstant Erwartungen und Vorstellungen von privatem Wohlergehen seit
Generationen prägt. Mit dem Zusammenbruch der Kramerschen Ehe - einem für
heutige Verhältnisse beinahe modellhaften Zusammenbruch - wird mehr geschildert

als der persönliche Misserfolg einer individuellen Beziehung. «Kramer vs
Kramer», das zeigt zum einen die Uneinigkeit der Rezeption, stellt ein Thema, das im
Kino oft nur individuell abgehandelt wird, in einen grösseren Kontext. Das zeigt
sich zum andern, wenn wir mit gewohnter Sehweise als vermeintlichen Mangel
werten, was sich auf den zweiten Blick als Methode erweist, um soziale Bezüge be-
wusst zu machen. So etwa in der Zeichnung der beiden Hauptfiguren: Ted (Dustin
Hoffman) und Joanna Kramer (Meryl Streep) sind Prototypen eines mittelständischen,

städtischen Ehepaars: Er der smarte Aufsteiger, dynamische Werbefachmann,

ganz in stupidem Prestigestreben befangen; sie die allmählich verzweifelnde
Hausfrau und Mutter, die mit vagen Selbstverwirklichungshoffnungen ihren gar
nicht vagen Persönlichkeitsverlust zu unterbinden sucht. Als Prototypen repräsentieren

sie die gängige Ehe schlechthin: Wir erfahren so gut wie nichts über ihre
konkrete Situation, wissen aber so gut wie alles. Die umrisshafte Typisierung
schärft den Blick für die Zusammenhänge.
Der Film beginnt mit Joannas Weggehen; mit der noch unartikulierten Weigerung
der Frau, das unfruchtbare Zweifronten-Arrangement weiterzuführen, beginnt auch
die langsame Aufweichung der starren Positionen. Die schematische Weltsicht, die
die Geschlechter auf je ihren eingleisigen Weg abdrängt, ihnen je ihre fix
reglementierte Lebensweise mit starr delegierten Werten vorschreibt, ihnen ihre Aufgaben

buchhalterisch in Aktiven und Passiven zuweist, kurz, die Welt in eine potente
des öffentlichen Habens und eine verschämte des privaten Seins zweiteilt, dieses

23



Schema erweist sich als destruktiv. Am destruktivsten jenen gegenüber, die, wie
hier der Sohn Billy, bei dieser Rollenverteilung seit je zu kurz kommen, den Kindern,
die ihrerseits die programmierte seelische Verkümmerung weitergeben an
Nachkommen - der Teufelskreis schliesst sich seit Generationen. Wird dieser Kreis
durchbrochen von einer Joanna, deren Verweigerung symptomatische Züge trägt,
setzt das grosse Jammern um die Scheidungsgeschädigten Kinder ein (in der
Schweiz wird jede dritte, in den Städten sogar jede zweite Ehe geschieden...). Es
mutet leicht pervers an, denkt man an all die ehegeschädigten Kinder, die ihre
Schäden gezwungenermassen weitergeben, unbehelligt weitergeben dürfen. Joannas

Handeln erzwingt die Suche nach andern Möglichkeiten, was wiederum Ted
zum Umdenken zwingt: Alleingelassen mit einem siebenjährigen Kind, entwickelt
er sich vom ständig abwesenden Vater-Mann, der für die Brötchen sorgen muss,
zum Vater-Menschen, der in der echten Sorge um das Kind den Weg findet in die
«weibliche» Sphäre eines zweigeteilten Wertsystems, den Weg fort von der
halbierten zur ganzen Persönlichkeit. Wohl nicht zufällig hat Regisseur Benton dem
Film die gleiche Vivaldi-Musik unterlegt, die François Truffaut für «L'enfant
sauvage» - auch ein Film über eine Menschwerdung - benutzte.
Insofern ist das sicher einer jener «Männerfilme», wie Hans Blumenberg («Die
Zeit») sie als neuesten Hollywood-Trend wahrzunehmen meint. Mir scheint jedoch,
dass mit «Kramer vs Kramer» weniger die «Stunde der schwachen Männer»
geschlagen hat, als diejenige der einsichtigen Männer. Wohl ist der Mann hier
«alleingelassen», «gedemütigt» vielleicht, «hilflos» ja, aber bestimmt nicht so «skrupellos

wie eh und je». Ted Kramers Veränderung mag man als Wunschdenken abtun,
sie spiegelt jedoch durchaus ein Stück mögliche und erhoffte Entwicklung, meinetwegen

vom «Supermann zum Softie». Dieser Jargon entspricht übrigens genau
jenem, mit dem Ted Kramer sich anfangs über die Beweggründe seiner Frau hinweg-
zulügen versucht: «Women's lib» halt, der Einfluss der frustrierten Weiber, die
Freundin, die sie dauernd beschwatzt - mir muss das passieren! Nicht: «Warum
passiert das?» Wenn der Film zu Anfang die bittere Optik des Ted Kramer
übernimmt, so ist das trotzdem keine «Formel, bei der wieder einmal die Frauen auf der
Strecke bleiben». Teds beginnende Entpolarisierung ist nur als Folge des
Ausbruchs seiner Frau, der Frauenbewegung generell, denkbar. Joannas Beweggründe
werden, wer sie zu Beginn noch nicht verstehen kann, nicht verstehen will, im Laufe
der subtil inszenierten Gerichtsverhandlung so einfühlbar deutlich, dass auch der
für gesellschaftliche Zusammenhänge blinde Zuschauer ihre Tragik nicht mehr länger

mit Hysterie verwechseln kann. Man glaubt ihr, dass sie nur knapp dem Selbstmord

unter dem Druck der Verhältnisse entronnen ist, dass sie im totalen Verlust
der Selbstachtung ihren Sohn glaubte aufgeben zu müssen. (Wieweit ich hier der
weiblichen Hauptfigur ein spezifisch «schwesterliches» Verständnis entgegenbringe,

darüber lasse ich mich gerne von männlichen Zuschauern belehren.
Blumenbergs Sichtweise braucht ja nicht unbedingt die Norm zu sein.) Jedenfalls
prägt die unglaublich starke Meryl Streep als Joanna das Geschehen und damit
den Film qualitativ, wenn auch nicht quantitativ (sie hat nur relativ kurze Auftritte)
am stärksten. Zwischen dem ersten und dem letzten Bild, beides Grossaufnahmen
ihres Gesichtes in emotionalen Extremsituationen, spannt sich der Bogen nicht nur
in formaler Hinsicht.
Die Form kontrapunktiert das Thema auch im weiteren unter dem Aspekt der Dualität:

Zwischen den zwei Frühstücksszenen mit Ted und Billy, der chaotischen ersten,
der geordneten zweiten, liegen zwei Gerichtsszenen, in denen einmal Ted, einmal
Joanna ums Sorgerecht für Billy kämpfen, einmal der eine Anwalt, dann der andere
das einseitige Zweiseiten-Schema gegeneinander ausspielen. Dazwischen, der
grösste Teil des Films, die dritte Seite in diesem Frontenbild: das Kind, auf das sich
nun die Besitzansprüche und das Ausschliesslichkeitsdenken einer vermeintlichen
Liebe richten, die sich nicht mehr wie gewohnt im Clinch der geschlossenen
Zweierbeziehung behaupten kann. Mit ihm und an ihm wachsen die Beteiligten
24



aber auch über ihre Liebesbilder und -erwartungen hinaus, und der hoffnungsvolle
Schluss könnte in der Tat als Beinahe-Happy-End bemängelt werden. Für die
ewiggleiche, europäische Frage, «Wo bleibt denn da das Negative?», haben die Amerikaner

jedoch traditionell nur ein Schulterzucken übrig. Der negativen Realität wird
frohgemut die mögliche positive Fiktion entgegengesetzt, und über die Naivität
solchen Tuns mögen sich die sophistizierten Europäer streiten.
Zum andern, in die gleiche Richtung zielenden Vorwurf, der Film sei dramatisch
hochgeputscht, emotional bis an die Grenze des Erträglichen: Es gibt einige Szenen,

vor allem zwischen Vater und Sohn, die allzu stark auf den grossen Momenten
verharren, wo man sich etwas weniger emotionale Höhepunkte und etwas mehr
zermürbenden Alltag gewünscht hätte. Die Szene mit Billys Unfall zum Beispiel
halte ich für einen überflüssigen Action-Träger, der nicht unbedingt zum dramatischen

Aufbau passt. Wenn sie schon eingefügt wurde, um später die juristische
Verdrehung von Ereignissen zu beweisen, so hätte man wenigstens von der dick
aufgetragenen Demonstration von Vaterliebe ablassen dürfen. Sonst registriert die
Kamera (Nestor Almendros) eher lapidar und unaufdringlich, was sich an Gefühlen
auf den Gesichtern ausdrückt, und die Emotionalität, die beispielsweise von Meryl
Streep ausgeht, ist mehr als legitim, sie ist im Zusammenhang des Geschehens
zwingend. Die meisten Szenen kommen ohne billige Sentimentalität und Klischees
aus; dort wo Klischees auftauchen, etwa in bestimmten Sprachwendungen und
Verhaltensweisen (besonders im Zusammenhang mit der gemeinsamen Freundin
der Kramers), sind sie begründet in der genauen Schilderung amerikanischer
Umgangsformen.
«Kramer vs Kramer» wird hoffentlich nicht nur die Gemüter, sondern auch die
Gehirne bewegen. Wenn man sich ihn nicht ohne Taschentuch anschauen kann, dann
liegt das weniger an der Inszenierung als an der Thematik. Urs Jaeggi, der in anderem

Zusammenhang ähnliches formuliert hat, (vgl. ZOOM-FB 2/80 S1), scheint
recht zu behalten: Der Aussagekraft von Statistiken muss manchmal mit dem
Beweinen des Einzelschicksals nachgeholfen werden. Pia Horlacher

25


	Filmkritik

