Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz fur kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 31 (1979)
Heft: 24
Rubrik: Filmkritik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FILMKRITIK

Der Richter und sein Henker (End of the Game)

BRD/Italien 1976. Regie: Maximilian Schell (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
79/346)

Mehr als 25 Jahre hat es gedauert, bis sich der Film des noch immer lesenswerten
Kriminalromans «Der Richter und sein Henker» von Friedrich Durrenmatt annahm.
Das ist einerseits erstaunlich, weil sich der Roman von seiner Geschichte her, in
welcher der geradlinige Erzahlfluss mit unterschwelligen und mitunter hinterhalti-
gen Ereignissen reizvoll kontrastiert, zur Verfilmung geradezu anbietet. Auf der an-
deren Seite wiederum straubt sich die urbane Wucht der Sprache Durrenmatts ge-
gen eine Umsetzung ins Bild. Wer es dennoch versucht, lauft Gefahr, sich in einem
Labyrinth von Stimmungen, Metaphern und Symbolismen zu verlieren, die von der
Absicht des Dichters wegflihren, oder so zu vereinfachen, dass vom Gehalt, vom
spritzigen Geist dieses nach wie vor nicht zu unterschatzenden literarischen Wur-
fes, nur noch eine leere Chiffre lbrig bleibt. Dirrenmatt selber hat diesbeziigliche
Erfahrungen gesammelt: Die Verfilmung seiner tragischen Komodie «Der Besuch
der alten Dame» durch Bernhard Wicki — «The Visit» (1964) — mag er zu Recht so
wenig wie die Umsetzungen von «Die Ehe des Herrn Mississippi» durch Kurt Hoff-
mann (1961) und «Grieche sucht Griechin» durch Rolf Thiele (1966), welche zwei
gute Theaterstiicke zu oberflachlichen Filmkomédien verkommen liessen.

*

Es galt also einige Widerstande zu uberwinden, um Friedrich Durrenmatt zu bewe-
gen, seinen ursprunglich im «Schweizerischen Beobachter» fur ein Abdruckhono-
rar von 1000 Franken als Fortsetzungsroman veroffentlichten Krimi fir eine Verfil-
mung freizugeben. Maximilian Schell will dies bei einigen Flaschen Wein gelungen
sein, wobei auch eine nicht geringe Rolle die Tatsache gespielt haben soll, dass der
Berner Schriftsteller und Dramatiker an Schells Film «Der Fussganger» Gefallen
fand. Es entwickelte sich eine Zusammenarbeit zwischen Buch- und Filmautor, die
schliesslich nicht nur das Drehbuch wesentlich pragte, sondern gar dazu fuhrte,
dass Durrenmatt einen schauspielerischen Part im Film Gbernahm: Er selber tritt
leibhaftig in der Schlusselrolle als Schriftsteller Friedrich auf, der hier mit sich sel-
ber Schach spielt, was dem Film eine neue, durchaus interessante und auch ironi-
sche Dimension verleiht.

Uberhaupt gefallt mir «Der Richter und sein Henker» als filmische Adaptation —
wiewohl kein grosses Meisterwerk — sehr gut. Dabei haben alle Voraussetzungen
dagegen gesprochen. Nicht nur hat sich Schell — eigentlich gegen alle Vernunft -
entschlossen, aus diesem doch eher verhaltenen, sich auf wenige Personen und
Handlungsorte konzentrierenden Stoff, eine Grossproduktlon fast amerikanischen
Ausmasses zu realisieren; er war auch zu Konzessionen an seine Geldgeber bereit,
die das Scheitern des Unternehmens geradezu provozierten. Dabei ist weniger an
jene Veranderungen filmdramaturgischer Art gegenuber der literarischen Vorlage
zu denken — an Weglassungen und Erweiterungen — als beispielsweise an die Be-
setzungsliste: Jon Voight als Polizeifahnder Walter Tschanz, Jacqueline Bisset als
Anna, Robert Shaw als Gastmann, Helmut Qualtinger als Nationalrat von
Schwendi, Gabriele Ferzetti als Dr. Lutz — diese grossen Schauspielernamen schiu-
ren eher die Erwartungen in einen monumentalen Abenteuerfilm auf Grossleinwand
als in einen kammerspielartigen Psychokrimi.

So schnell nun allerdings ist Dirrenmatts hervorragende und auch amisante Ge-

9



schichte nicht umzubringen. Mag Qualtinger auch agieren, als stiinde er in einer
verlorenen Rolle eines zweitklassigen Boulevardstuckes auf den Brettern eines
drittrangigen Provinztheaters, und wiewohl Jon Voight so etwas wie eine Person
gewordene Fehlbesetzung darstellt, hat der Film doch Pfiff. Er ist von der Span-
nung getragen, die aus einer schon in der Erzahlung enthaltenen eigenwilligen Kon-
frontation von behabigem Alltag mit einem psychologisch motivierten Zweikampf
zwischen Morder und Polizist resultiert und in bisweilen surrealistische Dimensio-
nen entschwebt. Schell hat diese Auseinandersetzung richtigerweise in Stimmun-
gen umgesetzt, in emotionell gefarbte Bildmalereien, die nun wiederum imstande
sind, dem Zuschauer einen Einstieg in die Geschichte uber seine Gefuhlswelt zu er-
moglichen. Schell erzeugt damit eine Art Kinoerlebnis, welches ein sozusagen all-
tagliches Ereignis — ein Verbrechen und seine Hintergrunde — in ein neues Licht
taucht und damit neue Weisen der Betrachtung erlaubt. Genau damit wird eine gei-
stige Ubereinstimmung mit der literarischen Vorlage erreicht, und das scheint mir
wesentlicher als Besetzungsfragen zu sein.

*

Der Berner Kriminalkommissar Hans Barlach — darin liegt ein weiterer und beson-
derer Reiz der Erzahlung — ist einer jener Romandetektive, die in die Nahe von Ray-
mond Chandlers Philip Marlowe, von Ross Macdonalds Lew Archer oder Dashiel
Hammetts Sam Spade zu rucken sind. Barlach, hoffnungslos magenkrank, mag
weder Leichen noch Protokolle und geht bei seinen Ermittlungen Wege, die nicht
nur eigenwillig, sondern kriminalistisch fragwirdig sind: Er verlasst sich auf seine
Intuition. Sein Charakter ist gepragt von der Umwelt, in der er lebt, in diesem Falle
also von der Behabigkeit, die den Bernern eigen ist, und ihrem nahezu schon sturen

10



Sinn fur Gerechtigkeit. Der Gerechtigkeit Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, dar-
auf ist sein ganzes Trachten und Wirken ausgerichtet. Dafur nimmt er sogar in
Kauf, selber schuldig zu werden. Sein Lebensziel ist es, den inzwischen internatio-
nal operierenden Waffenschieber Gastmann (Robert Shaw) zur Strecke zu bringen,
der einst — noch unter anderem Namen — vor seinen Augen ein junges Madchen
uber die Mahmud-Brucke in Istanbul gestossen hat, nur um Barlach nach einer im
Suff abgeschlossenen Wette zu beweisen, dass er ungesuhnt ein Verbrechen be-
gehen konne. Als Richter in eigener Sache benutzt der Kommisséar als Henker den
Polizeibeamten Tschanz, der seinerseits schuldig geworden ist, indem er einen Kol-
legen aus Neid und Eifersucht umgebracht hat.

Dass dieses typisch Bernische, an dem Durrenmatt in faszinierender und uberzeu-
gender Weise die Dualitdt des Menschseins — das ewige Spiel zwischen Gut und
Bose, Schuld und Sihne, Gerechtigkeit und Niedertracht, Naivitat und List, Macht
und Ohnmacht — exemplarisch darstellt, ausgerechnet durch einen Amerikaner ver-
kérpert wird, gehért zu den umwerfenden Uberraschungen dieses Films: Martin
Ritt, nach ungefahr 20 Jahren erstmals wieder vor der Kamera anzutreffen, verkor-
pert den Kriminalkommissar Barlach in seiner ganzen sproden Verletzlichkeit, in
seiner staubtrockenen Humorigkeit, die oft in Zynismus umschlagt, in geradezu
umwerfender Weise, die den Film zum Vergnligen werden lasst. Ich gehe mit Maxi-
milian Schell einig, dass eine so umfassende schauspielerische Potenz fir diesen
speziellen Fall in der Schweiz nicht zu finden gewesen ware, zumindest seit Hein-
rich Gretler gestorben ist. Kein Zweifel: Dieser Martin Ritt halt den Film zusammen
und schenkt ihm jene Note, die als typisch fir Dirrenmatt gilt: Das Barbeissig-
Sprode ist in der Figur des Barlach/Ritt bis in jede Faser hinein aufgehoben, und
hinter der Fassade der Verschlossenheit blitzt immer wieder Menschliches und
allzu Menschliches auf, hinter jener der lokalen Beschrankung der Geist eines Man-
nes, der weltmannisch das Wesentliche vom Nebensachlichen zu unterscheiden
vermag, selbst wenn er manchmal scheinbar aus purer Sturheit gegenteilig han-
delt. Mit Martin Ritt inszeniert Schell phasenweise grosses Kino voller Hintergriin-
digkeit.

*

Neben der kongenial in den Film eingebrachten Figur des Kommissars Barlach
Uberzeugt in erster Linie der Versuch Schells, die Erzahlung Dirrenmatts zu visuali-
sieren, die Sprache des Dichters in Bilder umzusetzen. Dazu wurden verschiedene
dramaturgisch bedingte Veranderungen gegenuber der literarischen Vorlage vor-
genommen. So wurde die ganze Geschichte aus der Nachkriegszeit in die Gegen-
wart verlegt, und die verhangnisvolle Wette zwischen Gastmann und Barlach, die
zum Mord in Istanbul fihrt, wird nicht wie im Roman als Rickblende erzahlt, son-
dern steht — sehr stimmungsvoll ubrigens — am Anfang des Films. Sehr geschickt,
wenn auch durch eine recht spekulative Schlafzimmerszene in ihrer Wirkung her-
abgemindert, ist die Aufwertung der Rolle Annas, der Verlobten des ermordeten
Polizeibeamten Schmied. Dadurch wird die Zwielichtigkeit der Person des Fahnders
Tschanz ohne lange verbale Erklarungen fur den Zuschauer erkennbar gemacht.
Nicht alle Abweichungen von der Romanvorlage beruhen auf solch logischen Uber-
legungen: So etwa hat die Einfuhrung des Gepards, der in den weiten, leeren Ge-
machern im Hause Gastmanns herumschleicht, wohl mehr nur die Funktion, das
Damonische des bosen Verbrechers symbolisch zu verdeutlichen, als dass der
Raubkatze eine wirkliche Rolle zukommt. Und der neu erfundene Mord an Gast-
manns Anwalt von Schwendi im Flughafen Kloten liegt — obwohl mit einer guten
Portion schwarzen Humors inszeniert — im Abseits des rein Spekulativen.

In der Wertung solcher Dinge nun wird allerdings allzu leicht vergessen, dass «Der
Richter und sein Henker» in erster Linie ein genussvoll in Szene gesetztes Stlick
Kinounterhaltung ist, selbst wenn das Hintergrindige und Unterschwellige der Diir-

11



renmattschen Erzahlung keineswegs fehlt. Die spielerischen Elemente der wirksa-
men Kinoerzahlung stehen dabei im Vordergrund und sind nicht minder wichtig als
die Ubertragung der, sagen wir einmal, moralischen Komponente des Psychokri-
mis. Erstaunlich ist, dass die Erzahlung von Dirrenmatt ein solches Vorgehen
durchaus, und ohne grdsseren Schaden zu nehmen, ertragt. Schells «Der Richter
und sein Henker» ist jedenfalls die bisher mit Abstand beste Dirrenmattverfilmung
und kommt dem Geiste dieses unbequemen Denkers und dennoch hervorragenden
Unterhalters naher als alle bisherigen Filme, den von Ladislao Vajda 1958 inszenier-
ten «Es geschah am hellichten Tage», zu dem Diirrenmatt selber das Script ver-
fasst hat, eingeschlossen.

*

Auf Wunsch von Durrenmatt ist in der Schweiz weder die englischgesprochene
Originalfassung mit dem Titel «End of the Game», noch die, wie in einer Kritik zu le-
sen ist, in «xgebremstem Schwyzerdutsch» gehaltene deutsche Synchronfassung,
sondern eine Berndeutschversion zu sehen. Der Schriftsteller selber hat die Dia-
loge dafir bearbeitet, und sie sind, vom Sprachlichen her betrachtet, ein Ereignis,
das man sich nicht entgehen lassen sollte. Andererseits deckt gerade die Qualitat
dieser Berndeutschversion die Grenzen des synchronisierten Films auf: Martin Ritt,
Jacqueline Bisset, Robert Shaw und Jon Voight in Berndeutsch — ein bisschen kalt
ist's mir schon uber den Rucken gelaufen, bei allem Verstandnis fur Dirrenmatts
Wunsch, sein Werk den Schweizern auf der Leinwand in jener Sprache vorfiihren
zu konnen, in der es urspriunglich gedacht worden ist. Ein Glick, dass sich Musik
nicht synchronisieren |lasst: Die von Ennio Morricone einmal mehr in genialer Zu-
ruckhaltung komponierte, vielfach variierte Titelmelodie, hatte einen solchen Vor-
gang nicht ertragen. Urs Jaeggi

Chhatrabhang (Der stirzende Thron)
Indien 1976. Regie: Nina Shivdasani (Vorspanngngaben s. Kurzbesprechung 79/338)

«Chhatrabhang» wurde im Rahmen des Zyklus «Filme aus Afrika und Asien» vorge-
stellt, der vom Filmpodium der Stadt Zirich in Zusammenarbeit mit HEKS, Helve-
tas, Erklarung von Bern und dem katholischen Filmbiiro veranstaltet wurde (und
teilweise bereits auch in Bern zu sehen waren und auch in Basel, Luzern, Freiburg
und anderswo gezeigt werden sollen). Die Problematik dieser Filme ergibt sich im
Wesentlichen aus der Auseinandersetzung mit westlichen Einflussen auf dem tradi-
tionellen Kulturhintergrund des jeweiligen Herkunftlandes.

In Indien spielt der Film bei einer noch weitgehend analphabetischen Bevolkerung
eine bedeutende Rolle auch als Informations- und Orientierungsmittel. Seit einigen
Jahren ist in Stdindien ein neues Filmschaffen als Alternative zu den kommerziel-
len Hindi-Produktionen im Entstehen (ZOOM-FB 22/79, S.2). Sozial- und entwick-
lungspolitisch engagiert, haben die jungen Filmemacher aber, noch mit grossen
Schwierigkeiten zu kampfen. Fehlende Finanzen und eine ausgesprochen konser-
vative Zensur haben ihre Bemuhungen um einen politisch relevanten Film jedoch
nicht unterbinden konnen. '

In dieser — noch jungen - Tradition steht «Chhatrabhang», eine Collage aus mytho-
logischen Informationen, exemplarischer Spielhandlung und aktuellen Nachrichten.
Mit bescheidensten Mitteln ohne Buch gedreht, Uberrascht der Film durch inten-
sive Konsequenz in der formalen Gestaltung. Seine Spannung bezieht er aus dem
Engagement, mit dem Nina Shivdasani das brisante Problem der hinduistischen
Kastenordnung anpackt.

Der «sanatana dharma», die ewige Ordnung aus den vedischen Schriften, bildet

12



noch immer — trotz Abschaffung des Feudalsystems — die Grundlage der sozialen
Hierarchie, bestehend aus vier Kasten. «Damit die Brahmanen den hochsten Rang
einnehmen, muss es Menschen geben, die auf der untersten Stufe stehen.» Starr
und unbeweglich wie der Stein, den die Harijans in sinnloser Anstrengung be-
hauen, hat sich dieses Gesetz des «Manu» seit 25600 Jahren nicht verandert. Ohne
Land, rechtlos und erniedrigt, arbeiten die Unberihrbaren noch heute als Tagloh-
ner unter hartesten Bedingungen fiur die Brahmanen.

Im sudindischen Dorf Jogia in Uttar Pradesh beispielsweise besitzen 20 Prozent
Brahmanen 50 Prozent des Bodens und — was sich als sehr wichtig herausstellt —
verfligen Uber einen eigenen gut ausgebauten Brunnen. In diesem Dorf spielt der
Film. Ein Mihlenarbeiter und Dichter ist aus der Stadt zurickgekehrt. Vor einigen
Jahren hat er das Dorf verlassen. Seither hat sich nichts verandert, die Brahmanen
haben noch immer alle Macht in ihren Handen, die Harijans leben unter unmensch-
lichen Bedingungen, das Elend nimmt kein Ende.

Mitten in der glihendsten Hitze macht Seela, eine junge Unberuhrbare, eine kata-
strophale Entdeckung: Der Brunnen ist ausgetrocknet. Hunderte von Harijans sind
am Verdursten. Die Frauen nehmen die Demutigung auf sich und betteln bei den
Brahmanen um Wasser. Aus einer guten Laune heraus geben sie wahrend einigen
Tagen noch jeder ein Kriglein. Mit der Zeit aber verlieren sie ihre Geduld, die Kata-
strophe scheint unabwendbar. «Wenn alle lllusionen zerstort sind, riskiert man al-
les.» In der frihen Dammerung hetzt Seela durch das Dorf, unruhig, voller Angst
um das nackte Leben. lhr Versuch, Wasser zu stehlen, scheitert, wieder stehen die
Unberuhrbaren vor dem Nichts.

In einer ausserst zynischen Szene wenden sie sich an die Polizei, die das Anliegen
in einem unverhaltnismassig aufgeblasenen Apparat versumpfen lasst. «In der Not
gibt der Mensch entweder auf oder er wachst tber sich selbst hinaus und nimmt
den Kampf auf.» Vom Dichter inspiriert, angefihrt von Seela, machen sie sich ge-
meinsam auf den quéalend langen Weg und stirmen den Brunnen der Brahmanen.




Sehr plotzlich gerat jetzt der schwerféllige Polizeiapparat in Bewegung. Mit
Schlagstocken bewaffnet, fahren die Polizisten ein, um die alte Ordnung wieder
herzustellen. Die Szene bleibt offen, zur Auseinandersetzung kommt es nicht. Ein
zaghafter Hoffnungsschimmer gegen die Wirklichkeit. Eingeblendete Schlagzeilen
zeichnen ein anderes Bild. Harijans werden zusammengeschlagen, geblendet, ver-
gewaltigt. Eindringlich erzahlt eine Frau von einem ahnlichen Vorfall mit todlichem
Ausgang in Maharashtra. Ereignisse, die nichts mehr mit dem «sanatana dharmay
zu tun haben, die der Korruption und Habgier einer dekadenten herrschenden
Klasse entspringen.

Im Film erscheinen die Brahmanen nicht bose, eher lacherlich, naiv. Sie wissen
nichts vom Lebenskampf, walzen gelangweilt ihre Problemchen, pflegen sich und
ihre Steinidole. Es bekummert sie nicht, dass neben ihnen Menschen verdursten,
wahrend sie frohlich das Shiva-Linga waschen. Hohnisch erscheint ihr Gelachter
angesichts der betteInden Frauen hinter dem Zaun. Eine Parabel flr unsere Gleich-
gultigkeit? .

In Indien werden noch heute alle Ungerechtigkeiten als Strafe fir die Sinden des
Vorlebens verstanden und stoisch hingenommen: «Alles ist vorherbestimmt wie
der Lauf der Planeten.» Erst der Muhlenarbeiter und Dichter aus der Stadt durch-
bricht diese Lethargie ohne Zeitbezug: «Schwarze Magie umhiillt uns. Wir sind ver-
dammt zu Arbeit in Knechtschaft, wir sind verflucht mit Unberihrbarkeit. Nur wenn
wir uns zusammenschliessen, konnen wir die Schatten aus unserer Mitte vertrei-
ben.» Schritt fur Schritt gewinnen die Unberihrbaren ein neues Bewusstsein, eine
aufgeklarte Einsicht in politische Manipulation und einen hierarchischen Mechanis-
mus, der die Armen entrechtet zugunsten der Reichen. Besitz bedeutet Macht, be-
deutet Ausbeutung der Unterdrickten. «Wir haben kein Recht zu leben, noch die
Freiheit zu sterben.» Mit kargen, erdhaften Bildern ohne Sentimentalitat fihrt Nina
Shivdasani den westlichen Zuschauer zum Verstandnis fir das Leid dieser Ausge-
stossenen. Aus ihrer Perspektive konfrontiert sie uns mit den versteinerten Mythen,
die fur die herrschende Kaste zur blossen Rechtfertigung sozialer Ungerechtigkeit
geworden sind. Details haben eine symbolische Bedeutung: ein Wasserkessel, die
Risse in der ausgetrockneten Erde, der Zaun, der die bettelnden Harijans von den
Brahmanen trennt ... Lange verweilt die Kamera auf den ausgebrannten Gesichtern,
ganz nah erleben wir, was es heisst, ohne Wasser zu sein. Schrille, expressive Mu-
sik, Trommeln und Schreie zerreissen die gleichmassigen Arbeitsgerausche, gehen
durch Mark und Bein, vertiefen diese Katastrophe um eine neue Dimension.
Immer wieder erscheint der Bettler als Signal fur die totale Enttauschung; boden-
lose Hoffnungslosigkeit. Unbeweglich und starr wie das Kastensystem ist der
Stein, der als Leitmotiv uber dem Film steht, drohend und uberdimensioniert am
Anfang. Mitten in der Wiste steht ein griner Baum. Risse entstehen im uralten Ka-
stensystem, der Stein beginnt zu bersten, eine neue Solidaritat erwacht, das Be-
wusstsein der eigenen Kraft. «Glaube geht in Einklang mit Zeit, vergessene Pfade
laufen zusammeny, die gebrochenen Steine bilden eine Strasse. Barbara Fluckiger

Filmvisionierungsweekends: Neue Kurzfilme

Samstag/Sonntag, 12./13.Januar 1980 im Pfarreiheim Gerliswil, Emmenbricke LU
und gleichzeitig (gleiche Filme im Austausch) im Pfarreiheim Zollikon ZH:
Visionierung von ca. 30 Kurzfilmen (16 mm), die im Verlaufe des Jahres 1979 neu bei
SELECTA und ZOOM in den Verleih gekommen sind. Es werden moglichst Filme
gezeigt, die fur die kirchliche Bildungsarbeit, besonders auch mit Jugendlichen ge-
eignet sind. In Gesprachsgruppen konnen Erfahrungen im Umgang mit Filmen aus-
getauscht und Anwendungsmoglichkeiten diskutiert werden. Dauer: Samstag,
15.30 Uhr (Empfang ab 14.30 Uhr) bis Sonntag, 17.00 Uhr.

Anmeldung und nédhere Auskunft beim Sekretariat der Schweizerischen Kirchlichen
Jugendbewegung SKJB, St.Karliquai 12, 6000 Luzern 5; Tel. 0412306 68.

14



The Lord of the Rings (Der Herr der Ringe)
USA 1977. Regie: Ralph Bakshi (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 79/342)

John Ronald Ruel Tolkien (1892-1973) — braucht er noch vorgestellt zu werden?
Wahrend 3b Jahren Professor fur germanische, speziell angelsachsische und alt-
nordische Philologie in Oxford, tief religios (katholisch), sehr konservativ und spies-
sig, ein stilles Wasser und erwahnenswert nur aufgrund seines Zweitlebens: Er
schrieb — neben Ubersetzungen und wissenschaftlichen Arbeiten — eigene Prosa
und Gedichte. Darunter besonders drei Bucher, die ihn zu einem der grossten Fan-
tasy-Autoren Uberhaupt machen. 1917 begonnen, 1977 vom Sohn posthum und un-
fertig (!) herausgegeben: «The Silmarillion», eine Sammlung von mythologischen
Geschichten um «middle-earth» (Mittelerde), eine fiktive Welt, bevolkert mit phan-
tastischen Rassen, hin- und hergerissen zwischen den Machten des Lichts und der
Dunkelheit. In archaisierender Sprache verfasst, als Gesamtes konzeptlos und sehr
muhsam zu lesen - eigentlich ein unmogliches Buch und nicht umsonst Tolkiens le-
benslanges Sorgenkind. «The Hobbit», 1937 erstmals veroffentlicht, spielt ebenfalls
in Mittelerde. Aber mythologisch passt nicht alles zum «Silmarillion», auch ist es
ein Kinderbuch, in ironisch-verspielter Sprache geschrieben. Vor allem fuhrt es
gleich mit dem lapidaren ersten Satz eine neue Rasse in die literarische Weltge-
schichte ein: «In a hole in the ground there lived a hobbit.» Hobbits sind etwa halb
so gross wie wir, gemutlich und zur Fettleibigkeit neigend. Schuhe tragen sie keine,
da ihre Fusse ledern sind und mit dichtem Haar bewachsen. Da sie keine Barte ha-
ben und etwas kleiner und zierlicher sind, kann man sie unmaoglich mit Zwergen
verwechseln. .

«The Lord of the Rings» begann Tolkien gleich nach dem Erscheinen des «Hobbity,
der sofort Riesenerfolg hatte und als dessen Fortsetzung «The Lord of the Rings»
eigentlich geplant war. Doch die Sache entglitt ihrem Schopfer und kam erst 1954
zur Publikation, in drei Banden von insgesamt 1300 Seiten. Was war geschehen? —
Mit dem «Silmarillion» und dem «Hobbit» hatte sich Tolkien alle n6tigen Elemente
erarbeitet, die ihm nun ermdglichten, den Entwurf eines umfassenden eigenen,
hermetischen, vom ganz Grossen bis ins Allerkleinste stimmigen und kohéarenten
Kosmos zu entwerfen.

*

Mittelerdes drittes Zeitalter neigt sich dem Ende zu. Sauron, der nach Mordor ver-
bannte Bose, ist unbeachtet wieder zu Macht gekommen, allerorts ist das Dunkel
im Wachsen, und Saurons Schwarze Reiter suchen nach dem Einen Ring, dessen
Inschrift droht: «Ein Ring, sie zu knechten — sie alle zu finden / ins Dunkel zu treiben
und ewig zu binden.» Denn der Besitz dieses machtigsten aller je geschaffenen
Zauberringe wird Uber das Schicksal von Mittelerde entscheiden, und just dieser
Ring ist’s, den Bilbo Beutlin, der Hobbit, in dunklem Berge einst ergattert hatte. So-
mit schlagt jetzt die Stunde des stillen Hobbitvolkes, der Halblinge, im Auenland:
Frodo, Bilbos Neffe, wird vom wandernden Zauberer Gandalf mit einigen Freunden
ausgesandt, den gefahrlichen Ring zu den Elben zu tragen. Schon das ist kein
Leichtes, wo doch uberall Orks und Trolle, bose Zauberer und die Schwarzen Reiter
im Wege sind. Glicklich bei den Elben angelangt, beginnt das Abenteuer aber erst
recht, denn der Ring muss zerstort werden, und zwar im Herzen Mordors, im Vul-
kan, wo Sauron ihn einst schmiedete. Eine Gemeinschaft von neun Vertretern aller
freien Volker wird gebildet, Frodo bleibt Ringtrager. Durch hollische Gefahren hin-
durch muss er seine Biirde tragen. Die Gemeinschaft des Ringes wird zersprengt,
nur Frodo und dem treuen Sam gelingt der grauenhafte Weg bis zur Erfillung ihrer
Aufgabe. Gleichzeitig toben gewaltige, von Sauron entfesselte, Weltenkriege, die

15



dank Frodos Tat aber zum Guten sich wenden. Das vierte Zeitalter in Mittelerde
wird das der Menschen und Hobbits sein.

Die von Tolkien akribisch einerseits, in gigantischer Grosse andrerseits entworfene
Welt hier auch nur einigermassen nachzeichnen zu wollen, ware lacherlich. Da
gibt’s nur eines: lesen! (Auf Deutsch in einer ausgezelchneten Ubersetzung erhalt-
lich bei Klett-Cotta.) Dass sein Werk ein Geniewurf aus heiterem Himmel sei, ha-
ben erst Tolkiens Jiinger vorgeben wollen. Er selbst gebraucht in seinem Essay «On
Fairy-Stories» («Uber Marchen») das Bild eines Kessels, in dem die Elemente jeder
moglichen Geschichte kochen und — schon lange oder seit kurzem — darauf warten,
vom Erzahler herausgeschopft zu werden. Die Zutaten von Tolkiens Suppe sind mit
ein bisschen Geduld eindeutig zurtickzuverfolgen auf die verschiedenen nordischen
Mythenkreise und Sagen: Aeltere Edda, Kalevala, Nibelungen, Beowulf, Artus-Sa-
gen, Ossian-Ballade undsoweiter.

Uralte, archetypische Themen sind es denn auch, die in diesem irgendwo zwischen
Mythos, Marchen, Sage und Phantastik llegenden Werk anklingen, angefangen
beim Motiv der Fahrt des duldenden Suchers (Frodo wie Odysseus oder Parzival).
Damit ist der Riesenerfolg von «Lord of the Rings» — Kultbuch der amerikanischen
Hippiebewegung, Uber 50 Millionen Leser in aller Welt — aber nur zum Teil erklart.
Mittelerde stellt eine Suprakultur (Peter Wapnewski) dar, eine ganzheitliche
(Schein-) Alternative, also etwas, wonach in unserer extrem parzellierten Welt
grosse Sehnsucht besteht. Mit der Flucht nach Mittelerde kann endlich wieder
schllissig Uuber Wahr und Falsch entschieden, in einem buchstablich universalen
Kampf mit dem Guten gegen das klar lokalisierbare Bose angegangen werden. Und
im Kleinbiirger Frodo Beutlin kann sich jedermann als (politisch) handelndes Sub-
jekt erleben — wo ist das heute noch so einfach maglich?

*

Schon lange ist versucht worden, «The Lord of the Rings» ins Kino zu bringen. 1958
scheiterte daran Walt Disney, zehn Jahre spater Stanley Kubrick und dann John

16



Boorman (in welcher Phase jeweils, ist mir in keinem der Félle zu eruieren gelun-
gen). Dass der Trickfilmer Ralph Bakshi («Fritz the Cat», «Heavy Traffic», «Coons-
kin», «Wizards») den Coup wagen wirde, ahnte ich schon nach «Wizards» (1976;
siche ZOOM 22/77), der — angeblich nach einem Originaldrehbuch Bakshis — ganz
verdachtig viele Tolkien-Elemente enthielt. Tatsachlich hat er die Rechte fur «The
Lord of the Rings» bereits 1975 erhalten, was «Wizards» nachtraglich als Billigtest
fur sein damals neu entwickeltes Rotoscope-Verfahren erklart. Bakshi legt zwar
eine sehr textgetreue Bebilderung von Tolkiens Mammutroman vor (gut zwei Stun-
den als erste Halfte!l), gescheitert ist aber auch er. Das hat seine Griinde.
Am Anfang war das Wort — Tolkien, ein Sprachgenie, erfand schon als Halbwuchsi-
ger eigene Sprachen und Alphabete, die sich bis zu einem Punkt hin perfektionier-
ten, wo's nicht mehr weiterging ohne Definition des Kosmos (Geschichte, Leute),
in denen sie gesprochen wurden. Also tat das Tolkien — und erfand Mittelerde. So
jedenfalls wird's gesagt. Sicher liegt ein Hauptteil des Tolkienschen mythischen
Zaubers im Wort: einerseits in den der Erzahlung Farbe gebenden, klangvollen
fremden Sprachen, andrerseits in der Musikalitat, dem unglaublich schonen, brei-
ten Rhythmus von Tolkiens Erzahlfluss. All das musste in einer Verfilmung zwangs-
laufig verlorengehen. Das Problem ist aber noch grundsétzlicher. In seinem schon
zitierten «On Fairy-Stories» wandte sich Tolkien selber scharfsinnig gegen Visuali-
sierung von phantastischen Geschichten (inkonsequenterweise hat er manche sei-
ner Bicher eigenhandig illustriert). Das Bild lasse keine Interpretationen zu, es fi-
xiere auf bestimmte Formen. Das Wort nicht, daher sei es einerseits universeller —
als Rahmen —, andrerseits spezieller: Jedermann kann sich sein ganz eigenes Bild
machen. Bakshi war sich dieses Problems bewusst: ««Der Herr der Ringe» war nicht
meine Story. Und sie war nicht einmal mehr Tolkiens Story. Sie war schon ein Teil
des offentlichen Bewusstseins geworden, wie ein geschichtliches Ereignis oder ein
Mythos oder ein Volksmarchen. Und wie bei einem von diesen interpretierte jeder
den Sinn des Buches auf seine Weise, darlber hinaus sogar den Eindruck, den die
Romanfiguren auf ihn machten.»
Bakshis Rotoscope-Verfahren ist meiner Ansicht nach die bisher beste Losung zur
Darstellung phantastischer Figuren. Gefilmt werden dabei reale Schauspieler, die
dann Bild fur Bild auf dem Tricktisch ubermalt werden. In Kontur und Bewegung
ausserst realistisch, bleibt das konkrete Aussere doch immer nur erahnbar. Jene
Unschlussigkeit stellt sich ein, die fur die Phantastik so wesentlich ist: Schrecken —
denn fast nur bei den Bésen wurde diese Technik verwendet — ist nicht fixierbar,
kann daher in der Phantasie des Zuschauers immer noch gesteigert werden. So ge-
langen einige adaquate Bildumsetzungen, beispielsweise bei der Szene an der Furt
von Bruchtal. Die Darstellung der meisten «guten» Figuren ist dagegen ein echtes
Argernis. Erstens weil die Hobbits wie Kinder, die Elben wie flott-diimmliche Biiroli-
sten aussehen, und zweitens, weil das in Disney-Manier gezeichnete, zweidimen-
sionale Schiessbudenfiguren sind, auf alle Falle schwachlich-fahl und véllig un-
glaubwiirdig als Gegner jener gewaltigen Unwesen, die sie zu bekampfen haben.
Im Buch dagegen nimmt’s ein Elbe jederzeit mit einer Handvoll Orks auf. Zudem
kreuzen sich die verschiedenen Techniken aufs storendste, verhindern genau die
Tolkiens Welt eigene Kompaktheit.
Dramaturgisch sind die Action- und Schlachtenszenen stark Uberbetont. Von je-
nem mythischen, bedachtigen Ernst, der den Tolkientouch ausmacht, findet man in
dieser «aufwendig und schwungvoll gemachten Grossproduktion» (Presseheft)
nichts mehr wieder. (Gekostet hat der Film etwa zwolf Millionen Franken, beschaf-
tigt waren in hochspezialisierter Kleinarbeit 200 Leute etwa zweieinhalb Jahre
lang.) Fur Kinder ist dieser Film sicher trotzdem ein grosser Spass, allenfalls gute
Unterhaltung fur Leute, die das Buch noch nicht kennen. Tolkien-Fans aber regen
sich moglicherweise bloss auf.

Markus Sieber

17



Caddie (Eine Frau geht ihren Weg)

Australien 1975. Regie: Donald Crombie (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
79/337)

Nach der «romantischen Horrorgeschichte» «Picnic at Hanging Rock» (siehe
ZOOM-FB 24/78) ist ein weiteres Beispiel des neueren australischen Films in unsere
Kinos gelangt. Es handelt sich dabei um Donald Crombies 1975 entstandenen Re-
gieerstling «Caddie», dem eine gleichlautende Biographie zugrunde liegt.

Weil sie vom untreuen und brutalen Ehemann erniedrigt wird, verlasst eine Frau ihr
Heim, gibt die finanzielle Sicherheit sowie ein angenehmes Mittelklasse-Dasein
auf, um sich und den beiden Kindern eine eigene, seelisch glucklichere Existenz
aufzubauen. Ohne Berufsausbildung findet sie nur als Bar-Dame eine Anstellung:
Sie lernt eine vulgare Welt kennen, in der sie sich jedoch rasch behaupten kann,
ohne ihre Wirde zu verlieren. Die Annaherungsversuche des Lebemanns Ted weist
sie ab, doch der Kosename Caddie, den er ihr gegeben hat, bleibt an ihr hangen.
Erst mit dem emigrierten Griechen Peter lernt Caddie Liebe kennen. Doch Peter
muss kurz vor der Weltwirtschaftskrise aus familiaren Grinden in seine Heimat zu-
rickkehren. Wieder alleine, kdmpft Caddie wahrend der Depression ums nackte
Uberleben. Mit der Unterstiitzung von zwei liebenswerten Trodlern erholt sie sich
von Untererndhrung und Erschopfung — sie wird auch zukunftig ihren Weg gehen.
In den Uber anderthalb Stunden dringt der Zuschauer wenig in das Innenleben, in
die moralischen und politischen Ansichten der Titelfigur ein. Recht oberflachlich,
teilweise gar klischeehaft werden ihre Beziehungen zu Mannern wiedergegeben.
Von ihrem unsympathisch auftretenden Ehemann erfahrt man nur, dass er sie




schlagt und mit der besten Freundin betrigt. Ted wird als festgebauter, blonder,
grossspuriger Buchhalter eingefuhrt, der Caddie wohl als Prestigeobjekt zum Vor-
zeigen besitzen mochte. Da macht der Grieche Peter eine ganz andere Figur:
Gross, hager, schwarzhaarig schaut er Caddie beim ersten, zufalligen Zusammen-
treffen ernst und durchdringend an — das kann kein Gigolo wie Ted sein! Tatsach-
lich ist er es, der der jungen Frau Liebe und Geborgenheit schenkt und sie als
gleichwertigen Partner akzeptiert. Nur frage ich mich dann, wieso er Caddie nach
seinem Wegzug nicht nachkommen l|asst oder sie nicht zumindest finanziell unter-
stiitzt. Im Film durchlaufen die Personen keine nennenswerte Entwicklung, nie-
mand scheint sich im Laufe einer Auseinandersetzung oder Begegnung zu veran-
dern. Deshalb ist «Caddie» als Portrat einer Frau wenig reizvoll, ja gar unbefriedi-
gend. _
Leider spielt der Film nicht im heutigen Australien, sondern vor ungefahr 50 Jahren,
von 1925 bis 1931/32. Die zeitliche Distanz zum Geschehen lasst das durchaus mo-
derne, emanzipatorische Thema einiges an Brisanz verlieren. Crombie gelingt es
nicht, den Stoff aus der historischen Verschalung zu I6sen und seine Aktualitat
dem Zuschauer bewusst zu machen. Anstatt die Geschichte mit direkten, harten
Bildern zu erzahlen, was eine wirklichkeitsnahe und unmittelbare, betroffen ma-
chende Schilderung bewirkt hatte, fahrt die weich zeichnende Kamera langsam an
die Personen heran, beschreibt weit ausholende, ausgekligelte Schwenks und
nimmt sorgfaltig arrangierte, gelegentlich kitschige Bildkompositionen auf. Dies,
die gezielt stimmungschaffende Musik sowie der episodenhaft gegliederte Hand-
lungsstrang verstarken die Vergangenheitsbezogenheit des Filmes. Darum erlischt
das Interesse an Caddies nicht ausgesprochen spektakularem Schicksal zuneh-
mend.

Wegen der allzu asthetischen Inszenierung gerat Crombies Rekonstruktion der
Epoche und der verschiedenen Milieus, in denen sich die Titelfigur bewegt, zum
nostalgisch verklarten Ruckblick, der auch die Schrecken der Depressionszeit et-
was beschonigt. Gewiss, es gibt einige eindriuckliche Szenen, die von einer sehr
dichten Atmosphare sind, beispielsweise der Sturm der wildgewordenen Manner
auf die Bar, um vor der Polizeistunde noch soviel Bier wie moglich in sich hineinzu-
schutten, auch wenn sie dabei erbrechen mussen. Oder die hervorragende Se-
quenz, die Caddies verzweifeltes Suchen nach Arbeit beschreibt und in der das ge-
hetzte Geklapper ihrer Schuhe auf dem Pflaster dominiert. Gesamthaft krankt
«Caddie» aber am Bemuhen, ein Uberaus wirklichkeitsbezogenes Thema in kinst-
lich-kunstvolle und manchmal poetische Stimmungsbilder auflésen zu wollen, an-
statt die Realitat in einer nichternen Inszenierung fir sich sprechen und wirken zu
lassen. Tibor de Viragh

Mamma Roma

Italien 1962. Regie: Pier Paolo Pasolini (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
79/344)

Die Prostituierte Mamma Roma (Anna Magnani) nimmt am Hochzeitsfest ihres Zu-
halters Carmine (Franco Citti) teil. In ordinarer Ausgelassenheit, nicht frei von ei-
nem Hauch von Bitterkeit, feiert sie ihre neugewonnene Unabhangigkeit. Sie kann
nun mit ihrem halbwichsigen, kranklichen Sohn Ettore (Ettore Garofolo), der auf
dem Land aufgewachsen ist, in Rom ein neues Leben beginnen. Sie liebt ihren
Sohn abgottisch und hofft, ihm mit der angestrebten kleinburgerlichen Existenz
(sie hat einen Obststand gekauft) ein besseres Leben bieten zu kdnnen, als sie es
hatte. Doch Ettore entzieht sich ihren immer verzweifelteren Bemiihungen (sie
schreckt auch nicht vor Erpressung zurtick, um ihm eine Stelle als Kellner zu ver-

19



schaffen) und schliesst sich einer jener allgegenwértigen Jugendbanden an, die
ziellos in den Tag hineinleben und sich mit kleinen Diebstahlen vergntigen. Er ver-
liebt sich in Bruna, eine zuriickgebliebene junge Frau mit einem Kind (eine themati-
sche Wiederholung des zentralen Mutter-Sohn-Verhaltnisses wird angetont), die
von den Mannern und Jugendlichen des Quartiers regelméassig missbraucht wird.
Mamma Roma, die sich ein «anstandiges Madcheny fir Ettore wunscht, versucht,
ihn von Bruna abzubringen mithilfe einer befreundeten Prostituierten, die sich sei-
ner «annimmty». (Auch hier eine thematische Wiederholung, die des Verhaltnisses
zwischen Mamma Roma und Carmine, den sie als Sechzehnjahrigen verfuhrt und
zum Zuhalter gemacht haben soll). Mamma Roma selbst hat ihr altes Metier wie-
der aufgenommen, nachdem Carmine zurickgekehrt ist und gedroht hat, Ettore
sonst Uber ihre Vergangenheit aufzuklaren. Dieser erfahrt aber durch Bruna davon.
Bei einem Diebstahl, den er im Fieber der wiederausgebrochenen Krankheit be-
geht, wird er gefasst. Er stirbt auf der «<Besserungsbank» des Gefangnisses, einer
folterartigen Vorrichtung, auf welcher renitente Gefangene angeschnallt werden.

«Mamma Roman ist der zweite eigene Film Pasolinis nach «Accatone» (1961) und ei-
ner Reihe von Drehblchern, die er fur andere Regisseure schrieb (u.a. auch fir «Le
notti di Cabirian, dem thematisch verwandten Film von Fellini). 1962 bei den Fest-
spielen von Venedig uraufgefihrt, rief er zwiespaltige Reaktionen bei der Kritik her-
vor und blieb in den Kinos erfolglos. Pasolini selbst soll den Film spater als miss-
gliickt beurteilt haben (diese und folgende Informationen und Zitate sind dem Buch
«Pier Paolo Pasolini», Reihe Film 12, Hanser Verlag, Minchen 1977, entnommen),
nicht zuletzt wegen der «Fehlbesetzung» der Hauptrolle durch Anna Magnani, die
als Berufsschauspielerin hier mit Laien und Kleindarstellern arbeitete. In der Tat
kann man sich des Eindrucks nicht erwehren, dass die kraftvolle Personlichkeit der
grossen Magnani nicht in diesen Rahmen passt, meiner Meinung nach nicht, wie

20



Pasolini dies begriindet, weil sie als (ehemalige) Kleinbiirgerin die kleinbiirgerlichen
Sehnsichte des Subproletariates nicht wirklich auszudriicken vermochte, sondern
weil ihre Schonheit und Starke ein falsches Element in ein Werk bringen, dessen
Menschenbild gepragt ist von Hasslichkeit, Stumpfheit und fatalistischer Passivitat.
Das ausdrucksvolle Gesicht der Anna Magnani in diesem Reigen von flachen, ka-
putten, sich gleichenden Gesichtern ist mehr als nur ein Stilbruch; sie bringt eine
Dynamik mit sich, die die deterministische Grundtendenz des Filmes empfindlich
stort. Diese Gesichter waren an sich nicht hasslicher als viele andere, man konnte
sich an sie gewohnen, nicht zuletzt wegen des beherrschenden Stilmittels der
Frontalansicht, das sie uns schnell vertraut macht. Hingegen spirt man angesichts
dieser dumpfen Eintonigkeit die konsequente Auswahl, ein wie mir scheint pervers
liebevolles Augenmerk fur das gemeinsam Verbindende dieser Figuren, die Leere,
die Stumpfheit, das Unentwickelte, «Zurtickgebliebene» (Bruna und Ettore taxieren
sich einmal gegenseitig so) einer ziellos dahintreibenden Zuhalter- und Hurenwelt.
Insofern ist Genie zu sptiren hinter dieser Pasolinischen Konsequenz, und deshalb
stort Anna Magnani, die als Mensch unter diesen sorgfaltig ausgesuchten Men-
schenhullen ihre Andersartigkeit nicht verleugnen kann. Aber Pasolini scheint mir
fehlzugehen, wenn er glaubt, diese Fehlbesetzung reduzieren zu konnen auf aus-
weichende Parolen von «unterproletarischem Leben und kleinbirgerlichem Uber-
bau». Vielmehr zeigt sich in der Zeichnung eines solchen Menschenbildes das We-
sentliche von «kMamma Roma» (Pasolini erhebt ja nicht den Anspruch, ein Neo-
Realist zu sein, der Menschen und Dinge moglichst realitdtsgetreu wiedergibt):
eine qualerische und selbstqualerische Lust am auktorialen Manipulieren, an der
Vergewaltigung von Figuren, denen von vornherein nicht die mindesten Chancen
gegeben sind. Ich meine nicht die materiellen Chancen, die ihnen eine jammerliche
Existenz in den Mietskasernengettos von Rom nicht bot (das haben andere Regis-
seure eindrucklicher gezeigt als Pasollm) sondern ich meine jene Anlagen zur
Menschwerdung, die der Autor seinen «Geschdpfen» vorenthielt. Einzig Ettore be-
kommt Leben eingehaucht in sein seelenloses Marionettendasein durch die Liebe
zu Bruna. Er wird dafur mit dem Tode bestraft, mit der «Kreuzigung», wie verschie-
dene Interpreten es sehen wollten, mit Verweis auf die Besserungsbank-Sequenz,
die als direktes Zitat des Renaissancegemaldes «Beweinung Christi» von Mantegna
gilt.

Wenn man die christliche Parabel mit der Mutter(Maria)-Sohn(Jesus)-Beziehung,
die von einigen Kritikern im Film gesehen wurde, weiterspinnen will, kdnnte man
Pasolini als Gottvater sehen, als allmachtigen Schopfer der reprasentativen Welt
von «Mamma Romay — aber das fuhrt sicher zu weit. Es genugt, dass seine Hand-
schrift als Autor beherrschende Zige tragt, und er setzt das ausweglose Schicksal
seiner Figuren gleich zu Anfang erbarmungslos fest: Sie sind wie die kostimierten
Schweine aus der Hochzeitsszene auf dem Bauernhof, die Mamma Roma vor die
Gastetafel scheucht, um ihr einen Spiegel vorzuhalten. Sie sind die Opfertiere auf
der Schlachtbank der Pasolinischen Weltsicht, seelenlose Kreaturen in den ge-
schickten Handen eines nuchternen Schlachtzeremonien-Meisters. «Mit uns wird
es ein boses Ende nehmeny, sagt der Zuhélter einmal zu Mamma Roma, und daran
lasst dieser Anfang keinen Zweifel. Der Ton der absoluten Hoffnungslosigkeit ist
gesetzt, ein menschlicher Kampf nach Besserem wird von vornherein nicht zuge-
lassen, und wo kampferischer Geist noch vorhanden ist, in Mamma Roma, verpufft
er im Streben nach einer erstickenden Kleinbirgermoral Pasolinischer Vorstellung.
Bei einem Film, der menschliche Existenz so schildert, sind marxistische Interpreta-
tionsversuche fehl am Platz. Satze wie derjenige Moravias von der «grossen Ent-
deckung des Subproletariates als revolutiondre Gegengesellschaft» tonen ebenso
zynisch wie der Enthusiasmus eines Kritikers, der den Film als «schon, elegisch und
ergreifend» pries. Die gnadenlose Folgerichtigkeit dieses reprasentativen Pasolini-
schen Kosmos ist beeindruckend, aber man meint auch, den direkten Weg zu se-
hen, der von «kMamma Roma» zu «Salo» fihrt und dort im letzten Zeugnis eines

21



kranken Geistes kulminiert (auf die Gefahr hin, mit dieser Sehweise von den Auto-
ren des erwahnten Pasolini-Buches jenen zugesellt zu werden, die «das reaktionare
Invektivarsenal um die griffige dialektische Volte bereichern, antifaschistisches
Denken als moéglicherweise kryptofaschistisch infiziert auszugebeny»!). «Ich glaube
nicht an Mitleid», sagte Pasolini, und spricht damit als Stimme der Zeit. Mitleid gilt
heute als altmodische Tugend, aber wie immer diese Einschatzung begrundet wird,
nicht vorhandenes Mitleid lasst noch lange nicht auf vorhandenen Respekt vor die-
sen Menschen schliessen, den Patalas dem Regisseur zuschreibt: «Er hat soviel Re-
spekt vor ihnen, dass er sie nicht vorexerzieren lasst, wie ihresgleichen zu einem
,sozialen Bewusstsein’ gelangen konnte.» Ware ich eine der geschilderten Figuren,
eine Mamma Roma oder ein Ettore, Pasolini konnte sich diesen «Respekt» an den
Hut stecken. Dort wo reale Chancenlosigkeit durch Herkunft und Lebensumstande
bereits gegeben ist, ist die morbide Faszination an einem mystifizierten Determinis-
mus nicht gefragt, vor allem wenn sie von jenen stammt, die sich solche Faszina-
tion auf Distanz leisten konnen. Pia Horlacher

ARBEITSBLATT KURZFILM

Spielzeug

Dokumentarfilm, Farbe, 16 mm, 21 Min., Lichtton, deutsch; Produktion: Susanne
Osterried, Minchen, BRD 1978; Regie und Buch: Rolf Hans Strobel; Kamera: Otmar
Schmid; Verleih: ZOOM, Dibendorf; Preis: Fr.25.—

Kurzcharakteristik

Ein Kindergarten: Die Kinder sind vertieft in ihre Spielzeuge, diverse Zusammen-
setzspiele aus Holz, Plastik und Karton. Zu Besuch kommt ein Farbiger aus Tansa-
nia. Er erzahlt den Kindern, wie in seiner Heimat gespielt wird, wie dort den Kindern
ein ganz anderes Spielzeugangebot vorgesetzt wird, ja dass sie ihr Spielzeug zuerst
selber anfertigen missen, bevor damit gespielt werden kann. Er gibt den Kindern
zu bedenken, dass der Eigenbau von Spielzeug bereits zum Spiel gehort.

Inhaltsbeschreibung

Formal gliedert sich der Film in zwei Teile:

Der Kindergarten: Zu Beginn stehen einige wenige Bilder von spielenden Kindern.
lhre Spielzeuge sind vorfabrizierte Bausteine; trotz bunter Bemalung sehen sie ir-
gendwie alle gleich aus: monoton und phantasielos. Die Gesichter der Kinder mo-
gen diese Eintonigkeit antonen, doch erscheint mir diese Sequenz etwas gar kurz
und zu wenig ausdrucksstark.

Tansania, andere Spielzeuge: Der Kindergarten erhalt Besuch aus Tansania. Ganz
an den Anfang seines Besuches stellt der Gast seine Devise, die mit derjenigen des
Filmes zusammenfallt: «Selbermachen ist ein Teil des Spiels». Der Gast setzt sich
zu den Kindern und beginnt von seiner Heimat zu erzahlen, wie den Kindern dort -
auch er habe friher zu diesen gezahlt — andere Mittel zum Spiel zur Verfugung ste-
hen. Er wendet sich darauf direkt an den Zuschauer (spricht in die Kamera hinein)
und fihrt ihn wenig spater auch vom Bild her in sein Heimatland. Wir sehen Mad-
chen draussen auf der Dorfstrasse sitzen, versunken in ein Steinspiel: Wahrend ein
grosserer Stein durch regelmassiges Aufwerfen dauernd uber Boden sein muss,

22



	Filmkritik

