
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 31 (1979)

Heft: 24

Rubrik: Filmkritik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FILMKRITIK
Der Richter und sein Henker (End of the Game)

BRD/Italien 1976. Regie: Maximilian Schell (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
79/346)

Mehr als 25 Jahre hat es gedauert, bis sich der Film des noch immer lesenswerten
Kriminalromans «Der Richter und sein Henker» von Friedrich Dürrenmatt annahm.
Das ist einerseits erstaunlich, weil sich der Roman von seiner Geschichte her, in
welcher der geradlinige Erzählfluss mit unterschwelligen und mitunter hinterhältigen

Ereignissen reizvoll kontrastiert, zur Verfilmung geradezu anbietet. Auf der
anderen Seite wiederum sträubt sich die urbane Wucht der Sprache Dürrenmatts
gegen eine Umsetzung ins Bild. Wer es dennoch versucht, läuft Gefahr, sich in einem
Labyrinth von Stimmungen, Metaphern und Symbolismen zu verlieren, die von der
Absicht des Dichters wegführen, oder so zu vereinfachen, dass vom Gehalt, vom
spritzigen Geist dieses nach wie vor nicht zu unterschätzenden literarischen Wurfes,

nur noch eine leere Chiffre übrig bleibt. Dürrenmatt selber hat diesbezügliche
Erfahrungen gesammelt: Die Verfilmung seiner tragischen Komödie «Der Besuch
der alten Dame» durch Bernhard Wicki - «The Visit» (1964) - mag er zu Recht so
wenig wie die Umsetzungen von «Die Ehe des Herrn Mississippi» durch Kurt
Hoffmann (1961) und «Grieche sucht Griechin» durch Rolf Thiele (1966), welche zwei
gute Theaterstücke zu oberflächlichen Filmkomödien verkommen Messen.

Es galt also einige Widerstände zu überwinden, um Friedrich Dürrenmatt zu bewegen,

seinen ursprünglich im «Schweizerischen Beobachter» für ein Abdruckhonorar
von 1000 Franken als Fortsetzungsroman veröffentlichten Krimi für eine Verfilmung

freizugeben. Maximilian Schell will dies bei einigen Flaschen Wein gelungen
sein, wobei auch eine nicht geringe Rolle die Tatsache gespielt haben soll, dass der
Berner Schriftsteller und Dramatiker an Schells Film «Der Fussgänger» Gefallen
fand. Es entwickelte sich eine Zusammenarbeit zwischen Buch- und Filmautor, die
schliesslich nicht nur das Drehbuch wesentlich prägte, sondern gar dazu führte,
dass Dürrenmatt einen schauspielerischen Part im Film übernahm: Er selber tritt
leibhaftig in der Schlüsselrolle als Schriftsteller Friedrich auf, der hier mit sich selber

Schach spielt, was dem Film eine neue, durchaus interessante und auch ironische

Dimension verleiht.
Überhaupt gefällt mir «Der Richter und sein Henker» als filmische Adaptation -
wiewohl kein grosses Meisterwerk - sehr gut. Dabei haben alle Voraussetzungen
dagegen gesprochen. Nicht nur hat sich Schell - eigentlich gegen alle Vernunft -
entschlossen, aus diesem doch eher verhaltenen, sich auf wenige Personen und
Handlungsorte konzentrierenden Stoff, eine Grossproduktion fast amerikanischen
Ausmasses zu realisieren; er war auch zu Konzessionen an seine Geldgeber bereit,
die das Scheitern des Unternehmens geradezu provozierten. Dabei ist weniger an
jene Veränderungen filmdramaturgischer Art gegenüber der literarischen Vorlage
zu denken - an Weglassungen und Erweiterungen - als beispielsweise an die
Besetzungsliste: Jon Voight als Polizeifahnder Walter Tschanz, Jacqueline Bisset als
Anna, Robert Shaw als Gastmann, Helmut Qualtinger als Nationalrat von
Schwendi, Gabriele Ferzetti als Dr. Lutz - diese grossen Schauspielernamen schüren

eher die Erwartungen in einen monumentalen Abenteuerfilm auf Grossleinwand
als in einen kammerspielartigen Psychokrimi.
So schnell nun allerdings ist Dürrenmatts hervorragende und auch amüsante Ge-

9



schichte nicht umzubringen. Mag Qualtinger auch agieren, als stünde er in einer
verlorenen Rolle eines zweitklassigen Boulevardstückes auf den Brettern eines
drittrangigen Provinztheaters, und wiewohl Jon Voight so etwas wie eine Person
gewordene Fehlbesetzung darstellt, hat der Film doch Pfiff. Er ist von der Spannung

getragen, die aus einer schon in der Erzählung enthaltenen eigenwilligen
Konfrontation von behäbigem Alltag mit einem psychologisch motivierten Zweikampf
zwischen Mörder und Polizist resultiert und in bisweilen surrealistische Dimensionen

entschwebt. Schell hat diese Auseinandersetzung richtigerweise in Stimmungen

umgesetzt, in emotionell gefärbte Bildmalereien, die nun wiederum imstande
sind, dem Zuschauer einen Einstieg in die Geschichte über seine Gefühlswelt zu
ermöglichen. Schell erzeugt damit eine Art Kinoerlebnis, welches ein sozusagen
alltägliches Ereignis - ein Verbrechen und seine Hintergründe - in ein neues Licht
taucht und damit neue Weisen der Betrachtung erlaubt. Genau damit wird eine
geistige Übereinstimmung mit der literarischen Vorlage erreicht, und das scheint mir
wesentlicher als Besetzungsfragen zu sein.

Der Berner Kriminalkommissär Hans Bärlach - darin liegt ein weiterer und besonderer

Reiz der Erzählung - ist einer jener Romandetektive, die in die Nähe von
Raymond Chandlers Philip Marlowe, von Ross Macdonalds Lew Archer oder Dashiel
Hammetts Sam Spade zu rücken sind. Bärlach, hoffnungslos magenkrank, mag
weder Leichen noch Protokolle und geht bei seinen Ermittlungen Wege, die nicht
nur eigenwillig, sondern kriminalistisch fragwürdig sind: Er verlässt sich auf seine
Intuition. Sein Charakter ist geprägt von der Umwelt, in der er lebt, in diesem Falle
also von der Behäbigkeit, die den Bernern eigen ist, und ihrem nahezu schon sturen

10



Sinn für Gerechtigkeit. Der Gerechtigkeit Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, darauf

ist sein ganzes Trachten und Wirken ausgerichtet. Dafür nimmt er sogar in
Kauf, selber schuldig zu werden. Sein Lebensziel ist es, den inzwischen international

operierenden Waffenschieber Gastmann (Robert Shaw) zur Strecke zu bringen,
der einst - noch unter anderem Namen - vor seinen Augen ein junges Mädchen
über die Mahmud-Brücke in Istanbul gestossen hat, nur um Bärlach nach einer im
Suff abgeschlossenen Wette zu beweisen, dass er ungesühnt ein Verbrechen
begehen könne. Als Richter in eigener Sache benützt der Kommissär als Henker den
Polizeibeamten Tschanz, der seinerseits schuldig geworden ist, indem er einen
Kollegen aus Neid und Eifersucht umgebracht hat.
Dass dieses typisch Bernische, an dem Dürrenmatt in faszinierender und überzeugender

Weise die Dualität des Menschseins - das ewige Spiel zwischen Gut und
Böse, Schuld und Sühne, Gerechtigkeit und Niedertracht, Naivität und List, Macht
und Ohnmacht - exemplarisch darstellt, ausgerechnet durch einen Amerikaner
verkörpert wird, gehört zu den umwerfenden Überraschungen dieses Films: Martin
Ritt, nach ungefähr 20 Jahren erstmals wieder vorder Kamera anzutreffen, verkörpert

den Kriminalkommissär Bärlach in seiner ganzen spröden Verletzlichkeit, in
seiner staubtrockenen Humorigkeit, die oft in Zynismus umschlägt, in geradezu
umwerfender Weise, die den Film zum Vergnügen werden lässt. Ich gehe mit
Maximilian Schell einig, dass eine so umfassende schauspielerische Potenz für diesen
speziellen Fall in der Schweiz nicht zu finden gewesen wäre, zumindest seit Heinrich

Gretler gestorben ist. Kein Zweifel: Dieser Martin Ritt hält den Film zusammen
und schenkt ihm jene Note, die als typisch für Dürrenmatt gilt: Das Bärbeissig-
Spröde ist in der Figur des Bärlach/Ritt bis in jede Faser hinein aufgehoben, und
hinter der Fassade der Verschlossenheit blitzt immer wieder Menschliches und
allzu Menschliches auf, hinter jener der lokalen Beschränkung der Geist eines Mannes,

der weltmännisch das Wesentliche vom Nebensächlichen zu unterscheiden
vermag, selbst wenn er manchmal scheinbar aus purer Sturheit gegenteilig handelt.

Mit Martin Ritt inszeniert Schell phasenweise grosses Kino voller Hintergründigkeit.

Neben der kongenial in den Film eingebrachten Figur des Kommissärs Bärlach
überzeugt in erster Linie der Versuch Schells, die Erzählung Dürrenmatts zu visuali-
sieren, die Sprache des Dichters in Bilder umzusetzen. Dazu wurden verschiedene
dramaturgisch bedingte Veränderungen gegenüber der literarischen Vorlage
vorgenommen. So wurde die ganze Geschichte aus der Nachkriegszeit in die Gegenwart

verlegt, und die verhängnisvolle Wette zwischen Gastmann und Bärlach, die
zum Mord in Istanbul führt, wird nicht wie im Roman als Rückblende erzählt,
sondern steht - sehr stimmungsvoll übrigens - am Anfang des Films. Sehr geschickt,
wenn auch durch eine recht spekulative Schlafzimmerszene in ihrer Wirkung
herabgemindert, ist die Aufwertung der Rolle Annas, der Verlobten des ermordeten
Polizeibeamten Schmied. Dadurch wird die Zwielichtigkeit der Person des Fahnders
Tschanz ohne lange verbale Erklärungen für den Zuschauer erkennbar gemacht.
Nicht alle Abweichungen von der Romanvorlage beruhen auf solch logischen
Überlegungen: So etwa hat die Einführung des Gepards, der in den weiten, leeren
Gemächern im Hause Gastmanns herumschleicht, wohl mehr nur die Funktion, das
Dämonische des bösen Verbrechers symbolisch zu verdeutlichen, als dass der
Raubkatze eine wirkliche Rolle zukommt. Und der neu erfundene Mord an
Gastmanns Anwalt von Schwendi im Flughafen Kloten liegt - obwohl mit einer guten
Portion schwarzen Humors inszeniert - im Abseits des rein Spekulativen.
In der Wertung solcher Dinge nun wird allerdings allzu leicht vergessen, dass «Der
Richter und sein Henker» in erster Linie ein genussvoll in Szene gesetztes Stück
Kinounterhaltung ist, selbst wenn das Hintergründige und Unterschwellige der Dür-

11



renmattschen Erzählung keineswegs fehlt. Die spielerischen Elemente der wirksamen

Kinoerzählung stehen dabei im Vordergrund und sind nicht minder wichtig als
die Übertragung der, sagen wir einmal, moralischen Komponente des Psychokri-
mis. Erstaunlich ist, dass die Erzählung von Dürrenmatt ein solches Vorgehen
durchaus, und ohne grösseren Schaden zu nehmen, erträgt. Schells «Der Richter
und sein Henker» ist jedenfalls die bisher mit Abstand beste Dürrenmattverfilmung
und kommt dem Geiste dieses unbequemen Denkers und dennoch hervorragenden
Unterhalters näher als alle bisherigen Filme, den von Ladislao Vajda 1958 inszenierten

«Es geschah am hellichten Tage», zu dem Dürrenmatt selber das Script ver-
fasst hat, eingeschlossen.

Auf Wunsch von Dürrenmatt ist in der Schweiz weder die englischgesprochene
Originalfassung mit dem Titel «End of the Game», noch die, wie in einer Kritik zu
lesen ist, in «gebremstem Schwyzerdütsch» gehaltene deutsche Synchronfassung,
sondern eine Berndeutschversion zu sehen. Der Schriftsteller selber hat die
Dialoge dafür bearbeitet, und sie sind, vom Sprachlichen her betrachtet, ein Ereignis,
das man sich nicht entgehen lassen sollte. Andererseits deckt gerade die Qualität
dieser Berndeutschversion die Grenzen des synchronisierten Films auf: Martin Ritt,
Jacqueline Bisset, Robert Shaw und Jon Voight in Berndeutsch - ein bisschen kalt
ist's mir schon über den Rücken gelaufen, bei allem Verständnis für Dürrenmatts
Wunsch, sein Werk den Schweizern auf der Leinwand in jener Sprache vorführen
zu können, in der es ursprünglich gedacht worden ist. Ein Glück, dass sich Musik
nicht synchronisieren lässt: Die von Ennio Morricone einmal mehr in genialer
Zurückhaltung komponierte, vielfach variierte Titelmelodie, hätte einen solchen
Vorgang nicht ertragen. UrsJaeggi

Chhatrabhang (Der stürzende Thron)

Indien 1976. Regie: Nina Shivdasani (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 79/338)

«Chhatrabhang» wurde im Rahmen des Zyklus «Filme aus Afrika und Asien» vorgestellt,

der vom Filmpodium der Stadt Zürich in Zusammenarbeit mit HEKS, Helve-
tas, Erklärung von Bern und dem katholischen Filmbüro veranstaltet wurde (und
teilweise bereits auch in Bern zu sehen waren und auch in Basel, Luzern, Freiburg
und anderswo gezeigt werden sollen). Die Problematik dieser Filme ergibt sich im
Wesentlichen aus der Auseinandersetzung mit westlichen Einflüssen auf dem
traditionellen Kulturhintergrund des jeweiligen Herkunftlandes.
In Indien spielt der Film bei einer noch weitgehend analphabetischen Bevölkerung
eine bedeutende Rolle auch als Informations- und Orientierungsmittel. Seit einigen
Jahren ist in Südindien ein neues Filmschaffen als Alternative zu den kommerziellen

Hindi-Produktionen im Entstehen (ZOOM-FB 22/79, S.2). Sozial- und
entwicklungspolitisch engagiert, haben die jungen Filmemacher aber, noch mit grossen
Schwierigkeiten zu kämpfen. Fehlende Finanzen und eine ausgesprochen konservative

Zensur haben ihre Bemühungen um einen politisch relevanten Film jedoch
nicht unterbinden können.
In dieser - noch jungen - Tradition steht «Chhatrabhang», eine Collage aus
mythologischen Informationen, exemplarischer Spielhandlung und aktuellen Nachrichten.
Mit bescheidensten Mitteln ohne Buch gedreht, überrascht der Film durch intensive

Konsequenz in der formalen Gestaltung. Seine Spannung bezieht er aus dem
Engagement, mit dem Nina Shivdasani das brisante Problem der hinduistischen
Kastenordnung anpackt.
Der «sanâtana dharma», die ewige Ordnung aus den vedischen Schriften, bildet

12



noch immer - trotz Abschaffung des Feudalsystems - die Grundlage der sozialen
Hierarchie, bestehend aus vier Kasten. «Damit die Brahmanen den höchsten Rang
einnehmen, muss es Menschen geben, die auf der untersten Stufe stehen.» Starr
und unbeweglich wie der Stein, den die Harijans in sinnloser Anstrengung
behauen, hat sich dieses Gesetz des «Manu» seit 2500 Jahren nicht verändert. Ohne
Land, rechtlos und erniedrigt, arbeiten die Unberührbaren noch heute als Taglöh-
ner unter härtesten Bedingungen für die Brahmanen.
Im südindischen Dorf Jogia in Uttar Pradesh beispielsweise besitzen 20 Prozent
Brahmanen 50 Prozent des Bodens und - was sich als sehr wichtig herausstellt -
verfügen über einen eigenen gut ausgebauten Brunnen. In diesem Dorf spielt der
Film. Ein Mühlenarbeiter und Dichter ist aus der Stadt zurückgekehrt. Vor einigen
Jahren hat er das Dorf verlassen. Seither hat sich nichts verändert, die Brahmanen
haben noch immer alle Macht in ihren Händen, die Harijans leben unter unmenschlichen

Bedingungen, das Elend nimmt kein Ende.
Mitten in der glühendsten Hitze macht Seela, eine junge Unberührbare, eine
katastrophale Entdeckung: Der Brunnen ist ausgetrocknet. Hunderte von Harijans sind
am Verdursten. Die Frauen nehmen die Demütigung auf sich und betteln bei den
Brahmanen um Wasser. Aus einer guten Laune heraus geben sie während einigen
Tagen noch jeder ein Krüglein. Mit der Zeit aber verlieren sie ihre Geduld, die
Katastrophe scheint unabwendbar. «Wenn alle Illusionen zerstört sind, riskiert man
alles » In der frühen Dämmerung hetzt Seela durch das Dorf, unruhig, voller Angst
um das nackte Leben. Ihr Versuch, Wasser zu stehlen, scheitert, wieder stehen die
Unberührbaren vor dem Nichts.
In einer äusserst zynischen Szene wenden sie sich an die Polizei, die das Anliegen
in einem unverhältnismässig aufgeblasenen Apparat versumpfen lässt. «In der Not
gibt der Mensch entweder auf oder er wächst über sich selbst hinaus und nimmt
den Kampf auf.» Vom Dichter inspiriert, angeführt von Seela, machen sie sich
gemeinsam auf den quälend langen Weg und stürmen den Brunnen der Brahmanen.

13



Sehr plötzlich gerät jetzt der schwerfällige Polizeiapparat in Bewegung. Mit
Schlagstöcken bewaffnet, fahren die Polizisten ein, um die alte Ordnung wieder
herzustellen. Die Szene bleibt offen, zur Auseinandersetzung kommt es nicht. Ein
zaghafter Hoffnungsschimmer gegen die Wirklichkeit. Eingeblendete Schlagzeilen
zeichnen ein anderes Bild. Harijans werden zusammengeschlagen, geblendet,
vergewaltigt. Eindringlich erzählt eine Frau von einem ähnlichen Vorfall mit tödlichem
Ausgang in Maharashtra. Ereignisse, die nichts mehr mit dem «sanatana dharma»
zu tun haben, die der Korruption und Habgier einer dekadenten herrschenden
Klasse entspringen.
Im Film erscheinen die Brahmanen nicht böse, eher lächerlich, naiv. Sie wissen
nichts vom Lebenskampf, wälzen gelangweilt ihre Problemchen, pflegen sich und
ihre Steinidole. Es bekümmert sie nicht, dass neben ihnen Menschen verdursten,
während sie fröhlich das Shiva-Linga waschen. Höhnisch erscheint ihr Gelächter
angesichts der bettelnden Frauen hinter dem Zaun. Eine Parabel für unsere
Gleichgültigkeit? „
In Indien werden noch heute alle Ungerechtigkeiten als Strafe für die Sünden des
Vorlebens verstanden und stoisch hingenommen: «Alles ist vorherbestimmt wie
der Lauf der Planeten.» Erst der Mühlenarbeiter und Dichter aus der Stadt durchbricht

diese Lethargie ohne Zeitbezug: «Schwarze Magie umhüllt uns. Wir sind
verdammt zu Arbeit in Knechtschaft, wir sind verflucht mit Unberührbarkeit. Nur wenn
wir uns zusammenschliessen, können wir die Schatten aus unserer Mitte vertreiben.»

Schritt für Schritt gewinnen die Unberührbaren ein neues Bewusstsein, eine
aufgeklärte Einsicht in politische Manipulation und einen hierarchischen Mechanismus,

der die Armen entrechtet zugunsten der Reichen. Besitz bedeutet Macht,
bedeutet Ausbeutung der Unterdrückten. «Wir haben kein Recht zu leben, noch die
Freiheit zu sterben.» Mit kargen, erdhaften Bildern ohne Sentimentalität führt Nina
Shivdasani den westlichen Zuschauer zum Verständnis für das Leid dieser Ausge-
stossenen. Aus ihrer Perspektive konfrontiert sie uns mit den versteinerten Mythen,
die für die herrschende Kaste zur blossen Rechtfertigung sozialer Ungerechtigkeit
geworden sind. Details haben eine symbolische Bedeutung: ein Wasserkessel, die
Risse in der ausgetrockneten Erde, der Zaun, der die bettelnden Harijans von den
Brahmanen trennt... Lange verweilt die Kamera auf den ausgebrannten Gesichtern,
ganz nah erleben wir, was es heisst, ohne Wasser zu sein. Schrille, expressive Musik,

Trommeln und Schreie zerreissen die gleichmässigen Arbeitsgeräusche, gehen
durch Mark und Bein, vertiefen diese Katastrophe um eine neue Dimension.
Immer wieder erscheint der Bettler als Signal für die totale Enttäuschung; bodenlose

Hoffnungslosigkeit. Unbeweglich und starr wie das Kastensystem ist der
Stein, der als Leitmotiv über dem Film steht, drohend und überdimensioniert am
Anfang. Mitten in der Wüste steht ein grüner Baum. Risse entstehen im uralten
Kastensystem, der Stein beginnt zu bersten, eine neue Solidarität erwacht, das
Bewusstsein der eigenen Kraft. «Glaube geht in Einklang mit Zeit, vergessene Pfade
laufen zusammen», die gebrochenen Steine bilden eine Strasse. Barbara Flückiger

Filmvisiomerungsweekends: Neue Kurzfilme
Samstag/Sonntag, 12./13. Januar 1980 im Pfarreiheim Gerliswil, Emmenbrücke LU
und gleichzeitig (gleiche Filme im Austausch) im Pfarreiheim ZollikonZH:
Visionierung von ca. 30 Kurzfilmen (16 mm), die im Verlaufe des Jahres 1979 neu bei
SELECTA und ZOOM in den Verleih gekommen sind. Es werden möglichst Filme
gezeigt, die für die kirchliche Bildungsarbeit, besonders auch mit Jugendlichen
geeignet sind. In Gesprächsgruppen können Erfahrungen im Umgang mit Filmen
ausgetauscht und Anwendungsmöglichkeiten diskutiert werden. Dauer: Samstag,
15.30 Uhr (Empfang ab 14.30 Uhr) bis Sonntag, 17.00 Uhr.
Anmeldung und nähere Auskunft beim Sekretariat der Schweizerischen Kirchlichen
Jugendbewegung SKJB, St. Karliquai 12, 6000 Luzern 5; Tel. 041 230668.

14



The Lord of the Rings (Der Herr der Ringe)

USA 1977. Regie: Ralph Bakshi (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 79/342)

John Ronald Ruel Tolkien (1892-1973) - braucht er noch vorgestellt zu werden?
Während 35 Jahren Professor für germanische, speziell angelsächsische und
altnordische Philologie in Oxford, tief religiös (katholisch), sehr konservativ und spies-
sig, ein stilles Wasser und erwähnenswert nur aufgrund seines Zweitlebens: Er
schrieb - neben Übersetzungen und wissenschaftlichen Arbeiten - eigene Prosa
und Gedichte. Darunter besonders drei Bücher, die ihn zu einem der grössten Fan-
tasy-Autoren überhaupt machen. 1917 begonnen, 1977 vom Sohn posthum und
unfertig herausgegeben: «The Silmarillion», eine Sammlung von mythologischen
Geschichten um «middle-earth» (Mittelerde), eine fiktive Welt, bevölkert mit
phantastischen Rassen, hin- und hergerissen zwischen den Mächten des Lichts und der
Dunkelheit. In archaisierender Sprache verfasst, als Gesamtes konzeptlos und sehr
mühsam zu lesen - eigentlich ein unmögliches Buch und nicht umsonst Tolkiens
lebenslanges Sorgenkind. «The Hobbit», 1937 erstmals veröffentlicht, spielt ebenfalls
in Mittelerde. Aber mythologisch passt nicht alles zum «Silmarillion», auch ist es
ein Kinderbuch, in ironisch-verspielter Sprache geschrieben. Vor allem führt es
gleich mit dem lapidaren ersten Satz eine neue Rasse in die literarische
Weltgeschichte ein: «In a hole in the ground there lived a hobbit.» Hobbits sind etwa halb
so gross wie wir, gemütlich und zur Fettleibigkeit neigend. Schuhe tragen sie keine,
da ihre Füsse ledern sind und mit dichtem Haar bewachsen. Da sie keine Bärte
haben und etwas kleiner und zierlicher sind, kann man sie unmöglich mit Zwergen
verwechseln.
«The Lord of the Rings» begann Tolkien gleich nach dem Erscheinen des «Hobbit»,
der sofort Riesenerfolg hatte und als dessen Fortsetzung «The Lord of the Rings»
eigentlich geplant war. Doch die Sache entglitt ihrem Schöpfer und kam erst 1954
zur Publikation, in drei Bänden von insgesamt 1300 Seiten. Was war geschehen? -
Mit dem «Silmarillion» und dem «Hobbit» hatte sich Tolkien alle nötigen Elemente
erarbeitet, die ihm nun ermöglichten, den Entwurf eines umfassenden eigenen,
hermetischen, vom ganz Grossen bis ins Allerkleinste stimmigen und kohärenten
Kosmos zu entwerfen.

Mittelerdes drittes Zeitalter neigt sich dem Ende zu. Sauron, der nach Mordor
verbannte Böse, ist unbeachtet wieder zu Macht gekommen, allerorts ist das Dunkel
im Wachsen, und Saurons Schwarze Reiter suchen nach dem Einen Ring, dessen
Inschrift droht: «Ein Ring, sie zu knechten - sie alle zu finden / ins Dunkel zu treiben
und ewig zu binden.» Denn der Besitz dieses mächtigsten aller je geschaffenen
Zauberringe wird über das Schicksal von Mittelerde entscheiden, und just dieser
Ring ist's, den Bilbo Beutlin, der Hobbit, in dunklem Berge einst ergattert hatte. Somit

schlägt jetzt die Stunde des stillen Hobbitvolkes, der Halblinge, im Auenland:
Frodo, Bilbos Neffe, wird vom wandernden Zauberer Gandalf mit einigen Freunden
ausgesandt, den gefährlichen Ring zu den Elben zu tragen. Schon das ist kein
Leichtes, wo doch überall Orks und Trolle, böse Zauberer und die Schwarzen Reiter
im Wege sind. Glücklich bei den Elben angelangt, beginnt das Abenteuer aber erst
recht, denn der Ring muss zerstört werden, und zwar im Herzen Mordors, im Vulkan,

wo Sauron ihn einst schmiedete. Eine Gemeinschaft von neun Vertretern aller
freien Völker wird gebildet, Frodo bleibt Ringträger. Durch höllische Gefahren
hindurch muss er seine Bürde tragen. Die Gemeinschaft des Ringes wird zersprengt,
nur Frodo und dem treuen Sam gelingt der grauenhafte Weg bis zur Erfüllung ihrer
Aufgabe. Gleichzeitig toben gewaltige, von Sauron entfesselte, Weltenkriege, die

15



dank Frodos Tat aber zum Guten sich wenden. Das vierte Zeitalter in Mittelerde
wird das der Menschen und Hobbits sein.
Die von Tolkien akribisch einerseits, in gigantischer Grösse andrerseits entworfene
Welt hier auch nur einigermassen nachzeichnen zu wollen, wäre lächerlich. Da
gibt's nur eines: lesen! (Auf Deutsch in einer ausgezeichneten Übersetzung erhältlich

bei Klett-Cotta.) Dass sein Werk ein Geniewurf aus heiterem Himmel sei,
haben erst Tolkiens Jünger vorgeben wollen. Er selbst gebraucht in seinem Essay «On
Fairy-Stories» («Über Märchen») das Bild eines Kessels, in dem die Elemente jeder
möglichen Geschichte kochen und - schon lange oder seit kurzem - darauf warten,
vom Erzähler herausgeschöpft zu werden. Die Zutaten von Tolkiens Suppe sind mit
ein bisschen Geduld eindeutig zurückzuverfolgen auf die verschiedenen nordischen
Mythenkreise und Sagen: Aeltere Edda, Kalevala, Nibelungen, Beowulf, Artus-Sagen,

Ossian-Ballade undsoweiter.
Uralte, archetypische Themen sind es denn auch, die in diesem irgendwo zwischen
Mythos, Märchen, Sage und Phantastik liegenden Werk anklingen, angefangen
beim Motiv der Fahrt des duldenden Suchers (Frodo wie Odysseus oder Parzival).
Damit ist der Riesenerfolg von «Lord of the Rings» - Kultbuch der amerikanischen
Hippiebewegung, über 50 Millionen Leser in aller Welt - aber nur zum Teil erklärt.
Mittelerde stellt eine Suprakultur (Peter Wapnewski) dar, eine ganzheitliche
(Schein-) Alternative, also etwas, wonach in unserer extrem parzellierten Welt
grosse Sehnsucht besteht. Mit der Flucht nach Mittelerde kann endlich wieder
schlüssig über Wahr und Falsch entschieden, in einem buchstäblich universalen
Kampf mit dem Guten gegen das klar lokalisierbare Böse angegangen werden. Und
im Kleinbürger Frodo Beutlin kann sich jedermann als (politisch) handelndes Subjekt

erleben - wo ist das heute noch so einfach möglich?

Schon lange ist versucht worden, «The Lord of the Rings» ins Kino zu bringen. 1958
scheiterte daran Walt Disney, zehn Jahre später Stanley Kubrick und dann John

16



Boorman (in welcher Phase jeweils, ist mir in keinem der Fälle zu eruieren gelungen).

Dass der Trickfilmer Ralph Bakshi («Fritz the Cat», «Heavy Traffic», «Coons-
kin», «Wizards») den Coup wagen würde, ahnte ich schon nach «Wizards» (1976;
siehe ZOOM 22/77), der - angeblich nach einem Originaldrehbuch Bakshis - ganz
verdächtig viele Tolkien-Elemente enthielt. Tatsächlich hat er die Rechte für «The
Lord of the Rings» bereits 1975 erhalten, was «Wizards» nachträglich als Billigtest
für sein damals neu entwickeltes Rotoscope-Verfahren erklärt. Bakshi legt zwar
eine sehr textgetreue Bebilderung von Tolkiens Mammutroman vor (gut zwei Stunden

als erste Hälfte!), gescheitert ist aber auch er. Das hat seine Gründe.
Am Anfang war das Wort - Tolkien, ein Sprachgenie, erfand schon als Halbwüchsiger

eigene Sprachen und Alphabete, die sich bis zu einem Punkt hin perfektionierten,
wo's nicht mehr weiterging ohne Definition des Kosmos (Geschichte, Leute),

in denen sie gesprochen wurden. Also tat das Tolkien - und erfand Mittelerde. So
jedenfalls wird's gesagt. Sicher liegt ein Hauptteil des Tolkienschen mythischen
Zaubers im Wort: einerseits in den der Erzählung Farbe gebenden, klangvollen
fremden Sprachen, andrerseits in der Musikalität, dem unglaublich schönen, breiten

Rhythmus von Tolkiens Erzählfluss. All das musste in einer Verfilmung zwangsläufig

verlorengehen. Das Problem ist aber noch grundsätzlicher. In seinem schon
zitierten «On Fairy-Stories» wandte sich Tolkien selber scharfsinnig gegen Visualisierung

von phantastischen Geschichten (inkonsequenterweise hat er manche seiner

Bücher eigenhändig illustriert). Das Bild lasse keine Interpretationen zu, es
fixiere auf bestimmte Formen. Das Wort nicht, daher sei es einerseits universeller -
als Rahmen -, andrerseits spezieller: Jedermann kann sich sein ganz eigenes Bild
machen. Bakshi war sich dieses Problems bewusst: «<Der Herr der Ringe> war nicht
meine Story. Und sie war nicht einmal mehr Tolkiens Story. Sie war schon ein Teil
des öffentlichen Bewusstseins geworden, wie ein geschichtliches Ereignis oder ein
Mythos oder ein Volksmärchen. Und wie bei einem von diesen interpretierte jeder
den Sinn des Buches auf seine Weise, darüber hinaus sogar den Eindruck, den die
Romanfiguren auf ihn machten.»
Bakshis Rotoscope-Verfahren ist meiner Ansicht nach die bisher beste Lösung zur
Darstellung phantastischer Figuren. Gefilmt werden dabei reale Schauspieler, die
dann Bild für Bild auf dem Tricktisch übermalt werden. In Kontur und Bewegung
äusserst realistisch, bleibt das konkrete Äussere doch immer nur erahnbar. Jene
Unschlüssigkeit stellt sich ein, die für die Phantastik so wesentlich ist: Schrecken -
denn fast nur bei den Bösen wurde diese Technik verwendet - ist nicht fixierbar,
kann daher in der Phantasie des Zuschauers immer noch gesteigert werden. So
gelangen einige adäquate Bildumsetzungen, beispielsweise bei der Szene an der Furt
von Bruchtal. Die Darstellung der meisten «guten» Figuren ist dagegen ein echtes
Ärgernis. Erstens weil die Hobbits wie Kinder, die Elben wie flott-dümmliche Bürolisten

aussehen, und zweitens, weil das in Disney-Manier gezeichnete, zweidimensionale

Schiessbudenfiguren sind, auf alle Fälle schwächlich-fahl und völlig
unglaubwürdig als Gegner jener gewaltigen Unwesen, die sie zu bekämpfen haben.
Im Buch dagegen nimmt's ein Elbe jederzeit mit einer Handvoll Orks auf. Zudem
kreuzen sich die verschiedenen Techniken aufs störendste, verhindern genau die
Tolkiens Welt eigene Kompaktheit.
Dramaturgisch sind die Action- und Schlachtenszenen stark überbetont. Von
jenem mythischen, bedächtigen Ernst, der den Tolkientouch ausmacht, findet man in
dieser «aufwendig und schwungvoll gemachten Grossproduktion» (Presseheft)
nichts mehr wieder. (Gekostet hat der Film etwa zwölf Millionen Franken, beschäftigt

waren in hochspezialisierter Kleinarbeit 200 Leute etwa zweieinhalb Jahre
lang.) Für Kinder ist dieser Film sicher trotzdem ein grosser Spass, allenfalls gute
Unterhaltung für Leute, die das Buch noch nicht kennen. Tolkien-Fans aber regen
sich möglicherweise bloss auf.

Markus Sieber

17



Caddie (Eine Frau geht ihren Weg)

Australien 1975. Regie: Donald Crombie (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
79/337)

Nach der «romantischen Horrorgeschichte» «Picnic at Hanging Rock» (siehe
ZOOM-FB 24/78) ist ein weiteres Beispiel des neueren australischen Films in unsere
Kinos gelangt. Es handelt sich dabei um Donald Crombies 1975 entstandenen
Regieerstling «Caddie», dem eine gleichlautende Biographie zugrunde liegt.
Weil sie vom untreuen und brutalen Ehemann erniedrigt wird, verlässt eine Frau ihr
Heim, gibt die finanzielle Sicherheit sowie ein angenehmes Mittelklasse-Dasein
auf, um sich und den beiden Kindern eine eigene, seelisch glücklichere Existenz
aufzubauen. Ohne Berufsausbildung findet sie nur als Bar-Dame eine Anstellung:
Sie lernt eine vulgäre Welt kennen, in der sie sich jedoch rasch behaupten kann,
ohne ihre Würde zu verlieren. Die Annäherungsversuche des Lebemanns Ted weist
sie ab, doch der Kosename Caddie, den er ihr gegeben hat, bleibt an ihr hängen.
Erst mit dem emigrierten Griechen Peter lernt Caddie Liebe kennen. Doch Peter
muss kurz vor der Weltwirtschaftskrise aus familiären Gründen in seine Heimat
zurückkehren. Wieder alleine, kämpft Caddie während der Depression ums nackte
Überleben. Mit der Unterstützung von zwei liebenswerten Trödlern erholt sie sich
von Unterernährung und Erschöpfung - sie wird auch zukünftig ihren Weg gehen.
In den über anderthalb Stunden dringt der Zuschauer wenig in das Innenleben, in
die moralischen und politischen Ansichten der Titelfigur ein. Recht oberflächlich,
teilweise gar klischeehaft werden ihre Beziehungen zu Männern wiedergegeben.
Von ihrem unsympathisch auftretenden Ehemann erfährt man nur, dass er sie

18



schlägt und mit der besten Freundin betrügt. Ted wird als festgebauter, blonder,
grossspuriger Buchhalter eingeführt, der Caddie wohl als Prestigeobjekt zum
Vorzeigen besitzen möchte. Da macht der Grieche Peter eine ganz andere Figur:
Gross, hager, schwarzhaarig schaut er Caddie beim ersten, zufälligen Zusammentreffen

ernst und durchdringend an - das kann kein Gigolo wie Ted sein! Tatsächlich
ist er es, der der jungen Frau Liebe und Geborgenheit schenkt und sie als

gleichwertigen Partner akzeptiert. Nur frage ich mich dann, wieso er Caddie nach
seinem Wegzug nicht nachkommen lässt oder sie nicht zumindest finanziell
unterstützt. Im Film durchlaufen die Personen keine nennenswerte Entwicklung,
niemand scheint sich im Laufe einer Auseinandersetzung oder Begegnung zu verändern.

Deshalb ist «Caddie» als Porträt einer Frau wenig reizvoll, ja gar unbefriedigend.

Leider spielt der Film nicht im heutigen Australien, sondern vor ungefähr 50 Jahren,
von 1925 bis 1931/32. Die zeitliche Distanz zum Geschehen lässt das durchaus
moderne, emanzipatorische Thema einiges an Brisanz verlieren. Crombie gelingt es
nicht, den Stoff aus der historischen Verschalung zu lösen und seine Aktualität
dem Zuschauer bewusst zu machen. Anstatt die Geschichte mit direkten, harten
Bildern zu erzählen, was eine wirklichkeitsnahe und unmittelbare, betroffen
machende Schilderung bewirkt hätte, fährt die weich zeichnende Kamera langsam an
die Personen heran, beschreibt weit ausholende, ausgeklügelte Schwenks und
nimmt sorgfältig arrangierte, gelegentlich kitschige Bildkompositionen auf. Dies,
die gezielt stimmungschaffende Musik sowie der episodenhaft gegliederte
Handlungsstrang verstärken die Vergangenheitsbezogenheit des Filmes. Darum erlischt
das Interesse an Caddies nicht ausgesprochen spektakulärem Schicksal zunehmend.

Wegen der allzu ästhetischen Inszenierung gerät Crombies Rekonstruktion der
Epoche und der verschiedenen Milieus, in denen sich die Titelfigur bewegt, zum
nostalgisch verklärten Rückblick, der auch die Schrecken der Depressionszeit
etwas beschönigt. Gewiss, es gibt einige eindrückliche Szenen, die von einer sehr
dichten Atmosphäre sind, beispielsweise der Sturm der wildgewordenen Männer
auf die Bar, um vor der Polizeistunde noch soviel Bier wie möglich in sich
hineinzuschütten, auch wenn sie dabei erbrechen müssen. Oder die hervorragende
Sequenz, die Caddies verzweifeltes Suchen nach Arbeit beschreibt und in der das
gehetzte Geklapper ihrer Schuhe auf dem Pflaster dominiert. Gesamthaft krankt
«Caddie» aber am Bemühen, ein überaus wirklichkeitsbezogenes Thema in
künstlich-kunstvolle und manchmal poetische Stimmungsbilder auflösen zu wollen,
anstatt die Realität in einer nüchternen Inszenierung für sich sprechen und wirken zu
lassen. Tibor de Viragh

Mamma Roma

Italien 1962. Regie: Pier Paolo Pasolini (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
79/344)

Die Prostituierte Mamma Roma (Anna Magnani) nimmt am Hochzeitsfest ihres
Zuhälters Carmine (Franco Citti) teil. In ordinärer Ausgelassenheit, nicht frei von
einem Hauch von Bitterkeit, feiert sie ihre neugewonnene Unabhängigkeit. Sie kann
nun mit ihrem halbwüchsigen, kränklichen Sohn Ettore (Ettore Garofolo), der auf
dem Land aufgewachsen ist, in Rom ein neues Leben beginnen. Sie liebt ihren
Sohn abgöttisch und hofft, ihm mit der angestrebten kleinbürgerlichen Existenz
(sie hat einen Obststand gekauft) ein besseres Leben bieten zu können, als sie es
hatte. Doch Ettore entzieht sich ihren immer verzweifelteren Bemühungen (sie
schreckt auch nicht vor Erpressung zurück, um ihm eine Stelle als Kellner zu ver-

19



schaffen) und schliesst sich einer jener allgegenwärtigen Jugendbanden an, die
ziellos in den Tag hineinleben und sich mit kleinen Diebstählen vergnügen. Er
verliebt sich in Bruna, eine zurückgebliebene junge Frau mit einem Kind (eine thematische

Wiederholung des zentralen Mutter-Sohn-Verhältnisses wird angetönt), die
von den Männern und Jugendlichen des Quartiers regelmässig missbraucht wird.
Mamma Roma, die sich ein «anständiges Mädchen» für Ettore wünscht, versucht,
ihn von Bruna abzubringen mithilfe einer befreundeten Prostituierten, die sich seiner

«annimmt». (Auch hier eine thematische Wiederholung, die des Verhältnisses
zwischen Mamma Roma und Carmine, den sie als Sechzehnjährigen verführt und
zum Zuhälter gemacht haben soll). Mamma Roma selbst hat ihr altes Metier wieder

aufgenommen, nachdem Carmine zurückgekehrt ist und gedroht hat, Ettore
sonst über ihre Vergangenheit aufzuklären. Dieser erfährt aber durch Bruna davon.
Bei einem Diebstahl, den er im Fieber der wiederausgebrochenen Krankheit
begeht, wird er gefasst. Er stirbt auf der «Besserungsbank» des Gefängnisses, einer
folterartigen Vorrichtung, auf welcher renitente Gefangene angeschnallt werden.
«Mamma Roma» ist der zweite eigene Film Pasolinis nach «Accatone» (1961) und
einer Reihe von Drehbüchern, die er für andere Regisseure schrieb (u. a. auch für «Le
notti di Cabiria», dem thematisch verwandten Film von Fellini). 1962 bei den
Festspielen von Venedig uraufgeführt, rief er zwiespältige Reaktionen bei der Kritik hervor

und blieb in den Kinos erfolglos. Pasolini selbst soll den Film später als
missglückt beurteilt haben (diese und folgende Informationen und Zitate sind dem Buch
«Pier Paolo Pasolini», Reihe Film 12, Hanser Verlag, München 1977, entnommen),
nicht zuletzt wegen der «Fehlbesetzung» der Hauptrolle durch Anna Magnani, die
als Berufsschauspielerin hier mit Laien und Kleindarstellern arbeitete. In der Tat
kann man sich des Eindrucks nicht erwehren, dass die kraftvolle Persönlichkeit der
grossen Magnani nicht in diesen Rahmen passt, meiner Meinung nach nicht, wie

20



Pasolini dies begründet, weil sie als (ehemalige) Kleinbürgerin die kleinbürgerlichen
Sehnsüchte des Subproletariates nicht wirklich auszudrücken vermochte, sondern
weil ihre Schönheit und Stärke ein falsches Element in ein Werk bringen, dessen
Menschenbild geprägt ist von Hässlichkeit, Stumpfheit und fatalistischer Passivität.
Das ausdrucksvolle Gesicht der Anna Magnani in diesem Reigen von flachen,
kaputten, sich gleichenden Gesichtern ist mehr als nur ein Stilbruch; sie bringt eine
Dynamik mit sich, die die deterministische Grundtendenz des Filmes empfindlich
stört. Diese Gesichter wären an sich nicht hässlicher als viele andere, man könnte
sich an sie gewöhnen, nicht zuletzt wegen des beherrschenden Stilmittels der
Frontalansicht, das sie uns schnell vertraut macht. Hingegen spürt man angesichts
dieser dumpfen Eintönigkeit die konsequente Auswahl, ein wie mir scheint pervers
liebevolles Augenmerk für das gemeinsam Verbindende dieser Figuren, die Leere,
die Stumpfheit, das Unentwickelte, «Zurückgebliebene» (Bruna und Ettore taxieren
sich einmal gegenseitig so) einer ziellos dahintreibenden Zuhälter- und Hurenwelt.
Insofern ist Genie zu spüren hinter dieser Pasolinischen Konsequenz, und deshalb
stört Anna Magnani, die als Mensch unter diesen sorgfältig ausgesuchten
Menschenhüllen ihre Andersartigkeit nicht verleugnen kann. Aber Pasolini scheint mir
fehlzugehen, wenn er glaubt, diese Fehlbesetzung reduzieren zu können auf
ausweichende Parolen von «unterproletarischem Leben und kleinbürgerlichem Überbau».

Vielmehr zeigt sich in der Zeichnung eines solchen Menschenbildes das
Wesentliche von «Mamma Roma» (Pasolini erhebt ja nicht den Anspruch, ein
NeoRealist zu sein, der Menschen und Dinge möglichst realitätsgetreu wiedergibt):
eine quälerische und selbstquälerische Lust am auktorialen Manipulieren, an der
Vergewaltigung von Figuren, denen von vornherein nicht die mindesten Chancen
gegeben sind. Ich meine nicht die materiellen Chancen, die ihnen eine jämmerliche
Existenz in den Mietskasernengettos von Rom nicht bot (das haben andere Regisseure

eindrücklicher gezeigt als Pasolini), sondern ich meine jene Anlagen zur
Menschwerdung, die der Autor seinen «Geschöpfen» vorenthielt. Einzig Ettore
bekommt Leben eingehaucht in sein seelenloses Marionettendasein durch die Liebe
zu Bruna. Er wird dafür mit dem Tode bestraft, mit der «Kreuzigung», wie verschiedene

Interpreten es sehen wollten, mit Verweis auf die Besserungsbank-Sequenz,
die als direktes Zitat des Renaissancegemäldes «Beweinung Christi» von Mantegna
gilt.
Wenn man die christliche Parabel mit der Mutter(Maria)-Sohn(Jesus)-Beziehung,
die von einigen Kritikern im Film gesehen wurde, weiterspinnen will, könnte man
Pasolini als Gottvater sehen, als allmächtigen Schöpfer der repräsentativen Welt
von «Mamma Roma» - aber das führt sicher zu weit. Es genügt, dass seine
Handschrift als Autor beherrschende Züge trägt, und er setzt das ausweglose Schicksal
seiner Figuren gleich zu Anfang erbarmungslos fest: Sie sind wie die kostümierten
Schweine aus der Hochzeitsszene auf dem Bauernhof, die Mamma Roma vor die
Gästetafel scheucht, um ihr einen Spiegel vorzuhalten. Sie sind die Opfertiere auf
der Schlachtbank der Pasolinischen Weltsicht, seelenlose Kreaturen in den
geschickten Händen eines nüchternen Schlachtzeremonien-Meisters. «Mit uns wird
es ein böses Ende nehmen», sagt der Zuhälter einmal zu Mamma Roma, und daran
lässt dieser Anfang keinen Zweifel. Der Ton der absoluten Hoffnungslosigkeit ist
gesetzt, ein menschlicher Kampf nach Besserem wird von vornherein nicht
zugelassen, und wo kämpferischer Geist noch vorhanden ist, in Mamma Roma, verpufft
er im Streben nach einer erstickenden Kleinbürgermoral Pasolinischer Vorstellung.
Bei einem Film, der menschliche Existenz so schildert, sind marxistische
Interpretationsversuche fehl am Platz. Sätze wie derjenige Moravias von der «grossen
Entdeckung des Subproletariates als revolutionäre Gegengesellschaft» tönen ebenso
zynisch wie der Enthusiasmus eines Kritikers, der den Film als «schön, elegisch und
ergreifend» pries. Die gnadenlose Folgerichtigkeit dieses repräsentativen Pasolinischen

Kosmos ist beeindruckend, aber man meint auch, den direkten Weg zu
sehen, der von «Mamma Roma» zu «Salö» führt und dort im letzten Zeugnis eines

21



kranken Geistes kulminiert (auf die Gefahr hin, mit dieser Sehweise von den Autoren

des erwähnten Pasolini-Buches jenen zugesellt zu werden, die «das reaktionäre
Invektivarsenal um die griffige dialektische Volte bereichern, antifaschistisches
Denken als möglicherweise kryptofaschistisch infiziert auszugeben»!). «Ich glaube
nicht an Mitleid», sagte Pasolini, und spricht damit als Stimme der Zeit. Mitleid gilt
heute als altmodische Tugend, aber wie immer diese Einschätzung begründet wird,
nicht vorhandenes Mitleid lässt noch lange nicht auf vorhandenen Respekt vor diesen

Menschen schliessen, den Patalas dem Regisseur zuschreibt: «Er hat soviel
Respekt vor ihnen, dass er sie nicht vorexerzieren lässt, wie ihresgleichen zu einem
.sozialen Bewusstsein' gelangen könnte.» Wäre ich eine der geschilderten Figuren,
eine Mamma Roma oder ein Ettore, Pasolini könnte sich diesen «Respekt» an den
Hut stecken. Dort wo reale Chancenlosigkeit durch Herkunft und Lebensumstände
bereits gegeben ist, ist die morbide Faszination an einem mystifizierten Determinismus

nicht gefragt, vor allem wenn sie von jenen stammt, die sich solche Faszination

auf Distanz leisten können. Pia Horlacher

ARBEITSBLATT KURZFILM
Spielzeug

Dokumentarfilm, Farbe, 16 mm, 21 Min., Lichtton, deutsch; Produktion: Susanne
Osterried, München, BRD 1978; Regie und Buch: Rolf Hans Strobel; Kamera: Otmar
Schmid; Verleih: ZOOM, Dübendorf; Preis: Fr.25-

Kurzcharakteristik

Ein Kindergarten: Die Kinder sind vertieft in ihre Spielzeuge, diverse Zusammensetzspiele

aus Holz, Plastik und Karton. Zu Besuch kommt ein Farbiger aus Tansania.

Er erzählt den Kindern, wie in seiner Heimat gespielt wird, wie dort den Kindern
ein ganz anderes Spielzeugangebot vorgesetzt wird, ja dass sie ihr Spielzeug zuerst
selber anfertigen müssen, bevor damit gespielt werden kann. Er gibt den Kindern
zu bedenken, dass der Eigenbau von Spielzeug bereits zum Spiel gehört.

Inhaltsbeschreibung

Formal gliedert sich der Film in zwei Teile:
Der Kindergarten: Zu Beginn stehen einige wenige Bilder von spielenden Kindern.
Ihre Spielzeuge sind vorfabrizierte Bausteine; trotz bunter Bemalung sehen sie
irgendwie alle gleich aus: monoton und phantasielos. Die Gesichter der Kinder mögen

diese Eintönigkeit antönen, doch erscheint mir diese Sequenz etwas gar kurz
und zu wenig ausdrucksstark.
Tansania, andere Spielzeuge: Der Kindergarten erhält Besuch aus Tansania. Ganz
an den Anfang seines Besuches stellt der Gast seine Devise, die mit derjenigen des
Filmes zusammenfällt: «Selbermachen ist ein Teil des Spiels». Der Gast setzt sich
zu den Kindern und beginnt von seiner Heimat zu erzählen, wie den Kindern dort -
auch er habe früher zu diesen gezählt - andere Mittel zum Spiel zur Verfügung
stehen. Er wendet sich darauf direkt an den Zuschauer (spricht in die Kamera hinein)
und führt ihn wenig später auch vom Bild her in sein Heimatland. Wir sehen Mädchen

draussen auf der Dorfstrasse sitzen, versunken in ein Steinspiel: Während ein
grösserer Stein durch regelmässiges Aufwerfen dauernd über Boden sein muss.

22


	Filmkritik

