
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 31 (1979)

Heft: 22

Artikel: Den Parias eine Chance geben...

Autor: Nagabharana, T.S. / Eichenberger, Ambros

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-933293

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-933293
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KOMMUNIKATION + GESELLSCHAFT

Den Parias eine Chance geben...

Der Kannada-Film von Karnataka (Südindien) - Ein interview mit T. S. Nagabharana

Im Zeichen eines vermehrten Kulturaustausches mit aussereuropäischen Zivilisationen
ist auch «das andere Kino» Indiens in Europa bekannter geworden.

Angenehme Überraschung und Interesse hat dabei vor allem das realistisch und
sozialkritisch engagierte Filmschaffen Südindiens ausgelöst. Die Qualität dieser Produktion

ist neuerdings durch «Grahana» (Verfinsterung, 1978) Von T. S. Nagabharana
bestätigt worden, einem Film, der im Rahmen der Mannheimer Filmwoche gezeigt
worden ist. Die dort anwesenden Juries scheinen das (nicht deutsch untertitelte)
Werk zwar übersehen oder verkannt zu haben. Aber die Teilnehmer des Seminars
über den Film Indiens und Südostasiens haben ihn in der Gesamtauswertung des
Angebotes mit Abstand an die Spitze gestellt. «Grahana» berichtet von den sozialen

Spannungen in der dörflichen Welt Südindiens, für die ein jahrtausendealtes,
offenbar schier unveränderbares, erbliches Kastenwesen die Verantwortung trägt.
Der Film besticht durch seine Ehrlichkeit, seine formale Geschlossenheit, die
Leistungen der Laienspieier und das ihn tragende menschliche Engagement. Es handelt

sich um den ersten Langspielfilm des erst 25jährigen T. S. Nagabharana aus
Talkad (Staat Karnataka), der, vor Mannheim, seine Heimat noch nie verlassen
hatte. Während der dortigen Filmwoche hat Ambros Eichenberger das folgende
Interview mit ihm geführt.

Unter dem unabhängigen, regionalen Filmschaffen Indiens wird die Produktion des
kleinen Südstaates Karnataka, der Kannada-Film, als «das Legendigste indische
Kino» bezeichnet. Die meisten der jungen Regisseure sind vom Theater her zum
Film gekommen. Ist das auch bei Dir der Fall?

Ja! Theater, auch Dorftheater, ist bei uns eine sehr volkstümliche Angelegenheit.
Die unzähligen Tempelfeste, die gefeiert werden, bieten eine willkommene
Gelegenheit, aufzutreten. Wie viele andere sammelte ich auch die ersten Theatererfahrungen

mit einigen Schulkameraden in meinem Dorf. Diese Theaterliebe wurde zur
Leidenschaft. So liess ich mich während meiner Studienzeit in Bangalore als
Beleuchter und Kulissenschieber (backstage-worker) engagieren. Nach sechs Jahren
versuchte ich es mit der Regie. Einige Stücke brachten recht guten Erfolg. Das
ermutigte uns, neben einheimischen Autoren auch westliche Klassiker wie Shakespeare,

Ibsen, Pirandello, Brecht undsoweiter zu spielen, die wir alle auf Kannada,
unsere Landessprache, übersetzten. Diese Theateraufführungen fanden auch das
Interesse der jungen Filmemacher unserer Region. Der bekannteste davon, Girish
Karnad bot mir in der Folge die Stelle eines Assistenten an. Ich willigte ein und
lernte auf diese praktische Weise, wie man Filme macht. Eine zusätzliche Ausbildung

auswärts konnte ich mir nicht leisten. Jetzt haben wir in Bangalore unser
eigenes kleines Studio aufgebaut. Dort gebe ich, im Teilzeitverfahren, Schauspielunterricht

am Adarsha Film Institute. Die Finanzen für unsere Produktionen müssen
wir uns selber zu beschaffen versuchen. Für «Grahana» haben mir zwei Freunde
geholfen. Ebenso wichtig wie das Geld ist aber für das unabhängige Filmschaffen
die Begeisterung. Man muss verliebt sein in die Filmkunst und in das Filmhandwerk.

Sonst geht es nicht.

«Grahana» spielt nicht nur auf dem Dorf, sondern buchstäblich auch mit dem Dorf.
(Zu Recht sind die «grossartigen Leistungen aller Beteiligten» - vgl. ZOOM-FILM-

2



BERATER 21/79, Seite 10 -, sie wurden lediglich durch vier jüngere Berufsschauspieler

aus Bangalore ergänzt, hervorgehoben worden.) Wie war es möglich,
Menschen, die in keiner Weise über irgendwelche Photo- oder Kameraerfahrung
verfügten, eine solch überzeugende Gesamtwirkung abzugewinnen?

Da ich selber auf dem Dorfe aufgewachsen bin und dort, bis zum Universitätsstudium
bei meinen Eltern wohnte, sind mir die Probleme, mit denen sich die Leute auf

dem Lande auseinanderzusetzen haben, von innen her vertraut. Ich reagiere
sozusagen instinktiv darauf. Diese spontane Beziehung zum Dörflichen und zur Dorfkultur

hat sich natürlich auch auf unsere Dreharbeiten ausgewirkt. Sie wurde durch
abendliche Besuche und Gesprächsrunden zu Hause bei den Leuten noch vertieft.
So ist es zwischen Filmteam und Dorfbewohnern zu einem sehr freundschaftlichen
Verhältnis gekommen. Wir durften, beinahe uneingeschränkt, ihre Zeit, ihre Felder,
ihren Dorfplatz, ihre Häuser, «ihren» Tempel in Anspruch nehmen. Als wegen
ungünstiger Witterung die Dreharbeiten während mehreren Tagen unterbrochen werden

mussten, wurden wir spontan und kostenlos verpflegt. Beim Abschied gab es
nicht nur Tränen, es bildete sich ein langer Zug, der uns auf einer fünf Kilometer
langen Strecke begleitete.
Einige Jahre zuvor hatte ich als freiwilliger Helfer, im Rahmen einer Studentenaktion

für südindische Dorfentwicklung, sechs Monate auf dem Lande zugebracht,
um ein Alphabetisierungsprogramm in die Wege zu leiten. Was diese Dorfentwicklung

für den ganzen indischen Subkontinent bedeutet, der sich zu 95 Prozent aus
Dörfern und nur zu fünf Prozent aus Städten und Städtern zusammensetzt, hat
bereits Mahatma Gandhi nachdrücklich zum Ausdruck gebracht.

Das religiöse Leben und Denken in Indien ist stark von mythologischen Elementen
durchsetzt. Das soziale Engagement des Hinduismus tritt dabei in den Hintergrund
und ist im Westen so gut wie unbekannt. Deine Aufmerksamkeit scheint sich aber
vor allem auf diese sozialen Aspekte zu konzentrieren.

In der hinduistischen Religion sind mythologische und soziale Elemente stark
ineinander verzahnt. In meinem Film habe ich mich eindeutig für die letzteren interessiert.

Dem Tempelfest, das als Rahmenhandlung dient, liegen zwar ebenfalls
mythologische Motive zu Grunde. Sie werden zu Beginn, im Vorspann, mit einem
längeren Text auch ausdrücklich erwähnt. Im nachfolgenden optischen Teil habe
ich dann allerdings auf die Darstellung des Mythologischen gänzlich verzichtet.
Mythologische Filme, die mit grossem Aufwand und in allen Farben fabelhafte
Götterwelten auf die Leinwand zaubern, gibt es nämlich bei uns genug. Sie erfreuen
sich grosser Beliebtheit und finden deshalb ein Massenpublikum. Mein Anliegen
besteht weder darin, mythologische Zusammenhänge aufzuzeigen, noch, im
aufklärerischen Sinne, Tradition zu entmythologisieren. Ich möchte auch keineswegs
die Religion angreifen oder die Berechtigung von religiösem Brauchtum in Frage
stellen. Das alles spielt eine wichtige Rolle in unserem Leben, auch im sozialen,
weil die verschiedenen Kasten durch den Vollzug religiöser Riten zusammengehalten

werden. Ich selbst bin gläubig und suche bei Gelegenheit die Stille eines Tempels

auf. Das wirkt erfrischend auf Seele, Leib und Geist. Viele unserer religiösen
Bräuche, die früher dem Volke dienlich und nützlich waren, sind heute aber leider
ihres ursprünglichen Sinnes verlustig gegangen und wurden ausgehöhlt. Religion
verkehrt sich in ihr Gegenteil. Sie wird von den höheren Kasten dazu missbraucht,
die niederen unter Druck zu setzen und damit gefügig zu machen. Also Ausbeutung
und Aberglaube. Solche Zustände dürfen aber nicht widerspruchslos hingenommen

werden.

Hat das mythologische Kino Südindiens im Zeichen des unaufhaltsamen Säkulari-
sierungs- und Industrialisierungsprozesses nichts an Beliebtheit eingebüsst oder
entsprechende Entwicklungen mitgemacht?

3



Unsere Leute, vor allem die einfacheren, wollen die klassischen Göttergeschichten
unserer Tradition, das «Ramayana» oder das «Mahabhärata»-Epos zum Beispiel
nicht nur hören, sondern auch sehen. Der Zulauf zu Filmen, die derartige Stoffe zur
Darstellung bringen - ein Beispiel dafür ist «Sitas Hochzeit» von Baby - ist daher
nach wie vor enorm. Es gibt welche, die sich 200 Tage lang in einem Kino halten
können. Das wissen die Produzenten. Sie zögern daher nicht, die nötigen Finanzen
dafür bereitzustellen. Die Hoffnung, dass sie das Geld doppelt oder dreifach
zurückbezahlt bekommen, wird selten enttäuscht. Auch dann nicht, wenn die
zaubernden Götter und Helden dieser überirdischen Märchen- und Kostümfilme durch
ihr Aussehen und Gebaren etwas menschlicher werden, wie das in der letzten Zeit
immer häufiger der Fall zu sein scheint.

Dieser alten Welle der Popularität und des Konformismus mythologisch inspirierter
Filme gegenüber hat die neue Welle des sozial-engagierten südindischen Films,
von dem das Kannada-Kino der lebendigste Zweig zu sein scheint, keinen leichten
Stand?

Das kann man wohl sagen. Es ist tatsächlich nicht leicht, die mythologischen
Inhalte durch soziale zu ersetzen. Und doch ist dieser - neorealistische - Trend zu
einem ernstzunehmenden Faktor im kulturellen Leben unserer Region herangewachsen.

Angefangen hat es vor etwa sieben Jahren mit dem Film «Samskara»
(Bestattungsriten, 1970) von T. Pattabhi Rama Reddy (Regie) und Girish Kamad (Buch).
Seither sind jedes Jahr etwa vier «Sozialfilme» von ganz unterschiedlicher Qualität
entstanden. Einer davon, «Chômas Trommel» von B.V. Karanth, wurde sogar am
deutschen Fernsehen gezeigt. Allmählich kam die Gattung in Gefahr, sich in
Klischees festzufahren. Auch beim Publikum stellten sich Ermüdungserscheinungen
ein. «Ihr erneuert euch ja gar nicht mehr», war der Vorwurf, den wir immer öfter zu
hören bekamen. Das bedeutete für uns eine Herausforderung. Wir haben sie
angenommen, indem wir zu zeigen versuchten, dass wir auch etwas anderes machen
können. Daraus ist beispielsweise «Ondanondu Kaladaeli» (Es war einmal) von
Girish Karnad hervorgegangen, ein «Kriegsfilm» aus dem mittelalterlichen Karnataka,
der im Rahmen des Mannheimer Seminars über den indischen und südostasiatischen

Film gezeigt worden ist. Hier werden nicht soziale Zustände der Gegenwart
beschrieben, sondern es wird, in einem samurai-ähnlichen Stil die Geschichte
mittelalterlicher Kriegskünste aus dem 14. Jahrhundert in historischer Aufmachung
erzählt. Dabei hat das Publikum aufgemerkt, und der Beweis für die Vielfalt und die
Lebendigkeit des Kannada-Films war erbracht.
Dein Film hat auch eine politische Dimension. Indem er den unterprivilegierten
Klassen zeigt, dass und wie sie von den Oberschichten ausgebeutet werden,
könnte er für letztere sogar gefährlich werden. Nun haben diese aber beim Entstehen

des Films selbst mitgewirkt. Ist das problemlos über die Bühne gegangen?
Politische Fragen stehen im Raum und zu politischen Fragestellungen wird der Film
auch Anlass geben. Allerdings habe ich bewusst keinen Slogan- oder Thesenfilm
gemacht. Auf der ersten Ebene wird der Hergang des traditionellen «Hebbaramma
Festivals» erzählt, während dessen 14tägiger Dauer, einem uralten Brauch gemäss,
einer Gruppe von ausgewählten Unberührbaren (Parias) der Aufstieg in die höchste
Kaste der Brahmanen, mit allen dazugehörigen Privilegien, gestattet wird. Soweit
wussten alle Mitspieler und alle Dorfbewohner Bescheid. Das genügte, um sie zum
Mitmachen zu bewegen. Nachher konnte man sich auf die einzelnen Sequenzen
konzentrieren, ohne dass der ganze Zusammenhang klar dargestellt zu werden
brauchte. Hätte ich das getan und beispielsweise preisgegeben, dass Puttaswamy,
der Sohn eines angesehenen Dorfnotabein, diese Tradition des «Brahmin auf Zeit»
als Alibiübung entlarvt und in Frage stellt, wären Stellungnahmen von Seiten derer,
die im Dorf das Sagen haben, nicht ausgeblieben. Sie hätten das ganze Vorhaben
vereiteln können.

4



Verwendet den Film als Mittel der Bewusstseinsänderung: T. S. Nagabharana

Wie haben die Leute auf die Vorführung des fertiggestellten Films reagiert?

Anfänglich hatte ich Angst, die Aufführung des Films könnte von der Zensur
überhaupt verboten werden. So organisierte ich die erste Visionierung für die
Dorfbewohner beinahe heimlich eines frühen Morgens in einem Zelt. Angst war denn auch
die erste Reaktion, die einen Grossteil der Zuschauer, vor allem aus den untersten
Schichten, überkam. Sie fürchteten sich nicht nur vor einer möglichen Rache durch
die Brahmanen, sondern auch davor, im nächsten Leben - nach dem Dharma-Ge-
setz - bestraft zu werden, falls ihre Zustimmung zu einer Änderung der Verhältnisse,

wie sie im Film empfohlen oder doch wenigstens angedeutet wird, zu
offenkundig sein würde. Die jüngere Generation, die Veränderungen begrüsst und sich
danach sehnt, hatte keine Schwierigkeiten mit dem Film. Im Gegenteil.

Die objektiven Veränderungen, für die der Film plädiert, haben demnach die
subjektiven Veränderungen im Bewusstsein der Zuschauer zur Voraussetzung?

Ja. Zu diesem Prozess der Bewusstseinsveränderung kann das Medium Film seinen
entwicklungspolitischen Beitrag leisten. Er besteht darin, den Leuten zu helfen, ihre
eigene Realität zu sehen und besser zu verstehen. Gedanken darüber, ob und wie
die gezeigten Probleme angegangen werden können, müssen sich die Zuschauer
selber machen. Viele Reaktionen auf meinen Film haben mir gezeigt, dass er in
diesem Sinn nicht wirkungslos geblieben ist. «Du hast recht, die Verhältnisse im Film
entsprechen genau denjenigen in der Realität; eigentlich müssten wir zusammenstehen

und etwas gegen diese Ungerechtigkeiten tun.» Wenn junge Arbeiter, die
auf den Feldern - der Grossgrundbesitzer - so hart zu arbeiten haben wie jene im
Film, zu solchen Schlussfolgerungen kommen, dann weiss ich, dass der Film
verstanden worden ist; mindestens von denjenigen, für die er primär gemacht worden
ist.

5



Aber gerade eine solche Solidarisierung der Unberührbaren findet im Film nicht
statt, indem Puttaswamy, der für die Emanzipation der Ausgestossenen kämpft,
von diesen selbst zusammengeschlagen wird, weil Feigheit, Angst und Aberglaube
stärker sind als die Kraft und der Wille zur Veränderung. Also eine sehr pessimistische

Prognose?

Nein, das wäre eine zu vordergründige Interpretation meines Films. Ich bin nämlich
zutiefst davon überzeugt, dass die Kräfte der Veränderung im Sinne von mehr
sozialer Gerechtigkeit, wie sie von der Hauptfigur verkörpert werden und im Volk
lebendig sind, langfristig gesehen, den Durchbruch schaffen werden. Aber noch sind
die Zeiten für derartige gesellschaftliche Veränderungen noch nicht reif. Das
kommt im Film dadurch zum Ausdruck, dass der Befreier der Parias von aussen,
von einer anderen, höheren Schicht herkommt. Daher hat er noch keine Aussicht
auf Erfolg. Diese wird erst dann eintreten, wenn die Parias aus den eigenen Reihen
Führungskräfte zu stellen vermögen, die für soziale Aufbrüche die Verantwortung
übernehmen können. Das ist ihnen durchaus zuzumuten. Erfahrungen, die ich selber

machte, bestätigen es mir. Alles hängt davon ab, dass man ihnen eine Chance
gibt. Das geschieht aber in den seltensten Fällen. Als in meiner Theatergruppe neulich

ein Schauspieler krankheitshalber nicht spielen konnte, fragte ich einen kastenlosen

Hilfsarbeiter, ob er einspringen könne. Er tat es. Mit Erfolg. So bekam er
immer verantwortungsvollere Rollen. Und mir selbst hat er unzählige Impulse gegeben.

Interview: Ambros Eichenberger

Gdansk '79: Polens Jungfilmer auf der Suche
nach Moral und Authentizität
Eine neue Generation polnischer Filmer

In Gdansk, das vor Hitlers Krieg Danzig hiess, ziehen Polens Filmer seit sechs Jahren

auf einem nationalen Spielfilmfestival Bilanz über Soll und Haben ihrer jeweils
aktuellen Arbeit. Diesmal luden sie erstmals auch Kritiker aus «Ost» und «West»
hinzu, die so zu Zeugen ihrer ausserordentlich freimütig engagierten Debatten wurden

und mit denen zusammen sie auf einem FIPRESCI-Seminar unter Leitung von
Andrzej Wajda eine ästhetische und gesellschaftliche Ortsbestimmung der jüngsten

polnischen Filmentwicklung versuchten.
Der Zeitpunkt war äusserst günstig gewählt. Denn gerade jetzt vollzieht sidh ein
bemerkenswerter Generationswechsel, der allen Anzeichen nach nicht nur" neue
Regisseursnamen und -handschriften erbringt, sondern auch eine «Welle», zumindest

einen «Trend» relativ neuer thematischer und stilistischer Affinitäten und
Funktionen einzuleiten scheint. Erinnern wir uns: Die berühmte «Polnische Schule»,
die in den Jahren 1955-1961 mit Filmen wie Andrzej Wajdas «Asche und Diamant»
(«Popiol i diament, 1958), Andrzej Münks «Eroica» (1957), Jerzy Kawalerowiczs
«Mutter Johanna von den Engeln» («Matka loanna od agniolôw»), <Wojciech Has>
«Das gemeinsame Zimmer» («Wspolny pokoj», 1960) und anderen gerade dadurch
eine so tiefgehende Auseinandersetzung mit der Vergangenheit und Gegenwart
Polens führen konnte, weil sie dabei auf Gedanken und Bilder zurückgriff, die der
Kriegs- und Nachkriegsgeneration vertraut waren, geriet Anfang der sechziger
Jahre in eine Krise latent monologischen Arbeitens, da sich die Wirklichkeit
inzwischen nachhaltig verändert hatte, und eine neue Generation eine Auseinandersetzung

mit ihren spezifischen, neuen Problemen forderte. Hierauf antwortete der
sogenannte «Junge polnische Film», dessen Hauptwerk - Polanskis «Messer im Wasser»

(«Noz w wodzie») - an die Stelle literarisch-symbolischer Orientierung einen

6


	Den Parias eine Chance geben...

