
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 31 (1979)

Heft: 6

Rubrik: Filmkritik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


gegenüber den verantwortlichen Organen von Radio und Fernsehen DRS ausgearbeitet,

in welchem das komplexe Netz der Beziehungen zwischen Kirche und
Medien untersucht und geregelt wird. Aus diesem Dokument seien hier einige wesentliche

Aussagen zitiert: «Die Vereinigung FRF kennzeichnet ihre Haltung als kritische
Kooperation unter Achtung der Konzession. Sie kümmert sich nicht nur um spezifisch

religiöse Programme. Sie setzt sich vom Evangelium von Jesus Christus her als
gemeinschaftsmitbildende und mitverantwortliche Kraft generell auch für ein gutes
Programmangebot ein. Nicht die Interessen der Kirche allein, sondern diejenigen der
Gesamtheit der Bevölkerung sind massgebend. Das bedeutet praktisch : Die Vereinigung

FRF setzt sich für einen menschlich möglichst hohen Qualitätsstand des
Programms, wie zum Beispiel durch regelmässige, gezielte Sendebeobachtung und
aufbauende Sendekritik ein. Mit dem Ressort «Religion» beim Fernsehen DRS besteht
eine bewährte Zusammenarbeit, wobei sich die kirchliche Organisation bewusst ist,
dass sie vor allem anregen und vorschlagen kann. Sie ist sich ebenfalls bewusst, dass
der Entscheid über das Zustandekommen und die Realisierung von Sendungen beim
zuständigen Ressort DRS liegt.»
Es ist dringend zu wünschen, dass man diese klaren Aussagen nicht nur bei der
Tagespresse, sondern vor allem auch in den Kirchen gebührend zur Kenntnis nimmt
und davon absieht, unzutreffende Theorien zu verbreiten oder inkompetente
Interpretationen anzustellen. Wenn das bevorstehende Ausscheiden des jetzigen kirchlichen

Fernsehbeauftragten dazu Anlass geben könnte, sich grundsätzlich und auf
gewissenhafter Information beruhende Überlegungen über den Sinn und den Zweck
kirchlicher Medienarbeit zu machen, dann könnte die leidige Angelegenheit auch
eine positive Seite bekommen.

Pfarrer Max Wyttenbach,
Präsident der Vereinigung FRF

FILMKRITIK
Messer im Kopf
BRD 1978, Regie: Reinhard Hauff (Vorspannangaben siehe Kurzbesprechung
79/69)

I.

Ein Mann geht in seinem Büro unruhig auf und ab. Er versucht zu telephonieren,
vergeblich. Er schaut aus dem Fenster in die Nacht, auf undeutlich sichtbare
Gebäudefassaden. Laut sagt er vor sich hin : «Ein Amerikaner in meiner Lage würde vermutlich

blind aus dem Fenster schiessen.» Dann rennt der Mann, offensichtlich in
Erregung, durch die Strassen und sagt Sätze vor sich hin wie: «Verdammt noch mal, das
ist doch so verlogen !» und «Ann, ich hol' dich jetzt ab, und das ist unwiderruflich.»
Er gelangt zu einem Haus, vor dem ein wildes Durcheinander herrscht: Eine Razzia
ist im Gang. In angstvoller Panik und leichtsinnig dringt er ins Haus ein, ruft nach
«Ann», während in seinem Rücken die Frau, die er sucht, in einen Polizeiwagen
gedrängt wird. Im Gebäude stellt sich ihm ein Polizist entgegen, es fällt ein Schuss —

Schnitt: Der Mann wird im Spital am Kopf operiert, dann liegt er bewusstlos auf der
neurochirurgischen Intensivstation, unter scharfer Bewachung durch die Polizei.
Mit dieser rasanten Sequenz, deren funktionelle Dramaturgie sich an italienischen
(Francesco Rossi, Damiano Damiani, Elio Petri) und amerikanischen (Robert Ald-
rich u.a.) Vorbildern orientiert, beginnt einer der interessantesten und spannendsten
bundesdeutschen Filme der letzten Jahre. Peter Schneiders (Drehbuch) und Reinhard

Hauffs Film ist ein Versuch, ein heikles Stück bundesdeutscher Gegenwart auf-

18



zuarbeiten. Das geschieht nicht in Form eines dogmatischen Lehrstückes, sondern
mit den Mitteln des Spannungskinos, das Unterhaltungselement bewusst einbezieht.

In dieser Hinsicht geht «Messer im Kopf» weiter als «Die verlorene Ehre der
Katharina Blum» und «Deutschland im Herbst», die eine ähnliche Thematik behandeln.

Vielleicht hat sich Hauff um publikumswirksamer Effekte willen hie und da auf
Ab- und Seitenwege locken lassen, und Schneiders geistreiche Sprüche und
Sprachspielereien gehen einem angesichts des todernsten, politisch hochbrisanten
Themas vielleicht allzu genüsslich ins Ohr. Aber ich kann den beiden daraus keinen
Strick drehen, weil ich diesen Film auch als eine Art Gegenreaktion auf Filme mit
politischen Themen sehe, die zu oft filmischen Leitartikeln oder gesellschaftspolitischen

Abhandlungen gleichen, in denen die Inhalte formal verfremdet werden, bis
sie nur noch Eingeweihten zugänglich sind, und die allesamt fast ausschliesslich an
den Intellekt appellieren. «Messer im Kopf» ist vor allem auch ein physisches und
psychisches Erlebnis, die Geschichte des Mannes mit der Kugel im Kopf (wer an
Rudi Dutschke denkt, liegt wohl nicht ganz falsch) geht einem an die Nieren und
weckt neben Nachdenken auch Emotionen. Hauffs Film gibt dem Kino, was des
Kinos ist, ohne das Engagement der Autoren und das wichtige Thema zu verraten.

II.
Der Mann, der da mit durchlöchertem Gehirn in der Klinik liegt, ist Dr. Berthold
Hoffmann (Bruno Ganz), Biogenetiker in einem Forschungsinstitut. Er lebt getrennt von
seiner Frau Ann (Angelika Winkler), die in dem linken Jugendzentrum arbeitet, das
die Polizei geräumt hat, und lebt mit Volker (Heinz Hönig), einem revolutionären
Agitator zusammen. Aber wenn es Hoffmann schlecht geht (vernimmt man später),
rennt er immer noch zu seiner Frau, wie an jenem Abend, als er bei der Razzia die
Kugel in den Kopf bekam, weil er, nach Darstellung der Polizei, einen Polizisten mit
einem Messer verletzt habe. Für die Polizei ist Hoffmann ein klarer Fall, ein Terrorist,
der scharf bewacht werden muss, um ihm den Prozess zu machen, sobald er einiger-
massen auf den Beinen stehen kann. Er soll als Beweis für die Notwendigkeit des
harten Durchgreifens der Polizei zur Aufrechterhaltung von Sicherheit und Ordnung
dienen. Für Volker dagegen ist Hoffmann ein unschuldiges Opfer des Polizeiterrors,
ein Märtyrer, aus dem sich politisches Kapital schlagen lässt. Für beide Seiten ist
Hoffmann bloss ein Objekt, ausnutzbar zur Stützung der eigenen politischen Position.

Um sein Schicksal als Mensch kümmern sie sich nicht.
Dabei hat Hoffmann vorerst nichts nötiger als menschliche Hilfe, und zur Propa-

19



ganda seiner «Gegner» und «Freunde» kann er vorderhand keinen eigenen Beitrag
leisten. Er muss auch wehrlos über sich ergehen lassen, dass die Massenmedien
mutmassen, hinter der Maske des Biedermannes Hoffmann verberge sich die
Existenz eines gefährlichen Staats- und Verfassungsfeindes. Denn Hoffmann ist ein
körperlicher und geistiger Krüppel geworden. Er ist halb gelähmt, sein motorisches
Sprachzentrum ist zum Teil zerstört. Er muss völlig von vorn beginnen und alles neu
lernen : essen und trinken, lesen und sprechen, sitzen und gehen. Er muss lernen, wie
er heisst, welchen Beruf er hat, dass er eine Vergangenheit, eine Frau und doch keine
Frau hat. In einem mühsamen, langwierigen Prozess, der eine ungeheure Energie
erfordert, muss er sich eine neue Identität, eine neue Persönlichkeit aufbauen.
Hoffmann wurde aus seinem Leben, aus seinem Empfinden und Denken herausgeschossen,

und nun muss er ein neues Bewusstsein, ein neues Ich finden. Und Hoffmann
findet nicht nur zu seinem alten Zustand zurück, sondern der Bewusstwerdungspro-
zess führt ihn auch zu einem andern Denken und Verhalten, zu dem er vor seiner
Verletzung als passiver Intellektueller nicht fähig war. «Der hirnverletzte Hoffmann
ist, so paradox das klingen mag, plötzlich frei, weil das geschlossene System von
präformierten Gedanken durchbrochen ist, er kommt zu Einsichten, die sind so tief,
richtig und wahr, wie man sie mit normalem analytischen Herumdenken gar nicht
mehr gewinnen kann. Hoffmann muss die Besinnung erst verlieren, um sie wieder

gewinnen zu können, das ist, überspitzt formuliert, seine Tragik. Dass er sie
gewinnen kann, darin liegt die Faszination» (R. Hauff).
Hoffmann lernt, fast ein moderner Krankenhaus-Kaspar-Hauser, mit Hilfe seiner
Frau, einer Krankenschwester und des linken Rechtsanwalts Anleitner (Hans Christian

Blech) wieder denken — ein phantastischer, spannender und manchmal auch
ungemein komischer Prozess. «Wenn der Kopf über sich selber denkt, ist er kaputt»,
stellt Hoffmann mit einer Art Galgenhumor fest. Diesen kann er brauchen, denn sein
Genesungsprozess ist von vielerlei Nöten und existenziellen Tiefen begleitet: Angst,
sexuelle Not, das Gefühl, ein Niemand, ein Nichts, fremd in der eigenen Haut zu sein,
die Gewissheit, manipuliert und missbraucht zu werden, allein und verlassen zu sein.
Er beginnt sogar selber an das zu glauben, was ihm der Polizeikommissar (Hans
Brenner) einreden will: dass er einen Beamten niedergestochen habe. Allmählich
wird ihm die Wahrheit, der ganze politische Konflikt, dessen Zentrum er ist, egal. Er
will nur noch zu seiner Frau zurück. Aber die ist ihm entfremdet und lebt mit Volker
zusammen. Nach einem gescheiterten Fluchtversuch wird der Haftbefehl ausser
Vollzug gesetzt, der Prozess verschoben. Er wird vorzeitig aus dem Krankenhaus
entlassen, die Polizei beginnt das Interesse an ihm zu verlieren. Beim Verlassen der Klinik

sagt Hoffmann der Reportermeute : «Ich möchte Ihnen und mir sagen, dass ich
nichts zu sagen habe. Fragen Sie das Fernsehen !»
Hoffmann ist allein mit seiner nicht mehr erinnerbaren Vergangenheit. Sein Gehirn ist
zwar von der Kugel befreit, aber er hat ein «Messer im Kopf», die bohrende Frage
nämlich, wie es wirklich war an jenem Razzia-Abend. Er muss wissen, ob er ein
Terrorist ist oder nicht. Er spürt sein «Opfer» auf, einen jungen, unerfahrenen Polizisten,
dringt in dessen Wohnung ein, weil er der einzige ist, der Hoffmann Klarheit über das
wirkliche Geschehen verschaffen kann. Hoffmann zwingt den Polizisten, mit
vertauschten Rollen die Ereignisse jenes Abends nachzuspielen. Jeder erlebt dabei die
Angst des andern. Ob Hoffmann auch auf den Polizisten schiesst, lässt der Film
offen.

III.
Neben der spannenden Handlung ist es vor allem die Schaffung eines Klimas, mit
dem «Messer im Kopf» zu überzeugen vermag. Hoffmann ist ein Fremder in seinem
Land und in seiner Haut. Er befindet sich zwischen den Fronten, über ihn wird
verfügt, er wird manipuliert und überwacht, er ist ein Objekt totaler Entmündigung. Die
Klinik sieht aus wie eine Inselfestung, ohne Verbindung mit der übrigen Welt scheint
sie nur für sich selber zu funktionieren. Die Geschichte spielt sich in einer namenlo-
20



sen, kalten Stadtwelt ab (dass es sich um München handelt, muss man erraten).
Alles ist unpersönlich, fremd, unvertraut, jeder misstraut dem andern, Angst macht
sich breit und schlägt in kritischen Momenten in Aggressivität und Gewalt um. Hier
hat die Terrorismuspsychose ihren Nährboden und verunsichert die Menschen,
macht ihre Reaktionen unberechenbar. Wer zwischen die Fronten gerät wie
Hoffmann, wird zum Unbehausten, Ausgestossenen, mit dem andern Politik machen.
«Messer im Kopf» ist kein Film über die Ursachen des Terrorismus, er befasst sich mit
dessen Auswirkungen auf das gesellschaftliche Klima in der Bundesrepublik
Deutschland, befasst sich mit den Auswirkungen auf einen Menschen, der für die
einen zum Sündenbock, für die andern zum Märtyrer wird. Hoffmanns Existenz wird
auf radikale Weise in Frage gestellt, während die andern nur auf ihren Positionen
beharren, zwischen denen er wie zwischen Mühlsteinen zerrieben wird.
«Messer im Kopf» ist nicht zuletzt der Film eines überragenden Darstellers: Bruno
Ganz spielt den Hoffmann mit einer ungeheuren Präsenz. Schwebend zwischen Be-
wusstheit und Verstörtheit, Verstellung und Offenheit, Intelligenz und Instinkt,
Verzweiflung und Überlebenswillen macht er die Entwicklung vom lallenden, an
lebenserhaltenden Schläuchen angeschlossenen Wrack zum bewusst handelnden
Menschen, der sein Schicksal selber in die Hand nimmt, mit unerhörter Intensität
glaubhaft und nachvollziehbar. Franz Ulrich

Nosferatu - Phantom der Nacht

BRD/Frankreich 1978. Regie: Werner Herzog (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung

79/71)

Werner Herzog fordert den Vergleich heraus : Die Anlehnung an den - oder wer
lieber will : die Werktreue zum - alten «Nosferatu» von 1922, dem längst zum Klassiker
gewordenen Meisterwerk von Friedrich Wilhelm Murnau (nach einem Drehbuch
von Henrik Galeen) ist so eindeutig, beziehungsweise derart beabsichtigt, dass es
kein Ausweichen gibt. Die äusserlichen Veränderungen sind: farbig statt schwarz/
weiss, mit gesprochenem Wort statt stumm mit Zwischentiteln und selbstverständlich

eine neue Besetzung der Rollen. Die einzige wesentliche Veränderung betrifft
den Schluss des Films.
Die Geschichte, die im Jahre 1850 in der kleinen Hafenstadt Wismar (gedreht wurde
im holländischen Delft) ander Ostsee beginnt, dürfte bekannt sein : Der verknitterte,
unheimliche Makler Renfield - dargestellt vom bekannten Karikaturisten Topor mit
seinem hysterisch-grauslichen Lachen — schickt den Angestellten Harker nach
Transsylvanien zu Graf Dracula, weil dieser ein Haus in Wismar kaufen will. (Bei
Murnau spielt das in Bremen und die Figuren heissen anders.) Dem ambitionierten
jungen Harker (Bruno Ganz) kommt das gerade recht, weil er hofft, vom Lohn ein
grösseres Haus für seine Frau Lucy (Isabelle Adjani) kaufen zu können ; unbekümmert

um deren Furcht, die aus der Vorahnung eines liebenden Herzens kommt,
macht er sich auf den Weg.
Den «Trick» Murnaus, der Negativfilm verwendete, um die von Dracula dominierte
Landschaft gespenstischer zu machen, konnte Herzog nicht wiederholen. Auch das
Geistergefährt, welches den Besucher des Grafen abholt, ist «stärker» bei Murnau —

mit Einzelbildaufnahmen gedreht und negativ kopiert, scheint der Vierspänner
hektisch unwirklich über die Wege zu schweben. Es gibt jedoch bei Herzog so etwas wie
ein Synonym dafür: Er hat eine Burg(ruine) auf einer Bergkuppe gefunden, die am
Himmel vorbeirasend wie eine nur alptraumhaft phantasierte Behausung des Grafen
erscheint. (Sie wurde mit einem Zeitraffer aufgenommen, und man weiss natürlich,
dass sich die Wolken am Himmel bewegen.)
Graf Dracula stärkt sich am Blut des Besuchers, bevor er den Kaufvertrag
unterschreibt und sich mit seinen Särgen, die Ratten und die ungeweihte Erde zurTages-

21



ruhe bergen, auf den Weg macht. Im Drehbuch von Galeen steht die Szene von der
nächtlichen Blutsaugerei (verkürzt wiedergegeben) so: «Hutter im Bett, gespannt
und verwirrt. Langsam rückt Nosferatu näher heran. Unwiderstehlich beugt er sich
über den vor Angst erstarrten, hilflosen Mann und gräbt seine Zähne in dessen Kehle.
Schnitt: Schlafzimmer von Hutters Frau — Ellen schreit: Hutter! Ellen im Bett... im
Delirium. Ellen zittert wie ein verwundeter Vogel und zieht sich in eine Ecke
des Bettes zurück. Schnitt: Nosferatu dreht seinen Kopf. Er lauscht, als ob er das
verängstigte Schreien in der Ferne fühlen — hören könnte.» Es zeugt von Herzogs
Verehrung für den Meister, dass erdessen stärkste Bilder und Szenen nicht verändert
(neue Lösungen dafür nur sucht, wenn er dazu gezwungen ist; die hervorragenden
Doppel-Belichtungen, scheinen heute nicht mehr wiederholbar zu sein), sondern
Murnau manchmal bis in die Bildkomposition hinein nachschafft und ganze Schnittfolgen

— etwa die beschriebene - beibehält.
Nicht immer gelingt das ganz. So ist das Eindringen Nosferatus in Harkers Kammer-
obwohl Herzog auch hier dem Vorbild folgt —bei Murnau viel bedrohlicher. (Der alte
Film wird, wo er komerziell gezeigt wird, fast ausschliesslich ein Drittel zu schnell —

mit 24 statt mit 18 Bildern/sek. — vorgeführt. Dies gibt den Auftritten Nosferatus eine
behende, komische Note, die er original gar nicht hat.) Das Risiko, in der Herausforderung

zu unterliegen, bestand natürlich immer. Es dennoch einzugehen, muss einer
tieferen inneren Überzeugung und starkem Einfühlungsvermögen entsprechen, die
Herzog nicht nur zuzutrauen — «Was ich bin, sind meine Filme» —, sondern auch aus
seinen bisherigen Filmen bereits herauszuspüren sind. Herzog wollte mit seinem
waghalsigen Unternehmen nicht weniger als bewusst an die Tradition des
deutschen Films, die es seit Beginn der dreissiger Jahre nicht mehr gab, anknüpfen. Und
der Regisseur, der nicht nur sagt, dass er Landschaften inszenieren, für seine Filme
gestalten kann, sondern es auch tut, hat Bilder geschaffen - für die Kamera
verantwortlich, diesmal wieder, Jörg Schmidt-Reitwein —, die nicht beschrieben werden
können, sondern sinnlich erfahren werden müssen, und die eine Fortsetzung jener
Tradition erkennbar machen.
Nosferatu, unterwegs grosses Unheil verbreitend, trifft auf dem Seeweg in Wismar
ein, während Harker, geschwächt und fiebrig, aber von seiner Liebe zu Lucy getrieben,

auf dem Landweg folgt. Von hier an beginnt Herzog immer stärkerseine eigene
Botschaft in den Film einzubringen. Erfolgt seinem Vorbild eigentlich nur noch in
den Szenen mit und um Nosferatu, der übrigens von einem hervorragenden Klaus
Kinski dargestellt wird, selbstverständlich mit der «murnauschen» Maske, für die
Kinski jeden Tag vier Stunden still sass, bis die japanische Make-up-Künstlerin ihre

22



Arbeit beendet hatte. Zum andern aber bringt Herzog Szenen, die den Zerfall einer
bürgerlichen Gesellschaft, infolge der Furcht vor dem Namenlosen und der grassierenden

Pest, zeigt. Unter dem Motto, «Wir haben alle die Pest; so ist jeder Tag, der
uns bleibt, ein Fest», erscheinen die Bürger, die inmitten des Chaos auf dem Marktplatz

tanzen oder zwischen Ratten und Särgen im Freien tafeln, seltsam erleichtert
und fröhlicher als zuvor.
Allein Lucy, die auf Grund der Tagebuchaufzeichnungen ihres Mannes die Quelle
des Unheils kennt, ist entschlossen zu handeln. Zunächst sucht sie die Hilfe des Arztes

und Wissenschafters Van Heising. Der aber argumentiert, man lebe in einem
aufgeklärten Zeitalter, für unbedachte Handlungen sei da kein Platz, Ahnungen und
Vermutungen genügten nicht, zunächst müsse alles wissenschaftlich untersucht
und geprüft werden, bevor man keine streng wissenschaftlichen Beweise habe,
seien keine Schritte einzuleiten. Als dann aber ihre beste Freundin tot aufgefunden
wird, handelt Lucy allein : Sie gibt sich Nosferatu hin und behält ihn bis zum
Morgengrauen bei sich - die sexuelle Komponente, die allen Vampirfilmen wenigstens
latent innewohnt, wird hier nicht unterdrückt, aber auch nicht ausgeschlachtet. Erst
als er Lucy, welche die Zerstörung Nosferatus mit ihrem eigenen Leben bezahlt, tot
auffindet, handelt auch Dr. Van Heising und wird prompt von den Behörden aufgegriffen

und verurteilt, obwohl die Gefängnisse inmitten des Chaos längst nicht mehr
bewacht werden. Harker aber, inzwischen selber zum Untoten geworden, tritt die
Nachfolge des Grafen an. (Bei Murnau brachte «Lucys» Opfer noch die ganze Welt
wieder in Ordnung.)
Herzog, der gesagt hat: «Es ist kein Zufall, dass ich diesen Film gerade jetzt mache»,
muss unsere Zeit, unsere Welt gemeint haben, gerade mit den Veränderungen, die er
gegen den Schluss hin anbringt. Aber grauslich wirkt der Film längst nicht mehr, nur
mehr symbolisch. Murnaus Film hiess im Untertitel noch «Eine Symphonie des
Grauens», und den hat Werner Herzog wohlweislich nicht mehr mit-übernommen.
Wir alle haben in dem halben Jahrhundert, das zwischen den beiden Filmen liegt, so
viele schreckliche Bilder mit dokumentarischem, nicht etwa fiktivem Charakter gesehen,

dass «Nosferatu» nur noch symbolisch wirken kann. So schnell lassen wir uns
im Kino das Fürchten doch nicht mehr beibringen Walt Vian

A Wedding (Eine Heirat)

USA 1978. Regie: Robert Altman (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 79/85)

Der lapidare Titel verrät, wohin Robert Altman mit diesem Film zielt : Auf die Hochzeit

als Institution, auf das Typische des Anlasses, auf den ritualisierten Ausdruck
gesellschaftlichen und individuellen Selbstverständnisses. So lässt er es denn an
Aufwand nicht fehlen, wenn er - über die ganze Länge seines Films hin - die
Vermählungsfeier zweier junger Leute schildert, zuerst in der Kirche, dann in der Villa
(mit Park natürlich) der Familie des Bräutigams. Niemand erwartet aber von Altman
nach allem, was man von ihm kennt, eine ungestörtes Fest. Seine Kamera entdeckt
fleissig Details, die das Bild auf unschöne Weise beeinträchtigen. Und das
Programm läuft keineswegs plangemäss ab. Der schon ziemlich vergreiste Bischof, der
das Paar zusammengibt, kommt zwar mit Hilfe seiner einflüsternden Assistenten
ohne grössere Panne über die Runde. Dass dagegen die Grossmutter des Bräutigams
und Herrin des Hauses im oberen Stockwerk gerade das Zeitliche segnet, als unten
die Gäste einziehen, wird von der Familie schon als böswillige Störung empfunden
und verursacht hinter den Kulissen einige Aufregung. Nervosität gibt es auch beim
Anstehen der Gäste vor den Toiletten, und als sich niemand zur Gratulationscour
einstellen will. Ein bedrohliches Gewitter treibt die Leute vorübergehend in den als
Bar eingerichteten Keller, wo bei Kerzenlicht Kirchenlieder gesungen werden, die die
drohende Panik abwenden. Der Vater des Bräutigams, der zu Lebzeiten seiner

23



Schwiegermutter seine italienische Herkunft und Familie verleugnen musste, balgt
sich mit seinem unerwartet aufgetauchten Bruder herum, während die Brautmutter
mit nur massigem Eifer einen zudringlichen Anbeter abwehrt. Die Neuigkeit, dass die
Schwester der Braut vom Bräutigam schwanger ist, gibt Anlass zum Familiengericht
und lässt das Fest vorzeitig in leichter Verstimmung enden. Das Hochzeitspaar
verschwindet ohne Abschied und fällt vermeintlich einem Autounfall zum Opfer. Neue
Vorwürfe werden ausgetauscht, bis sich der Irrtum aufklärt: Tot sind bloss zwei Aus-
senseiter-Gäste, die Gesellschaft kann sich in Minne auflösen.
Altman, der mit Vorliebe Filmgenres und amerikanisches Selbstbewusstsein demontiert,

sieht in der Heiratsfeier eine letzte noch hochgehaltene Tradition, und so stürzt
er sich mit grimmigem Humor auf die Gelegenheit, die Widersprüche zwischen
Schein und Sein aufzureissen. Dass er dabei manchmal offeneTüren einrennt —weil
die Tradition längst nicht mehr unangefochten ist—, nimmt seinem Unterfangen freilich

einiges von der vorgeblichen Kühnheit. Aber Altman ist ein sorgfältiger
Beobachter und routinierter Inszenator. Er reichert seinen Film mit zahllosen Einzelheiten
an, die den Fassaden-Charakter des Fests kennzeichnen; und erstattet ihn mit eben-
sovielen Figuren (und Schauspielern) aus, die alle ihre Auftritte haben und ihren
Anteil am falschen Schein, den aufrechtzuerhalten ihnen nicht recht gelingen will.
Als eine Schilderung menschlicher Unzulänglichkeiten, die man nicht einzugestehen
wagt und doch nur schlecht verstecken kann, könnte «A Wedding» auf diese Weise
beeindrucken - wenn Altman nicht so schematisch und so wenig wählerisch verfahren

würde. Unerbittlich teilt er jeder Figur ihr kleines oder grösseres Gebrechen zu,
ohne bei der Frage zu verweilen, wie plausibel die Charakterisierung sei und wieviel
an Bedeutung sie hergebe. Er scheut sich weder vor billigem Spott noch vor derber
Lustigkeit, appliziert der Braut eine entstellende Zahnspange, lässt einen plumpen
älteren Mann stürmische Verliebtheit und tapsige Zudringlichkeit mimen und was
dergleichen Originalitäten mehr sind. Schonung gewährt Altman einzig Lillian Gishs
sterbender Grossmutter — aus welchen Gründen immer. Jedenfalls verschafft er dem
einstigen Stummfilm-Star eine betont schöne Wiederkehr auf die Leinwand. Stellt
man auf Altmans eigene Äusserungen zum Film ab, so liegt die Vermutung nahe, er
habe bei dieser Arbeit viel Ärger und Unmut über seine Mitmenschen loswerden
müssen. Er tut das zwar mit gewohntem Können, aber nicht mit viel mehr Stil, als er
seinen Figuren zubilligt. Vielleicht ist ihm selber nach diesem Film leichter zumute.
Für den Zuschauer bleibt es aber trotz dem Aufwand, den Altman fürseine Inszenierung

getrieben hat, bei einer bloss oberflächlichen Provokation. Edgar Wettstein

The Fury (Die Hölle macht Beute/Teufelskreis Alpha)

USA 1978 Regie: Brian De Palma (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 79/78)

Mid East 1977. Ein netter, kleiner Badestrand. Lustige Stimmung. Peter (Kirk Douglas)

und sein Sohn Robin (Andrew Stevens) schwimmen um die Wette. Dann eine
kleine Erfrischung auf der Sonnenterrasse des Strandrestaurants. Der dritte im Bund,
Childress (John Cassavetes), erhält einen Telephonanruf. Offenbar etwas Wichtiges,

nur hören wir nicht, was am andern Ende gesagt wird. Währenddessen streicht
draussen die Kamera merkwürdig um Vater und Sohn herum. Childress kommt
zurück, sagt aber kein Wort vom Telephongespräch, das mit den andern zu tun zu
haben schien. Vater und Sohn nehmen Abschied; Childress führt letzteren ins Haus,
während der Zurückgelassene den Kellner ruft. Plötzlich Schüsse, der Kellner stürzt
zu Boden, und die totale Action beginnt: fein vorbereitet und doch überraschend wie
bei Hitchcock, auf den sich De Palma immer wieder beruft, und der offensichtlich
einiges vom Meister gelernt hat. Die Schüsse haben natürlich Peter, Robins Vater,
gegolten. Und wieder wie bei Hitchcock: Freund Childress entpuppt sich plötzlich
als Feind, Chef einer Geheimorganisation, dem es nur darum geht, Robin seinem

24



Vater zu entreissen und diesen aus dem Weg zu schaffen. (Dass zur allgemeinen
Verwirrung in dieser Szene noch völlig unmotiviert wild um sich schiessende arabische

Guérilleros zu Hilfe genommen wurden - reine Actionelemente mit ideologischem

Unterton —, ist anscheinend einer der Beiträge, für die der Teilkoproduzent,
die American-Israel Film Productions Ltd., verantwortlich zeichnet.)
Diese Einleitungssequenz liefert die Grundlage für die weitere Handlungsführung.
Der Vater, den Childress erledigt glaubt, folgt diesem nach Chicago, dem altgedienten

Dorado der Düsterlinge, um seinen Sohn zu retten. Weshalb dieser überhaupt
gekidnappt wurde, erfährt man erst nach geschickter Spannungsverzögerung. Ein
zweiter Handlungsstrang wird aufgebaut: Gillian (Amy Irving), eine junge Studentin,

wird von derselben Geheimorganisation wegen ihrer parapsychologischen
Fähigkeiten aufgespürt. In Tests ist es ihr ein leichtes, eine Modelleisenbahn mittels
Gehirnströmen zu bewegen. Allerdings beginnt sie immer mehr, an ihren merkwürdigen

Fähigkeiten zu leiden und wird deshalb zur Beobachtung in ein Institut
eingewiesen. Und erst jetzt werden die beiden Handlungsstränge geschickt gekoppelt:
Vor allem dann, wenn Gillian jemand aus dem Forscherteam des Instituts berührt,
steigen in ihr Visionen auf, die sie in Verbindung mit Robin, dem Sohn von Peter,
bringen. Gleich ihr wurde Robin nämlich von der Organisation als ausserordentlich
befähigtes Medium entdeckt. Dies alles erschliesst sich in mehreren Phasen aus der
wirkungsvollen Visualisierung ihrer übersinnlichen Sehkräfte.
Ebenso einfallsreich wird die Geschichte Peters, des Vaters von Robin, wieder
aufgenommen: Die Suche nach seinem Sohn schlägt um in die Jagd der Organisation
auf ihn, den Störenfried, eine Jagd, die voller Spass am Fabulieren, am Ironisieren,
am Verfremden durch auserlesene, hitchcock'sche Unwahrscheinlichkeiten inszeniert

scheint.
Irgendwo an dieser Stelle der Geschichte entfernt sich nun aber der Film immer mehr
von der Leichtigkeit, vom nicht tierisch Ernstgemeinten, das Hitchcock-Filme so
gemessen lässt. Keine Stelle mehr, wo eine alte Frau der spannenden Thriller-Atmosphäre

zuliebe sich zum Verbündeten des in Unterhosen in die Wohnung gedrunge-
25



nen, verfolgten Peter macht —gegen ihre eigenen Familienmitglieder. Keine Agenten
mehr, die sich selber über Funk mit «Top guy I» und «Top guy II» anreden. Alles wird
plötzlich bitterernst, todernst im wörtlichsten Sinn. Peter findet über Gillians
telepathische Kräfte das Versteck, in dem sein Sohn von Childress gefangengehalten wird.
Aus diesem ist aber ein Monster destruktiver Gewalt geworden. Die Begegnung mit
dem vermeintlichen Retter endet mit dem Tod beider. Und noch im Sterben hinter-
lässt Robin der gleichgearteten Gillian den zerstörerischen grünen Blick, mit dem sie
es schliesslich Childress besorgt. Der Bösewicht endet, indem er durch die telekine-
tischen Kräfte Gillians auseinandergesprengt wird, alles schön in slow motion,
genüsslich zerdehnt, wie es an andern blutigen Stellen schon vorher zelebriert
worden war.
Auch bei seinem jüngsten Film wohnen zwei Seelen in De Palmas Brust: die
künstlerische und die kommerzielle. Die kommerzielle will sich offenbar mehr von der
andern trennen, um zu dominieren. «Phantom of the Paradise» (1974), eine Popmusiksatire

erster Qualität, die in Zürich nur für ein Nocturne-Liebhaberpublikum zu sehen
war, gehörte zur ersten Kategorie Film. «Carrie» (1 976) sicher zur zweiten. «The Fury»

hat Elemente, die zwar hie und da durchaus über platten Kommerz hinausgehen,
wäre nicht dieser ungoutierbare Schluss, der den Film mit aller Gewalt auf die Ebene
der «Exorcist»- und «Omen»-Filme reduziert. Nikiaus Loretz

Tschaikowsky
UdSSR 1968—70*, Regie: IgorTalankin (Vorspannangabens. Kurzbesprechung
79/75)
Die grosse, romantische Künstlerbiographie, die Steigerung des Genies vom
Menschen zum Übermenschen — da hat man heute wohl seine Skepsis. Man zieht sich,
wenn überhaupt, aufs nüchterne Dokument, im besseren Falle auf die nach innen
verlagerte Chronik zurück. Solche Bedenken scheinen die Russen, ihrem-allerdings
bereits neun Jahre alten -Tschaikowsky-Film nach zu schliessen, kaum zu kennen.
Die Ode ans Schöpferische wird weder durch Reflexion gebrochen noch durch
Abstraktion verkleinert. Tschaikowsky, das muss man zugestehen, fordert dazu heraus.
Dieses Jähe, Impulsive, gelegentlich Hochgepeitschte seiner Musik: Überschwang
ist bereits einkomponiert. Er muss bloss noch ins Bild übertragen werden: IgorTalankin

war dafür besorgt.
Peter llitsch Tschaikowsky ist fraglos der populärste aller russischen Tonschöpfer
(ob er auch der beste ist, bleibt eine andere Sache - Mussorgsky beispielsweise ist
entschiedener in die Tiefe vorgedrungen). Regisseur Talankin hegt an dieser
Einschätzung jedenfalls keine Zweifel. Für ihn istTschaikowskys Musik «die erhabenste
Äusserung menschlichen Geistes», und sein Film stellt denn auch eine ehrfurchtsvolle

Verneigung vor solch Unfassbarem dar. Meilenweit entfernt stehen die
überschwappenden Exzentrizitäten eines Ken Russell in Sachen Tschaikowsky («The
Music Lovers»); arbeitete Russell mit dem Zweihänderder Blasphemie, so hält
Talankin die Kniebeuge für die angebrachte Geste.
Natürlich orientiert sich Igor Talankin einigermassen an den Fakten von Tschaikow-
skys Biographie. Dass er einiges diskret verschweigt (die Ehe des Komponisten ist
nicht nur wegen der«Vulgarität»der Frau schiefgegangen, sondern auch wegen seiner

homosexuellen Veranlagung) und anderes über die Massen pointiert (etwa die
Freundschaft mit dem Pianisten Nikolai Rubinstein), gehört nun offenbar einmal zu
einem Film dieser Art. In Talankins Werk tritt Tschaikowsky als der Einzelne aus der
Masse heraus : der Auserwählte, der an seiner Andersartigkeit leiden muss.
«Wir wollen von der Bürde der Genialität erzählen, von den Schöpferqualen, mit
denen der Komponist den Genuss seiner Hörer erkauft», sagt der Regisseur, und ergibt
damit den Hinweis auf jene Gefühlsemphase, der er seine Schöpfung voll und be-
* in der Kurzbesprechung (ZOOM-FB 5/79) ist das Produktionsjahr fälschlicherweise mit 1978 angegeben.

26



denkenlos anvertraut. Gebremst wird dieses emotionale Pathos, gottseidank, durch
das bemerkenswert diskrete und verinnerlichte Spiel Innokenti Smoktunowski in der
Maske des Komponisten (Filmkenner werden in ihm den Hamlet aus Grigori Kosin-
zews Shakespeare-Adaption von 1964 erkennen).
Im Mittelpunkt von Talankins Film steht frei lieh nicht einmal der schmerzvolle
Schaffensakt (in der Tat: Tschaikowsky war zeitlebens von Selbstzweifeln verfolgt), sondern

jene seltsame Beziehung zur reichen Nadeschda von Meck. Sie war während
über zehn Jahren die uneigennützige Förderin des Komponisten, ist ihm dabei aber
nie persönlich begegnet. Die Briefe dieser ungewöhnlichen Beziehung haben sich
erhalten. Das Verhältnis wird im Film stimmungsvoll ausgebreitet. Das passtgut in
jenes Bemühen, alles ins Grandiose, Überlebensgrosse auszuweiten. Talankin hat
sicherlich ein Gespür fürs wallende, fürs prachtvolle Bild - an Aufwand wird in
keinem Moment gespart. Intime Vorgänge werden sogleich ins Monumentale projiziert,
und wenn das Herz überläuft, kommt viel Natur ins Bild.
Und dazu natürlich Tschaikowsky-Musik, vorzüglich seine populärsten Werke vom
b-moll-Klavierkonzert über «Schwanensee» bis zur «Pathétique». Seltsamerweise
mussten die Russen - gibt es in ihrem Land denn keine Tschaikowsky-Kenner? -
einen Mann aus Amerika für diese Aufgabe bemühen. Dimitri Tiomkin, gebürtiger
Russe, aber in Hollywood grossgeworden, brachte die Erfahrung von mehreren
Dutzend Film-Partituren (von «High Noon» bis zu «The Old Man And the Sea») mit. Er

setzt Tschaikowsky-Klänge genau wie Filmmusik aus der Retorte ein : die passende
Untermalung zum schönen Bild. Als hätte Tschaikowsky Zeit seines Lebens nichts
anderes gemacht... Mario Gerteis

«sursee-film» im Frühjahr 1979

Veranstaltet von der «Jugend Surental», umfasstdas Programm von «sursee-film» in
diesem Frühling folgende Filme: «Les noces rouges» von Claude Chabrol, «Annie
Hall» von Woody Allen» (3.4.), «Lo straniero» von Luchino Visconti (17.4.), «La
mariée était en noir» von François Truffaut (1.5.), «Nordsee ist Mordsee» von Hark
Böhm (15.5.) und «Bound for Glory» von Hal Ashby (29.5.). Die Vorführungen
finden im Kino Stadttheater, 20.15 Uhr, statt.

Raymond Chandler und der amerikanische «Film noir»
Das Filmpodium der Stadt Zürich serviert vom 1 9. März bis 26. Mai eine besondere
cineastische Delikatesse, nämlich 19 Filme nach Werken, Themen und Figuren
Raymond Chandlers, allesamt interessante Beispiele des amerikanischen «Schwarzen
Films». Die Vorführungen finden im Kino Movie 1 statt, jeweils montags um 3, 5, 7,
9 Uhr, freitags/samstags um 12.15 und 23.00 Uhr. Das Programm hat am 1 9. März
mit Howard Hawks «The Big Sleep» (1946) begonnen; es folgen am 23./24.3.:
«The Maltese Falcon» von John Huston (1941 ; 26.3. : «Murder, My Sweet» von
Edward Dmytryk (1945) ; 30./31.3. : «The Lady From Shanghai» von Orson Welles
(1948); 2.4.: «Out of the Past» von Jacques Tourneur (1947); 6./7.4. : «White
Head» von Raoul Walsh (1949); 9.4.: «Force of Evil» von Abraham Polansky
(1948); 20./21.4.: «Touch of Evil» von Orson Welles (1958); 23.4.: «The Blue
Dahlia» von Georges Marshall (1 946) und «Lady In the Lake» von Robert Montgomery

(1 947) ; 27./28.4. : «Tony Rome» von Gordon Douglas (1 967) ; 30.4.: «Double

Indemnity» von Billy Wilder (1944) ; 4./5.5. : «The Friends of Eddie Coyle» von
Peter Yates (1973); 7.5.: «Marlowe» von Paul Bogart (1969); 11./12.5.: «The
Drowning Pool» von Stuart Rosenberg (1975); 14.5.: «The Long Goodbye» von
Robert Altman (1973) ; 18./19.5. : «Night Moves» von Arthur Penn (1975) ; 21.5. :

«Farewell, My Lovely» von Dick Richards (1975) ; 25./26.5. : «Chinatown» von
Roman Polanski (1974).

27


	Filmkritik

