
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 31 (1979)

Heft: 3

Rubrik: Filmkritik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FILMKRITIK
Violette Nozière
Frankreich/Kanada, 1978. Regie : Claude Chabrol (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung

79/43)

Vor zehn Jahren hätte man vielleicht Claude Chabrol zugemutet, dem bis heute nicht
ganz fassbaren Charakter von Violette Nozière beizukommen: jenem 18jährigen
Mädchen, das 1933 seinen Vater vergiftete, während die Mutter nur mit viel Glück
um dasselbe Schicksal kam. Chabrols (einstiger) Sinn für das Groteske und Grand-
Guignol, sein sarkastischer Humor und sein Blick für die Enge und Sterilität des
kleinbürgerlichen Alltags hätten früher wohl den Konflikt zwischen repressiver Moral
und dem Durchbruch einer extremen Leidenschaft nachvollziehbar gemacht. Doch
inzwischen scheinen Chabrols Themenvariationen und Routine zur eigenen Folklore
entartet zu sein. Dazu kommt, dass Chabrol nur höchst selten viel Geschick und
Einfühlungsvermögen bewiesen hat, wenn es darum ging, das differenzierte Bild einer
Frau zu entwerfen : Nicht umsonst vertraute er diesmal das Drehbuch ausschliesslich
anderen an, vor allem der Drehbuchautorin Odile Barski, die allerdings auch nicht
gerade durch Genauigkeit und Vertiefung brilliert. Chabrol selber hatte zusätzlich nur
noch Virtuosität und eine sehr agile Kamera anzubieten, und dies genügt vor den
Fragen, welche die so oft besungene französische Vatermörderin aufwirft, nun einmal

bei weitem nicht. Immerhin hat Violette Nozière die öffentliche Meinung bis
heute noch nicht zur Ruhe kommen lassen; ihre kaltblütige, hasserfüllte und
vielleicht auch verzweifelte Tat brachte in den dreissiger Jahren noch die Linke gegen
die Rechte auf und erreichte sozusagen die Dimension einer nationalen Angelegenheit.

Was diese politische Kontroverse begründet haben mag, wird zwar in den damaligen
Presseberichten, nicht aber bei Chabrol fassbar, der sich einmalmehr in einer «Huis-
clos»-Atmosphäre abkapselt, um seine antibürgerlichen Klischees von gestern
vorzuführen. Er deformiert dabei das wahre Milieu von Violette und deren Eltern ; er
verweigert die Konfrontation mit der möglichen und ganzen Wirklichkeit und begnügt
sich mit dem selbstgefälligen Spiel mit der eigenen Fiktion, die in sich gefangen
bleibt, obwohl sie sich - schon eher unverschämt - auf Wirklichkeit bezieht.
Gelegentlich versucht der 49jährige Regisseur zwar, Violette als das Mädchen zu
begreifen, das mit der verachteten und erstickenden Welt des Elternhauses und
seinem ausweglosen Milieu brechen will. Isabelle Huppert, die in Cannes den
Schauspielerin-Preis bekommen hat, gibt dabei das Mädchen unter viel Aufwand an
Make-up und Kostüm nicht ohne Spannung : undurchsichtig und verführerisch, halb
Kind, halb Dirne, verletzt und kompromisslos entschlossen in seinem mörderischen
Plan, auf der zugleich reinen wie schuldbeladenen und falschorientierten Suche
nach neuen Horizonten. Denn was ihm vorschwebt, das ist ein Leben in Luxus, das
sind Geld, Macht und äusserlicher Glanz. Andere Werte scheint die junge Frau,
jedenfalls nach Chabrol, im Mief der Familie nicht entdeckt zu haben. Und die
Umwelt und deren mögliche Impulse existieren für Chabrol praktisch nicht: Diese
Ausweitung hätte ihn, wie in den meisten seiner letzten Filme, glattweg überfordert.
Zudem zeigt er sich nicht imstande, aus seinen Kinofiguren Menschen zu machen:
Auch Isabelle Huppert bleibt ohne Leben.
Doch dieses Thema des psychologisch und gesellschaftspolitisch deutbaren
Vatermords hätte eine subtile Analyse und so etwas wie differenziertes und dialektisches
Einfühlungsvermögen verlangt. Das Ganze riecht aber bloss nach Konfekt und bleibt
bestürzend unverbindlich. Chabrols Versuch zu einem Porträt wird zum formal
konventionellen Ornament einer romantischen Heldin, zum Melodram, das - zumindest

27



innerhalb des französischen Markts — eine opportunistische Spekulation verrät.
Damit aber liegt Chabrol goldrichtig in einer breiten Strömung des heutigen französischen

Films, der mitäusserlicher Fabrikation und fragwürdiger Eleganz Leben erstarren
und Themen entgleiten lässt und das Ganze erst noch mit einem Retro-Touch

überzieht, der nicht nur eine Sache des (Un)Geschmacks ist, sondern auch eine
Sache der Moral und der sozialen Verantwortung. Bruno Jaeggi

Die Artisten in der Zirkuskuppel: ratlos
BRD 1968. Regie: Alexander Kluge (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 79/16)

1 966 kam mit Alexander Kluges «Abschied von gestern» das erste bedeutende Werk
jener Gruppe von Filmemacher heraus, die vier Jahre früher in Oberhausen den
«Zusammenbruch des konventionellen deutschen Films» verkündeten und ihren
Anspruch manifestierten, «den neuen Spielfilm zu schaffen... Wir haben von der
Produktion des neuen deutschen Films konkrete, geistige, formale und wirtschaftliche
Vorstellungen. Wir sind gemeinsam bereit, wirtschaftliche Risiken zu tragen. Der alte
Film ist tot. Wir glauben an den neuen.» Während andere Werke des «Jungen
deutschen Films», etwa «Der junge Törless» von Volker Schlöndorff und «Schonzeit für
Füchse» von Peter Schamoni, zwar durchaus Themen behandeln, die im deutschen
Nachkriegsfilm vorher kaum behandelt wurden, sonst aber weiterhin konventionelle
Erzählmuster brauchen, um ihre Geschichten zu erzählen, widersetzt sich «Abschied
von gestern» diesen Mustern konsequent. Kluges Film erzählt keine Geschichte im
üblichen Sinn, die Reise der Anita G. durch die Bundesrepublik wird in einzelnen
Szenen beschrieben, manchmal nur mit Bildern von Anita G., die mit ihren Koffern
unterwegs ist, mit Bildern auch ihres Gesichts, in dem man ihre Reaktionen auf die
Umwelt beobachten kann, ihre Hilflosigkeit und ihre Angst.
«Deutschland ist in diesem Film gegenwärtig in Gesichtern, Landschaften, Musik,
Sprache, Häusern, gegenwärtig nicht als eine abgeschlossene Vorstellung, sondern

28



als eine Realität, die mit hundert ungeschliffenen Kanten und Spitzen hineinragt in
den Film, dersie erst sichtbar macht. Der Film breitet vordem Zuschauer keine Landkarte

aus, er schickt ihn auf eine Entdeckungsreise» (Enno Patalas, Filmkritik 11/

1966). Wie auf jeder Reise muss der Reisende — hier der Zuschauer im Kino — seine
Eindrücke, seine Entdeckungen selber verarbeiten und ordnen. Tut er dies nicht, so
bleibt ihm das Gezeigte fremd, ja unverständlich. Der Film wirkt also erst dann, wenn
der Zuschauer aus seiner Konsumentenhaltung herauskommt und zum Mitarbeiter
der Filmemacher wird. Das ist auch im zweiten Film von Alexander Klugeso, im 1968
fertiggestellten «Die Artisten in der Zirkuskuppel: ratlos». Hier aber zerstört Kluge
jeden Ansatz zu einer Geschichte noch viel radikaler, der berühmte «rote Faden» —

bei «Abschied von gestern» sichtbar in der Reise von Anita G. — wird hier immer
wieder abgeschnitten. Zwar «erzählt» der Film von der Artistentochter Leni Peickert,
die mühsam versucht, einen Zirkus aufzubauen und dabei letztlich scheitert. Diese
«Erzählung» aber wird ständig unterbrochen oder verdrängt oder ergänzt durch
kleine Nebengeschichten, durch halbdokumentarische Einschübe und durch den
Kommentar.
Leni Peickert — dargestellt von Hannelore Hoger, der Geschichtslehrerin aus
«Deutschland im Herbst» — will, so Alexander Kluge, «die Tiere authentisch zeigen,
nicht dressiert, nicht als verkleidete Menschen. Und die Artisten sollen ihre Leistungen

nicht wie Zauberkünste vorführen, sondern die physikalischen Gesetze erklären.»

Ihr erster Versuch, einen Zirkus aufzubauen, misslingt, sie steckt tief in Schulden,

ihre Tiere werden abtransportiert. Nach dem Tod ihrer Freundin, einer Millionärin,
die sie zur Universalerbin gemacht hat, kann Leni ihre Arbeit an einem Zirkus

wieder fortsetzen. Sie will einen Reformzirkus aufbauen. Noch einmal Alexander
Kluge: «Sie nimmt sich vor, die Möglichkeiten der Literatur mit der Kunstfertigkeit
des Zirkus zu verbinden. Sie will den Höchstleistungen, die im Zirkus vorgeführt werden,

einen Sinn mitteilen. Schon vor der Premiere wird ihr aber an den Reaktionen
der Mitarbeiter klar, dass ihr Reformzirkus abstrakt bleibt. Weder bewahrt er das, was
sie am Zirkus ihres Vaters liebte, noch verwirklicht er ihre Vorstellungen vom Zirkus
der Zukunft. Um die Utopie, an die sie glaubt, nicht zu gefährden, sagt sie die
Premiere ab. Sie sagt : die Utopie wird immer besser, während wir auf sie warten.» Leni
geht darauf zum Fernsehen. Die Reformen, die sie im Zirkus durchführen wollte,
versucht sie nun hier auf andere Art und Weise zu verwirklichen. Nach eineinhalb Jahren

jedoch steigt sie innerhalb der Fernsehhierarchie auf. Sie sagt: «Mit grossen
Schritten macht man sich nur lächerlich. Aber mit lauter kleinen Schritten könnte ich
Staatssekretärin im Auswärtigen Amt werden.»
Soweit, gezwungenermassen sehr unvollständig, der Inhalt des Films. (Eine richtige
Nacherzählung wäre erst dann möglich, wenn man den Film Szene für Szene
beschreiben würde.) «Die Artisten in der Zirkuskuppel : ratlos» kann, was seinen Inhalt
angeht, als eine Bestandesaufnahme der politischen Situation in der Bundesrepublik
der späten sechziger Jahre bezeichnet werden. Auf der einen Seite ist da Leni Peik-
kert, die nicht nur von Utopien träumt und schwärmt, sondern sie verwirklichen
möchte, auf der anderen ihre Mitarbeiter, die ungeheuer faszinierende theoretische
Gebilde über den Zirkus der Zukunft entwerfen, Gebilde, die aber kaum in die Praxis
umzusetzen sind, und ihr Freund, auch er ein Theoretiker, ein Zweifler und Grübler,
der sich längst vom Alltag draussen vor seiner Wohnung entfernt hat. Da ist Leni
Peickert mit ihren manchmal sehr starken Gefühlen, und da ist eine völlig erkaltete
Umwelt, die diese Gefühle rasch gefrieren lässt. Der Film ist auch, von seiner beinahe
chaotischen Form her gesehen, Resultat einer schon verbissenen Erforschung der
Wirklichkeit in der BRD. Insofern ist er eine Fortsetzung von «Abschied von gestern».
Aber hier wird der Filmemacher selber zu einer Person, die Anita G. ähnlich ist, nur
viel intellektueller und unsinnlicher. Kluge beobachtet den Alltag in der BRD mit der
gleichen Neugier wie Anita G., nur fehlt ihm deren Unschuld, sein Blick ist nicht, wie
bei Anita G., mit dem eines Kindes zu vergleichen, nein, es ist der Blick von einem,
der schon zuviel weiss, als dass er unvoreingenommen Eindrücke sammeln könnte.

29



Kluge hat, so Peter Handke, «alles zu einem Film gemacht, was er während der
Arbeitszeit an dem Film mit Interesse gesehen und gehört hat...» (film, Januarl 969).
Jener Zuschauer, der sich in «Abschied von gestern» zum Mitarbeiter der Filmemacher

macht, wird vieles erkennen, was ihm vorher noch verborgen war. In den «Artisten»

hingegen wird er, um dieses schöne Bild zu gebrauchen, vor lauter Bäumen
den Wald nicht mehr sehen. Dass man, wenn man ins Kino geht, den Kopf nicht
zuhause lassen sollte, ist richtig. In den «Artisten» wird man aber, auch wenn man
ihn mitgenommen hat, nicht sehr weit kommen, da Kluge einem überhaupt nie richtig

Zeit lässt, ihn zu gebrauchen. Jedes Bild und jedes Wort hat da seine Bedeutung,
steht im Zusammenhang mit jedem anderen Bild und jedem anderen Wort. Bedeutungen

und Zusammenhänge, die man höchstens ahnen, aber nicht wirklich erkennen

kann, weil jedesmal, wenn man ihnen auf der Spur ist, sie wieder von neuen
Bildern und Tönen gestört werden, bleiben letztlich unverständlich, mehr, verwirren
nur, wo doch Klarheit geschaffen werden sollte. Mit «Artisten in der Zirkuskuppel:
ratlos» hat Alexander Kluge die filmischen Ausdrucksmöglichkeiten nicht erweitert.
Im Gegenteil, der Film zeigt mit aller Deutlichkeit, was im Film nicht mehr möglich ist.
Im Piper-Verlag München ist 1968 das Buch zum Film erschienen. Es enthält nicht
nur das Protokoll des Films, sondern dokumentiert den dem Film vorausgegangenen
Prozess. Einige Bilder aus dem Film ergänzen die Texte. Wer dieses Buch liest, es
weglegt, darüber nachdenkt, und es wieder liest, wird Entdeckungen machen, die er
im Film nicht machen konnte, wird Bedeutungen und Zusammenhänge erkennen,
die er im Film nicht erkennen konnte. Bernhard Giger

Koko, le gorille qui parle (Koko, der sprechende Gorilla)

Frankreich 1978. Regie: Barbet Schroeder (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
79/39)

«Der Mensch stammt vom Affen ab». In meiner Mittelschulzeit in einer Innerschweizer
Klosterschule hat mich diese Bemerkung in der obligaten donnerstagnachmittäglichen

Geschichtsprüfung — es ist noch keine zehn Jahre her — einen sofortigen
Besuch beim Rektorat und einen strengen Verweis gekostet. Immerhin wird die Suppe
um die Affenabstammung des Homo sapiens heute um einiges weniger heiss gegessen

als sie damals gekocht wurde. Zwar können altkluge ABC-Schützen der
Geschichte um Adam und Eva samt Schlange und Apfelbaum nur noch ein müdes
Lachen abringen. Doch : direkte Abstammung von Gorilla und Schimpansen - dagegen

hat sich gesunder Menschenverstand und gesundes Volksempfinden in all
seinen Formen der Institutionalisierung erfolgreich zu wehren gewusst. Ethnologische
Werke sprechen denn auch höflich von «gemeinsamen Urvätern»... Selbst Charles
Darwin (1809—1882), der genesiszersetzende Evolutionstheoretiker aus dem
Vereinigten Königreich, hat sich ein letztes absolutes Privileg des Menschen gegenüber
den Primaten vorbehalten: Die Sprache! Affen bleibt die sprachliche Kommunikation

und somit Diskussion, Dialektik und jede Form der Selbstdarstellung versagt.
Mit einer nahen Verwandtschaft zum Menschen kann es also nicht allzu weit her
sein. Allerdings können Gorillas nicht aus Dummheit (wie man glauben wollte) nicht
sprechen lernen, sondern weil ihr Kehlkopf keine differenzierten Laute erzeugen
kann. Beruht das hehre Weltbild der westlichen Zivilisation, die Idee vom Menschen
als Ebenbild einer absoluten Gottfigur, die Idee vom grundsätzlichen Unterschied
zwischen Intelligenz und Instinkt auf einem Konstruktionsfehler und einem dadurch
bedingten Kommunikationsdefizit zwischen Mensch und Tier?
Man soll niemandem Absichten unterstellen, die möglicherweise nicht gehegt worden

sind, aber es ist ja nicht auszuschliessen, dass Penny Patterson, Psychologiestudentin

an der Stanford University in Kalifornien, sich von ähnlichen Gedanken hat
motivieren lassen, wie sie den Versuch unternommen hat, einem weiblichen fünfjährigen

Gorilla, den sie vom Zoo von San Franzisco zur Pflege bekommen hat, die

30



Taubstummensprache beizubringen. Was 200000 Amerikanern, deren Sprechapparat
nicht mitspielt, hilft, kann vielleicht auch dem durch seine tierische Herkunft

diskriminierten Koko, wie der Gorilla heisst, neue Welten eröffnen. Was sich auf den
ersten Blick wie eine lächerliche Dressurnummer für einen Provinzzirkus anhört,
wächst in Wirklichkeit zu einem langwierigen und Unmengen von Geduld fordernden

Erziehungsprozess, der nach langer Zeit eine Übermittlung von rationalen und
emotionalen Erlebnismomenten zulässt. Hier liegt das Ungewöhnliche und für manche

Bestürzende dieses Versuchs : Koko macht nicht nur läppische Affenkunststücke
gegen Bananen- und Apfel-Entgelt, sondern sie äussert sich sehr klar auch über ihre
Stimmungen und Eindrücke, sie macht publik, ob sie frühmorgens gut oder mies
aufgelegt ist. Sie zeigt Mitleid, Angst, Sympathie und Antipathie, sie behält ihren Ärger
in keiner Weise für sich und lügt, wenn es ihr opportun erscheint, alles Tugenden, die
der Menschenschlag bis heute exklusiv für sich beansprucht hat.
Damit aber noch nicht genug : Seit zwei Jahren hat Koko einen männlichen
Spielkameraden, Mike, ein Jahr jüngerals sie. Auch Mike hat sich einige zeichensprachliche
Handgriffe beibringen lassen. Die beiden Affen haben angefangen, sich miteinander
in der menschlichen Taubstummensprache zu unterhalten. Koko hat Mike als erstes
die Zeichen für «Koko» und «Kitzeln», was sie besonders gern mag, gelehrt und
spricht heute 350 Wörter. Sie versteht nicht nur handfeste Dinge, die man essen oder
mit denen man spielen kann, sondern auch abstrakte Begriffe wie «Glück» oder
«Mitleid». Koko scheut sich auch keineswegs davor, ihre eigenen Wörter zu erfinden.
So bezeichnet sie ein etwas hartes mexikanisches Kuchengebäck als «Stein-
Kuchen» oder Pennys neuen Ring als «Finger-Halsband».
Man kann sich nun die Situation vorstellen, dass Koko und Mike allfälligen Kindern
die Taubstummensprache beibringen und diese wiederum ihren Kameraden.
Bananenstauden voller gestikulierender Gorillas wären bald die Folge, anstelle von
Taubstummensprache würde man bald von Affensprache sprechen, und auch eine
Zeitschrift für angewandten Gorillaklatsch würde kaum lange auf sich warten lassen.

31



Zugegeben, dies mag leicht übertrieben sein. Es stimmt dennoch etwas sonderbar,
wenn Penny Patterson ihren ohne jeden Zweifel interessanten und wichtigen
Versuch so militant gegen jede Infragestellung verteidigt und sich auf keinerlei Diskussionen

einlassen will. Mag sein, dass die Statements von San Franziscos Zoodirektor
Saul Kitchener nicht der Weisheit und vor allem der Grosszügigkeit letzter Schluss
sind, doch seine masslose Karikierung durch den Interviewer klingt zu sehr nach
verzweifelter Rechtfertigung. Wer Tabus brechen will, kann sich offenbar eine Position
der Schwäche nicht leisten. Er müsste jedoch genügend Reserven haben, um auch
sich selbst in Frage stellen zu können.
Barbet Schroeder, der junge französische Regisseur, der vor allem durch seinen
Dokumentarfilm über Idi Amin, den Diktator von Uganda, internationale Anerkennung

gefunden hat, aber auch so verschiedene Streifen wie «More», «La Vallée» und
«Maîtresse» gedreht hat, schildert in seinem distanziert-nüchternen, abendfüllenden
Filmessay ein faszinierendes, vom amerikanischen Magazin «National Geographie»
gefördertes, wissenschaftliches Experiment. Er zeichnet aber ebenfalls — hoffentlich
nicht unbewusst — ein subtiles Krankheitsbild einer angeschlagenen und von
Gewohnheitsterror gleichgeschalteten amerikanischen Gesellschaft. An einer Stelle des
Films bezeichnet die Psychologiestudentin Penny, die wie viele Psychologen oft
eher den Eindruck eines Patienten erweckt, ihren händeringenden Affen allen Ernstes

als «ersten weissen, amerikanischen und protestantischen Gorilla». An einer
andern Stelle berichtet sie voller Stolz, wie es ihr gelungen ist, Koko (Gorillas sind
Vegetarier) zum Verzehren eines Hamburgers mit Senf und Ketchup zu bringen. Ein
weiterer schmatzender Kunde für McDonalds Förderband-Imbiss...
Penny Pattersons Experiment erinnert an einigen Stellen leider peinlich an Alltagsszenen

mit frustrierten und vereinsamten Jungfern fortgeschrittenen Alters, die für
ihre Umwelt nur Verachtung und Klatschhetze übrig haben, aber fast in Tränen
ausbrechen, wenn Fifi oder Fofo von einem Regentropfen auf die Nasenspitze getroffen
werden, oder an die kitschige Tierliebe gewisser Ehepaare, die ihre kinderlose
Existenz mit Masslosigkeit in der Säuglingspflege ihres Jungdackels zu kompensieren
versuchen. Ich weiss davon ein Lied zu singen, eine Kollegin arbeitet als Hundecoif-
feuse...
Möglicherweise bin ich ein Opfer einer übertriebenen Sensibilisierung gegen derartige

Auswüchse. Doch bei einigen Verhaltensweisen, die Koko aufgedrängt worden
sind, haben sich meine Nackenhaare gesträubt. Ein schlechtes Indiz. Genügt es denn
nicht, wenn neun Millionen Amerikaner spinnen? Müssen wir jetzt auch noch
Millionen von Gorillas verrückt machen? Urs Odermatt

Wilhelm Busch - Die Trickfilmparade: Max und Moritz und andere
Streiche
BRD 1 978. Regie: Hermann Leitner (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 79/45)

Müssen sich die Filmproduzenten auch noch über Wilhelm Busch hermachen Sind
sie so arm im Geiste oder ist es, dasssie Wilhelm Busch keine Filmrechte mehr
abzukaufen brauchen Vermutlich beides; denn was den Kindern üblicherweise im Kino
geboten wird, ist mehrheitlich dermassen geistlos und unter allem Hund, dass der
Griff zum «Bilderbuch» das kleinere Übel bleibt. Wem es Trost sein kann: Es hätte
ihnen auch ein dümmeres Buch in die Hände geraten können, und sie hätten sehr viel
unvorsichtiger damit umgehen können Behutsamkeit in der Behandlung der
Bildgeschichten ist ihnen nicht abzusprechen. In gekonnter Weise halten sich die Trick -
filmzeichneran den Stil und die Zeichentechnik Büschs. Ein Reiz mochtefürsie darin
liegen, dass Wilhelm Büschs gezeichnete Geschichten dem Trickfilm sehr nahe
stehen.

Mehr Vergnügen als an Hans Huckebein -dem Unglücksraben, derdem Likör erliegt
- finden die Kinder im «Bad am Samstag abend», dem Streit der Brüder in der Bade-

32



wanne, der zur vollständigen Demolierung des Badezimmers ausartet. Sehr hübsch
und rasant läuft «Die Rutschpartie» über die Leinwand, der Schlitten, der, ausser
Rand und Band geraten, sich alles im Wege Stehende auflädt und, wupps, über den
Felsen hinaus in die Tiefe saust, wo die ganze Gesellschaft kopfüber im Schnee stekken

bleibt, jedoch heil und ganz bis auf die Töpfe der Hausiererin wieder daraus
herauskrabbelt. «Der hohle Zahn» dann ist recht schauderbar, das Attentat auf Lehrer
Lämpel frech, und Max und Moritz als unheilbare und unbelehrbare Lausbuben zahlen

den Körnerpreis für ihre bösen Taten.
Wilhelm Busch wird den Kindern von heute zum Märchenerzähler. Kein Kind kann
die idyllischen Dorfansichten und dies «einfache Leben» in eine Beziehung zu seiner
eigenen Wirklichkeit setzen; fern und fremd wie im Märchen bleiben ihm Herd und
Sauerkrauttopf der Witwe Bolte, und die Maikäfer im Bett des Onkel Fritz sind ihm zu
unbekannten Tieren geworden. So fällt auch Büschs aufgehobener Zeigefinger, der
moralisch anklagende — stets hinweisend auf das schlimme Ende — nicht ins
Gewicht, und ist die böse Mühlengeschichte besser zu ertragen.
Aufschlussreich scheinen mir zwei Sequenzen zu sein, die, von Wilhelm Busch nicht
gezeichnet, im Film sehr deutlich ausgeschlachtet sind. Während die beiden Freunde
in den Kornsäcken vom Bauern zum Müller geschleppt werden, stehen auf dem
Dorfplatz alle die vorher schon «Geschädigten» beieinander, unterhalten sich gegenseitig

lustvoll über die Verderbtheit der Buben und lachen hämisch und schadenfreudig
händereibend im Gedanken an ihre reichlich verdiente endgültige Zerstörung.

Die Mahlszene, die bei Busch in zwei Bildern erledigt ist, wird im Film zur genüsslichen

Sequenz: Von Rad zu Rad schleudert es die Buben, hin und her und immer
wieder, quetscht sie und zieht sie in die Länge, bis sie zwischen den grossen schweren

Mahlsteinen endlich restlos zerrieben sind. Diese beiden Bildfolgen sind für mich
der Beweis, dass, die solches erfunden haben, nicht ausschliesslich mit Liebe zu
Kindern und ihnen zur Freude gezeichnet haben — mit diesen Übertreibungen denunzieren

sie sich selber und ihre Erwachsenenmentalität. Schade.
Die starke Kolorierung kann dem Film verziehen werden, findet sie sich doch auch in
gewissen billigen Buchausgaben. Den Kommentar zum ersten Teil spricht Theo Lin-
gen, Heinz Rühmann liest dann «Max und Moritz». Beide sind in die übertriebene
Kindersprache gefallen, die Grossen im Verkehr mit Kleinen unausrottbar eigen ist.
Hier in der Schweiz wird man sich ihrer wohl nicht achten ; die einen, weil sie ihren
Busch beinahe auswendig kennen, die andern, weil sie solches Deutsch kaum
verstehen und die Bildersprache auf den Kommentar ebenso gut verzichten könnte. Das
Schlimmste ist und bleibt die Musik: Wozu in aller Welt ist diese Hintergrundschnulze

gut? Was soll solch langweiliger Zuckerguss? Geht den Erwachsenen die
Stille auf die Nerven, gäbe es bestimmt genug fröhliche kurze Zwischenmus\k, das
steht ausser Zweifel.
Alle diese Einwände sollen die Qualitäten des Filmes nicht verteufeln. Er ist einer der
poetischsten Kinderfilme, die ich gesehen habe. Wie sehr er Kindern gefallen kann,
weiss ich nicht. Vielleicht sind sie schon so sehr auf «action» getrimmt, dass nicht
mehr alle den Zugang zu solch einfachen Märchengeschichten finden können.

Elsbeth Prisi

Rauchen oder Nichtrauchen...
tv. «Der Duft der grossen weiten Welt» heisst ein 45minütiger Film, den der Bieler
Filmemacher Mario Cortesi («Yesterday When I Was Young», «Ein Sommer mit 13»)
fürs Fernsehen DRS, Ressort Jugend, realisiert. Cortesi will dem jungen Zuschauer
ein möglichst objektives Bild über das Rauchen und seine Problematik vermitteln
und ihm die Entscheidung «Rauchen oder Nichtrauchen»selber überlassen. «Unsere
Verantwortlichkeit», so Cortesi, «liegt dort, dass wir dem Jugendlichen ein möglichst
breites Spektrum an Informationen geben». Trotz dem ernsten Thema soll der Film
nicht stur ernst sein. Er wird aufgelockert durch Songs, Interviews, Statements und
Spielfilmszenen.

33


	Filmkritik

