
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 30 (1978)

Heft: 6

Rubrik: Filmkritik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FILMKRITIK
Violanta
Schweiz 1976. Regie: Daniel Schmid (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 78/
84)

«Der Nostalgiker unter den Schweizer Filmemachern», «Meister der ,neuen
Dekadenz'», «dekadenter Ästhet», «Melodramatiker», «Traumtänzer», «Aussenseiter»,
«unter den Contestataires' unseres Landes der,gefährlichste'», «Vertreter des reinen
Kinos», «Gratwanderer am Abgrund des Kitsches» - so lauten einige Bezeichnungen,

mit denen versucht wurde, den 1941 in Flims geborenen Daniel Schmid und
sein bisheriges Werk zu charakterisieren. Mehr oder minder mögen diese Schlagworte

sogar zutreffend sein, aber so einfach etikettieren lässt sich Schmid nicht.
Seine bisherigen Werke («Thut alles im Finstern, Eurem Herrn das Licht zu ersparen»,
1971, «Heute Nacht oder nie», 1972, «La Paloma», 1974, «Schatten der Engel»,
1976) schillern zwischen Tag und Traum, Dekadenz und Nostalgie, zwischen
Gesellschaftskritik und wildwuchernder Phantasie, die in üppigen Dekors von sinistrer,
morbider Schönheit schwelgt. Seine Filme sind geprägt von den Stilmitteln bürgerlicher

Trivialkunst, die Schmid jedoch nicht einfach reproduziert, sondern er macht
durch Übertreibung, etwa des Melodramatischen oder der überbordend ausstaffierten

Dekorationen, Abgründe sichtbar. Schmid : «Das ist eines der Stilprinzipien, die
ich habe in meinen Filmen : dass ich alte Formen benutze,dass ich Klischees benutze,
wobei die Gefahr bei Klischees immer ist, dass sie auf einen selbst zurückschlagen.»
Es wäre jedoch völlig verfehlt, Daniel Schmid mit den von ihm verwendeten Stilmitteln

und Klischees zu identifizieren.
Der Hotelierssohn Schmid sagt von sich, er habe «die Schweiz verlassen, mit
19 Jahren, um zu vermeiden, in die Strukturen der Gesellschaft einzutreten: Die
Schweizer Bourgeoisie ist eine der stärksten der Welt, weil sie in ihrer Geschichte nie
Momente der Unsicherheit hatte, Momente des Sich-selbst-Prüfens, der Krise.»
Schmid ist von diesem Bürgertum, dessen Erscheinungsformen er in seinen Filmen
künstlerisch überhöht und verfremdet darstellt, fasziniert und zugleich abgestossen.
Aus dieser ambivalenten Beziehung erwächst Schmid eine schöpferische Spannung,
die der Motor seines Schaffens ist. «Ich kann zugleich eine Sache toll finden und sie
verachten, ich habe nicht ein so klares Verhältnis zu den Dingen wie viele Leute».
Dieser Zwiespalt, die Vertrautheit mit und Faszination durch den Stoff und die
gleichzeitige Distanzierung von ihm, erschwert es dem Zuschauer, Schmids Filme in
einer der gängigen Rubriken unterzubringen. Seine Filme sind Fabeln, die offenbleiben

für mancherlei Interpretationen. Das besagt aber keineswegs, dass ihnen ein
Standpunkt fehle. Schmid reflektiert in seinen Filmen seine, wie er selbst sagt,
verfälschten Beziehungen zur Realität. Gefragt, welche Motive ihn zum Filmemachen
geführt haben, antwortete Schmid : «Ich glaube, dass der Film eine sehr künstliche
Kunst ist, die nichts mit der Wirklichkeit zu tun hat : Er ist totale Fiktion. Es ist schwierig

zu erklären, aber ich hatte immer, seit meiner Kindheit, eine sehr starke Beziehung

zum Künstlichen und eine ziemlich gebrochene Beziehung zu dem, was man
die Wirklichkeit nennt. Ich liebe es, Geschichten zu erfinden, sie mir zu erzählen,
die Flüchtigkeit eines Moments zu erhaschen, ihn zu.fixieren, durch ein schwebendes

Bild zwischen zwei Welten zu fixieren. Die absolute Wahrheit existiert nicht für
mich. Ich glaube an kein System, da, wenn es einmal etabliert ist, jedes System,so
verführerisch es auch sein mag, sich von seiner originellen Idee entfernt und
unmenschlich wird, weil die Minderwertigkeit immer die Oberhand bekommt. Weil jede
Grösse bröcklig wird und sich durch die Schuld der Menschen abnutzt.»

*
19



An Conrad Ferdinand Meyers Novelle «Die Richterin» (1885) habe ihn das pathologisch

Unklare, das Unschweizerische interessiert, hat Daniel Schmid erklärt. In der
Tat ist Meyers Novelle ein düsteres Werk voller leidenschaftlicher Gefühle und
gewalttätiger Handlungen, erzählt in einem gewaltsam übersteigerten Freskostil. Es ist
die Geschichte der Richterin Stemma, die zurZeit der Kaiserkrönung Karls des Grossen

mit strenger Hand in einerTalschaft Rätiens über Recht und Ordnung wacht, und
ihrer Tochter Palma, die sich in ihren Halbbruder Wulfrin verliebt, der ihre Gefühle
erwidert. Aber Stemma ist nicht die, die sie scheint: Die für das Volk über allem
stehende Richterin ist auch eine Verbrecherin — sie hat ihren Gatten, Wulfrins Vater,
umgebracht. Als ihr Geheimnis von ihrer Tochter entdeckt wird, spricht sich die
«grosse Sünderin» selbst das Urteil und nimmt Gift. Dabei hat sich herausgestellt,
dass Palma und Wulfrin keine Geschwister sind : Wulfrin stammt aus der ersten Ehe
von Stemmas Gatten, und Palma ist nicht dessen Tochter, sondern die ihres Geliebten

Peregrinus, den Stemmas Vater umgebracht hat. So dürfen Wulfrin und Palma
mit dem Segen des von Rom über Rätien heimkehrenden Kaisers Karl doch noch ein
Brautpaar werden.
Das Wulfrin-Palma-Verhältnis in dieser um Morde, Selbstmorde, Ehebruch und
Inzest kreisenden Geschichte haben Sigmund Freud und Otto Rank überzeugend auf
Kindheitserlebnisse Meyers zurückgeführt: «...wird man leicht hinter der historischen

Einkleidung dieser Erzählung die ursprüngliche Familienromanphantasie des
Knaben erkennen, der seiner Mutter eheliche Untreue andichtet, um seine Verliebtheit

in seine Schwester zu rechtfertigen und der Anstössigkeit zu entkleiden.» Das
fiktive Geschwisterverhältnis widerspiegelt inzestuöse Gefühle Meyers zu seiner
Schwester Betsy. C. F. Meyer bedient sich hier, wie auch in anderen Werken, der
Form der historischen Novelle einzig und allein, um seine eigenen Erfahrungen und
Anschauungen darin unterzubringen. «Ich ziehe sie dem Zeitroman vor, weil sie mich
besser tarnt und den Leser in grösserer Distanz hält. Unter der Hülle einer objektiven
und äusserst künstlerischen Form bin ich also ganz subjektiv und individuell» (aus
einem Brief Meyers). «Die Richterin», so erinnert sich Meyers Schwester, sei das
einzige Werk ihres Bruders gewesen, von dem er ihr, während er es komponierte,
niemals gesprochen habe, das einzige, das sie erst in Buchform zu sehen bekommen
habe...

Ursprünglich hätte Daniel Schmids Verfilmung der Meyer-Novelle ein Beitrag zur
Reihe «Verfilmte Schweizer Literatur» des Fernsehens DRS werden sollen, musste
dann aber, wie auch Thomas Koerfers «Alzire», ausserhalb dieses Projektes als

20



Koproduktion der Zürcher Condor-Film und der Genfer Artcofilm verwirklicht werden.

Schmid hat, zusammen mit Wolf Wondratschek, dem Mitverfasser des Drehbuches,

die Vorlage sehr frei in seine ureigene Form- und Bildersprache umgegossen.
Auch er ist, ganz im Sinne Meyers, «subjektiv und individuell» geblieben. Die Hand-
lung wurde aus dem deutschen Frühmittelalter in eine mythisch-zeitlose Epoche verlegt

und spielt nicht auf Meyers Burg Malmort, sondern im Palazzo der Familie Salis
in Soglio (Bergell), von der Schmid mütterlicherseits abstammt. Die historisierende
Sprache wurde ihres umständlichen, sperrigen Charakters entkleidet, und auch die
altertümlich klingenden Namen wurden geändert : Stemma wurde zu Violanta (Lucia
Bosé), Comes, ihr Mann, zu Simon (Francois Simon), Peregrinus zu Adrian (Raul
Gimenez), Faustine, eine Spiegelfigur Stemmas/Violantas, die ebenfalls ihren Mann
umgebracht hat und Selbstmord begeht, zu Alma (Ingrid Caven), Wulfrin zu Silver
(Lou Castel), Palma zu Laura (Maria Schneider) und Graciosus, der von der Mutter
für Palma vorgesehene Bräutigam, zu David (Luciano Simioni). Alle diese Massnahmen

haben dazu beigetragen, die Geschichte von realistischem Ballast zu befreien
und sie zur zeitlosen Parabel zu gestalten.
Als Silver, dem Laura noch nie begegnet ist, nach Jahren der Abwesenheit zurückkehrt,

sind die Vorbereitungen zur Hochzeit Lauras mit David in vollem Gang. Die
Begegnung Silver-Laura stürzt nicht nur die beiden jungen Menschen in eine
Verwirrung der Gefühle, sie holt auch Violantas verdrängte, dunkle Vergangenheitin ihr
Bewusstsein zurück, eine schuldbeladene Vergangenheit, die nach Sühne drängt.
Violantas Bruder Fortunat (Gérard Depardien) hatte sie beim Würfelspiel an Simon
verspielt. Fortunat wurde ermordet, ihr Geliebter Adrian, der Vater Lauras, ebenfalls.
Violanta vergiftete ihren Mann Simon, den Vater Silvers. Die Geister der Toten nehmen

immer stärker von den Gedanken der Lebenden Besitz, werden zur bedrohlichen
Wirklichkeit, die von der Realität des Lebens nicht mehr zu unterscheiden ist. Die
Traumbilder und Alpträume Violantas, Silvers Begegnung während eines Gewitters
mit Lebenden und Toten, darunter seine verrückt gewordene Mutter(Anne-Marie
Blanc), in einer Höhle sind in einem Grenzbereich zwischen Diesseits und Jenseits
angesiedelt, das die Lebenden in einen untergründig dämonischen Bann schlägt, aus
dem es bei Schmid kein erlösendes Erwachen mehr gibt wie in Meyers Vorlage.
Schmid und Wondratschek haben den Schluss geändert: Nachdem Laura die Schuld
ihrer Mutter entdeckt hat, wird das Geheimnis von den beiden Frauen gewahrt.
Violanta überträgt Laura die Macht über das Tal. Die Wahrheit könnte diese Macht
gefährden. So heiratet Laura nicht Silver, sondern David, während sich Violanta, vor
den Hochzeitsgästen unbemerkt, vergiftet. Das Böse zeugt immerfort Böses, und
Laura und David bilden ein neues falsches Paar, das vermutlich wiederum ein
falsches Paar hervorbringen wird.

*
Faszinierend in «Violanta» ist die unerbittliche Folgerichtigkeit, mit der die Tragödie
sich entwickelt, ist die nahtlose Verbindung der verschiedenen Ebenen von Realität,
Erinnerung, Traum und Vision. Faszinierend auch die perfekte formale Gestaltung,
die unheimlich stimmige Musik Peer Rabens, die hervorragenden Darsteller, die
grossartige Kameraarbeit Renato Bertas. Für mein Empfinden aber geradezu
ausserordentlich ist, wie Schmid und Berta die Berglandschaft des Bergells in das Geschehen

einbeziehen. Im ersten Drittel des Films erfasst die Kamera in einem atemberaubenden

Kreisschwenk das Tal und die Berghänge bis zu den schneebedeckten Gipfeln

empor, gleichsam einen magischen Kreis beschreibend, in dem die Menschensamt
ihrem Tun unausweichlich gebannt sind. Durch solche und andere Stilmittel

erhält die Geschichte um Violanta und das «Geschwisterpaar» eine magische, ja
mythische Dimension, in der Lebende und Tote sich zu einem gespenstischen
Lebens- und Todesreigen finden. Aber Schmid wäre nicht Schmid, würde er diese
magischen Bilder nicht immer wieder brechen, verfremden, in Distanz rücken.
Schmids frühere Filme waren gekennzeichnet durch eine grössere stilistische Extra-

21



vaganz, exotischen Manierismus, überbordende Phantasie und einen lehrstückhaften
gesellschaftskritischen Hintergrund. Dieser ist, versteckter zwar, auch in «Vio-

lanta» vorhanden. Hingegen ist Schmids Stil, vielleicht zum Leidwesen vieler seiner
bisherigen Bewunderer, beherrschter, «klassischer» geworden, geprägt von einer
kühlen, beklemmenden Ästhetik. Zum ersten Mal hat er die Landschaft, in der er
aufgewachsen ist, in einen Film integriert. Mit dieser Landschaft verbinden ihn Erinnerungen

an die eigene Kindheit: «Es ist so etwas wie ein Heimkommen zu sich selber,
gleichzeitig aber auch ein Weggehen, weil man doch nicht heimkommt. Es ist auch
ein Fremdheitserlebnis, die Begegnung mit meinen Kindheitsvorstellungen»
(Schmid in einem Interview in ZOOM-FB 15/77). Daniel Schmid ist selbst in einem
männerlosen Haushalt aufgewachsen. Er hat erlebt, wie die toten Männer im Be-
wusstsein ihrer Frauen weiterexistierten, wie die Frauen mit ihren toten Männern
weiterlebten. Nicht zuletzt dank dieses eigenen Erfahrungshintergrundes konnte es
Schmid gelingen, Violantas völlig ineinander verwobene innere und äussere Welt in
derart eindrückliche, stimmige Bilder umzusetzen. Franz Ulrich

Tod oder Freiheit
BRD 1977. Regie: Wolf Gremm (Vorspannangaben siehe Kurzbesprechung78/69)

Etwas kann gleich eingangs erledigt werden: Gremm hat, was die äusseren
Handlungselemente anbelangt, sicher am meisten Schillers «Räubern» entnommen. Was
er aber aus dem Stoff macht, hat überhaupt nichts mehr mit dem in unbändigem
Pathos hingeworfenen Schauspiel um gesellschaftliche Zustände und philosophische

Prinzipien zu tun. Der Film will also keine jener subventionssicheren
Literaturverfilmungen sein, die die Bundesrepublik in letzter Zeit heimsuchen. Also soll und
darf man zunächst nicht einfach Film und Drama vergleichen. Auch sind wohl die
Zeiten vorbei, wo man aus blossem Respekt es nicht hätte wagen dürfen, klassische
Literatur als Rohmaterial für irgendwelche Zwecke zu verwenden. Die Frage ist nicht,
ob, sondern wie das Material verarbeitet, verwertet — oder eben auch verwurstet
wird.
Gremm hat aus dem «Räuber»-Stoff einen abenteuerlichen Action-Film machen
wollen. Regina Ziegler, die Berliner Produzentin, die den Film zusammen mit der
deutschen Paramount-Ablage herstellte, ist überzeugt, dass damit «auch noch die
Leute im letzten Kleinstadtkino» zu unterhalten sind. Und um dieses Ziel zu
erreichen, flog man extra Action-Spezialisten aus England herbei, die es eigentlich im
Griff haben sollten. Trotzdem ist nicht so viel daraus geworden, wie möglich gewesen

wäre. Der Versuch, Abenteuer zu produzieren, die den amerikanischen
Hollywoodmustern den Platz hätten streitig machen können, blieb bloss selber abenteuerlich,

indem es offenbar beim Drehen mit in dieser Sparte völlig unerfahrenen Spielern
turbulenter zuging, als für den Film fruchtbar gemacht werden konnte.
«Tod oder Freiheit» ist eine Geschichte, die 1750 in Süddeutschland spielt. Darin
geht es um die brutale Willkürherrschaft eines Fürsten, um eine Gruppe Aufständischer,

um eine Grafenfamilie, deren ältester Sohn in die Auseinandersetzungen gerät,
um Intrigen des jüngeren, benachteiligten gegen seinen Bruder. Es geht um Liebe
und Eifersucht, um Überfall und Kampf, um Folter und Verrat. Sämtliche Register des
traditionellen Degen- und Reiterfilms werden gezogen, wie kaum zuvor im
deutschen Film, und dennoch geht das Ganze nicht auf, nicht einmal als Unterhaltungsfilm.

Zuvieles stört darin.
Da ist einmal der Eindruck, alles schon gesehen zu haben, nur um einiges gekonnter:
angefangen bei den aus dem Italowestern bestens bekannten Pistolen in der
ausgehöhlten Bibel bis zu den mehr schlecht als recht kopierten Schiess-, Fecht- und
Schlagwettbewerben. Mit blassen Nachahmungsversuchen sind da keine Lorbeeren
mehr zu holen, auch nicht mit einer Story, die etwas sozialkritisch aufgemotzt ist.
Doch dazu später noch Genaueres. Mindestens so schwer wiegt das schlechte Spiel

22



der Darsteller. Mario Adorf vielleicht ausgenommen, wirken alle, selbst Gert Fröbe,
mehr oder weniger künstlich, wenn nicht sogar lächerlich, am peinlichsten der
jüngere Sohn des Grafen (Wolfgang Schumacher), aber auch die erfahrenere Erica Plu-
har als Baronin, die sich zu den Revoluzzern durchmausert, um zu dokumentieren,
dass auch Frauen immer tapfer gegen Ungerechtigkeit und für Freiheit gekämpft
haben. Man hat oft im Voraus Angst, es könnten den Spielern Fehler unterlaufen,
auch wenn Mimik und Gestik dann einigermassen plausibel erscheinen.
Es wären ganz eigenartige Schnitte zu kritisieren, indem Bilder ganz einfach nicht
zusammenpassen, etwa wo die Bande nach ihrer Flucht durch den Brunnenschacht
wieder zur Ruine hinaufblickt. Unwahrscheinlichkeiten stören mehr als sonst, es gibt
die fehlenden oder kaum einleuchtenden Motivierungen und das eigenartig komisch
wirkende reale Dekor dieser offenbar erst kürzlich frisch renovierten süddeutschen
Schlösser und Burgen (dass das so aufgebaut wurde, kann ich mir jedenfalls nicht
vorstellen).
Der grösste Mangel des Films ist aber der, dass man den Eindruck nicht los wird,
mittels dieser trivialisierten «Räuber»-Story sollten, trotz unterhaltendem Gewand
und verborgen hinter historischem Brimborium, dennoch aktuelle Fragen
angeschnitten werden. Gremm selber bezieht sich wohl zum einen ganz einfach auf die
Tradition der Karl-May-Filme mit deren «ungeheurer Sympathie für Minderheiten:
die Indianer». Aber er findet es auch «aufregend, dass wir z. B. auch ,gute' Rebellen
hatten», «Volkshelden, die damals gebraucht wurden...». Wenn das Anspielungen
sein sollen auf Diskussionen, wie wir sie heute um die Frage berechtigter oder
unberechtigter Rebellion und um damit verbundene Methoden zur gesellschaftlichen
Veränderung führen, dann muss klar werden, dass Filme wie «Tod oder Freiheit» nichts
taugen, weil sie als kommerziell-seichte Ware nach Gebrauch weggelegt, vergessen
werden. Für eine echte, brisante Auseinandersetzung müsste man sich dann doch

23



wieder mehr an Schiller orientieren. Ihm wurde aufgrund seines Werks von Herzog
Karl Eugen das Dichten verboten und Festungshaft angedroht. Er sah sich gezwungen,

aus Stuttgart zu fliehen, um nicht der herzoglichen Repression zu erliegen.
Filme, wie derjenige von Gremm, sind somit aus der Situation heraus, in der sie
entstanden, als Produkte erkennbar, die, obwohl sie es vorgeben, nicht einfach nur
unterhalten, sondern in etlichen Andeutungen Flucht vorder aktuellen Situation in eine
romantisch-unverfängliche Vergangenheit signalisieren. Nikiaus Loretz

THX1138
USA 1972. Regie: George Lucas (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 78/82)

Der späterhin mit dem Science-Fiction-Spektakel «Star Wars» (aber auch mit dem
bescheideneren und viel hübscheren «American G raff itti ») bekannt gewordene
amerikanische Autor und Regisseur George Lucas drehte diesen weitaus
persönlicheren, engagierteren und auch schwierigeren Science-Fiction-Film noch weitgehend

als Unbekannter. Der Film fand seinerzeit zunächst nur in den angelsächsischen
Ländern (in denen sowohl das an Science-Fiction speziell interessierte Publikum

wie auch das Interesse des breiten Publikums für Science-Fiction traditionell
grösser sind als bei uns) einige Beachtung. Bei uns blieb er obskur, für einige wenige
bestenfalls legendär- bis in neuester Zeit Science-Fiction-Filme auch in Europa
zumindest vorübergehend etwas mehr in Mode kamen, als es sonst der Fall gewesen
ist. Jetzt kommt er spät, aber nicht zu spät auch in der Schweiz noch heraus.
«THX 1138» spielt in einer unbestimmten Zukunft in einem unterirdisch angelegten
stadtartigen Gemeinwesen, das sich vor allen Dingen durch eine nahezu lückenlose
kybernetische Kontrolle sämtlicher Daseinsbereiche, also auch der privaten
auszeichnet. Video, Comuter, Drogen und weitere fortgeschrittene Techniken und
Kommunikationsmittel steuern und überwachen praktisch jedes kleinste Ereignis, das
überhaupt irgendwo im Innern des Molochs Zivilisation eintritt. Sie halten das künstliche

Gleichgewicht des Ganzen, «Ruhe und Ordnung», aufrecht, sie sorgen für den
geplanten, reibungslosen Ablauf von allem und jedem (auch der Unfälle), für die
ungestörte Abwicklung von Arbeit, Freizeit, Konsum, kurzum für das Funktionieren
des allgemeinen Lebensglücks. Das Individuum scheint ausgelöscht, zum Dasein
eines Maschinenbestandteils reduziert, denn sosehr es in allem bedient ist, sosehr
muss es in allem auch wieder dienen. Es heisst denn auch ganz entsprechend gar
nicht mehr mit richtigem Namen, sondern ist nach Art unserer Autonummern mit
einem Präfix aus drei Buchstaben und einer vierstelligen Zahl bezeichnet. Im alltäglichen

Umgang werden aus diesen Bezeichnungen Kurzformen abgeleitet: der Bürger

«THX 1138», der Held des Films, heisst zum Beispiel kurzerhand «Tex».
An einem Tag wie jedem anderen in der Metropolis — da er wie immer berufshalber
mit radioaktiven Materialien hantiert und weiter nichts Ungewöhnliches sich ereignet

als die laufenden kleinen Strahlenlecks, bei denen eine keineswegs
überdurchschnittliche Zahl von Bürgern ihr Leben lässt —, verspürt Tex ein unerklärliches
Unwohlsein, undefinierbare Störungen, ein merkwürdiges, nie zuvor dagewesenes
Ungleichgewicht im Verhältnis von psychischem und physischem Input und Output. Er
sucht anweisungsgemäss Rat beim künstlichen Gott der Metropolis, einer leeren
Fiktion, die über ein seelsorgerisches Fernsehen den Bürgern Segnungen und einfältige

Ratschläge ins Ohr säuselt : «Kauft mehr jetzt — und seid glücklich», und im weitern

zum pflichtschuldigsten Einhalten des vorgeschriebenen Drogenkonsums
ermahnt. Doch das fehlerhafte Funktionieren des Bürgers Tex ist offensichtlich schon
zu weit fortgeschritten, als dass es mit salbungsvollen Sprüchen und besänftigenden
Chemikalien so leicht wieder aus der Metropolis zu schaffen wäre : Das erweist sich
daran, dass er nicht nur (was schon aussergewöhnlich ist) die Versuchung verspürt,
mit seiner Lebensgefährtin LÜH 3417 der körperlichen Liebe zu pflegen, sondern
dieser Versuchung auch noch nachgibt, obwohl auf derlei «sexuelle Perversion» wie
24



auf alle Überbleibsel von naturhaftem Gebaren die Einweisung in eine Art Irrenanstalt

steht (diese Einweisung wird von überlebensgrossen Androiden-Polizisten
besorgt, die vor dem Zuschlagen mit ihren Knüppeln allemal liebevoll flüstern: «Wir
wollen Dir doch nur helfen !»).
Der Klinik, in welche Tex auf diese Weise gelangt, entflieht er jedoch, denn bei ihm
versagen die Drogen, die bei andern bewirken, dass sie freiwillig bleiben. Auf seiner
Flucht aus dem kybernetischen Gemeinwesen wird er zwar ununterbrochen
überwacht und verfolgt, doch die Häscher lassen zuguterletzt auf Befehl eines Computers
von ihm ab : Dieser hat errechnet,dass der Flüchtige ohnehin schon mehr Schaden in
der Metropolis angerichtet hat, als er jemals wird abbezahlen können, und sich somit
ein Einfangen nicht lohnt. Für das Glück unrettbar verloren, entsteigt Tex den
unterirdischen Bereichen — einer riesigen untergehenden Sonne entgegen.
Lucas tut sich in diesem Film weniger durch Klarheit der Argumentation hervor —

vieles ist nur angetönt, einiges glattweg rätselhaft — als durch eine Fähigkeit,
Atmosphäre zu schaffen und die ausserordentlichen, hochkünstlichen Bilder, aus denen
der Film gewirkt ist, auf uns einwirken zu lassen. Was ihn interessiert hat, ist sichtlich
weniger die Logik der Metropolis (diese scheint gleichsam vorausgesetzt) als die
erdrückende Stimmung, die sich daraus ableitet. Die Menschen scheinen auf eine Art
Nullpunkt des Lebens und der Erlebensfähigkeit reduziert, da Gefühle nur mehr als
ferne Erinnerungen überhaupt vorhanden sind. Insofern als die Menschen darin doch
die grössere Rolle spielen als die Umgebung, als die Zivilisationsmaschine, die für
gewöhnlich das Hauptthema von Science-Fiction-Filmen abgibt, erhebt sich «THX
1138» einiges über den Durchschnitt der Produktion, auch wenn sich noch vieles
darin wacklig ausnimmt. In «Star Wars» hat Lucas später die Perfektion erreicht,
doch hat er ihr die persönliche Inspiration weitgehend geopfert. Pierre Lachat

Angst
Norwegen 1976. Regie: Addvar Bull Tuhus (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
78/72)

Ein Paar, unterwegs im Flugzeug. Beide so in den vierzig. Sie sorgt sich um das
daheim unter der Obhut eines siebzehnjährigen Mädchens zurückgelassene
Töchterchen. Er beschwichtigt. Unterdessen die beiden zuhause in Hochstimmung.
Gemeinsames Bad. Frohe Gesichter. — Da entfernt sich die Kamera. Es erscheint ein
Suchraster im Bild und man hört eine Kamera surren: Jemand will da am intimen
Geschehen im Haus ungebetenerweise teilhaben. In andern einleitenden Szenen
wiederholt sich dasselbe. Geschickt wird dem Zuschauer die ständige Präsenz einer
fünften, unsichtbaren Person fühlbar gemacht, ja er wird manchmal gar mit dieser
identisch, indem er mit deren Augen zu sehen gezwungen ist, ohne zu wissen, wer
sie ist. Schon das löst Angst aus, zu derdie Angst um die ohne ihr Wissen beobachteten,

bedrohten Figuren kommt.
Der Vater, ein von Kongress zu Symposium reisender Psychiater, begleitet von seiner
Frau, ist erneut unterwegs. Tove, das Kindermädchen, bewundert gerade seine
gescheiten theoretischen Ausführungen am Fernsehen (Thema: Der Aussenseiter), als
sich die fünfte Person, einer jener Aussenseiter, erstmals per Telephon bemerkbar
macht.
Der dritte Film des Norwegers Oddvar Bull Tuhus beginnt spannend und subtil. Er

steigert sich noch in der Beschreibung der Bedrohung, der Reaktionen des
Mädchens, das verängstigt Hilfe bei der Polizei sucht, auf die immer zudringlicheren
Telephongespräche. Er lässt sich dann ebenso Zeit in der Darstellung des Verhältnisses
zwischen dem überraschend auf der Bildfläche erscheinenden Bedroher und seinem
Opfer. Behutsam zeigt er, wie sich beide ein falsches Bild voneinander gemacht
haben : Er, der sich in seiner Kontaktscheu, in seinem Voyeurismus — als Ausdruck
seiner Beziehungsarmut — unter dem Mädchen nichts anderes als eine Sexbesessene

25



vorstellen konnte; sie, die aufgrund seiner hämisch-grausamen Telephonmonologe
einen verrückten, rücksichtslosen Vergewaltiger erwarten musste. Das Opfer beginnt
zu verstehen, zu helfen; der Eindringling, ein Patient des Psychiaters fängt an, sich
auszudrücken, sich dem Mädchen anzuvertrauen.
Gerade in dem Moment, wo sichtbar wird, dass es hier um auf zwischenmenschlicher

Ebene anzugehende Probleme geht, schlägt die zu früh in Gang gesetzte
Polizeimaschinerie zu, die für lange Einfühlung keinen Raum lässt. Aus dem Eindringling
wird ein Gejagter. Ohne Chance gelassen, verhält er sich entsprechend, wird zum
Geiselnehmer, und als solcher schliesslich wird er niedergestreckt. Die Polizei aber
wird für ihr «mustergültiges Verhalten» gelobt.
Man mag dem Film gegen den Schluss vorhalten, er werde platter, plakativer, einseitiger.

Er verliere an Subtilität, wo es um die Schilderung des Polizeieinsatzes geht.
Tuhus hat sich von Beginn des Films an für die Perspektive des Aussenseiters
entschieden. Und aus dieser Perspektive muss die tragische Unangemessenheit der
polizeilichen Haudegenaktion überdeutlich hervortreten, muss die Sensationslust
von Presse und Fernsehen (und diejenige ihrer Konsumenten) gesunden Zorn wek-
ken.
Gewiss bringt Tuhus Film thematisch nichts Neues. Man erinnert sich an Sidney
Lumets «Dog Day Afternoon», der brisanter, krasser und schlagender war. Aber
gerade die weniger spektakuläre, langsamere, ländlichere Art, das Thema Geiselnahme
zu untersuchen, könnte ebenso sehr haften bleiben, was heute umso wichtiger
scheint, wenn man an die zunehmende Lüsternheit bei einem breiten Publikum
denkt, mit der Geiselnahmen aufgenommen und dadurch gerade auch provoziert
werden.
Nach wie vor fehlt der Film, der das Thema in seiner heissesten Ausprägung, dem
Politterror, für einmal so subtil, statt reisserisch, darzustellen vermöchte.

Nikiaus Loretz

Der Umsetzer
BRD 1976. Regie: Benno Trautmann und Brigitte Toni Lerch (Vorspannangaben s.

Kurzbesprechung 78/83)

Thema des Erstlings von Benno Trautmann und Brigitte Toni Lerch ist die Sanierung
alter Häuser, das Umsetzen alter Menschen in Neubauten. «Gemeinnützige
Wohnbaugesellschaft» (GEWOGE) heisst die fiktive Firma in Westberlin, für die der
«Umsetzer» wirbt. Erspielt in einem Werbefilm mit, der für diese Gesellschaft gedreht wird
und den Betroffenen den Auszug aus der alten, billigen Wohnung in die
«gutgeschnittene Neubauwohnung» im Hochhaus vor der Stadt erleichtern soll. Viel
Schweiss und Überredungskunst kostet es, Menschen, die an ihrer Umgebung, an
ihren Nachbarn und Freunden hängen und sich in ihrer schlechtgeschnittenen
Altwohnung so wohlfühlen, zur Umsetzung zu konditionieren. Mit allen Mitteln, mit
Versprechungen, im Notfall auch mit Bestechungen, versucht die GEWOGE ans Ziel
und zu den Unterschriften zu kommen. Es gelingt nur mit äusserster Geduld, und es
geschieht auch hie und da ein Unglücksfall : Da hängt sich ein altes Mütterchen in
der Wohnung auf, nachdem es kaum gelesen hat, worum es geht -für den «Umsetzer»

ärgerlich und völlig unverständlich. Als ein ganz Zäher entpuppt sich der
Nachtwächter Fritz Britz, der nicht einsieht, warum das Haus saniert (lies: abgebrochen)
werden soll, und sich weigert auszuziehen. Eine defekte elektrische Leitung tötet ihm
seine Frau, der Hund, sein treuer Nacht-Begleiter, wird ihm weggenommen, als er
den «Umsetzer» ins Bein beisst, der sich gewaltsam den Weg in die Wohnung
erkämpfen will. Ein Nachtwächter ohne Hund ist keiner mehr. Ohne Arbeit, zahlungsunfähig

geworden, öffnet Britz den Gashahn, sich das Leben zu nehmen, aber sie
«gönnen» ihm nicht mal dies — das Gas wird abgestellt. Nach drei Jahren aussichtslosen

Kampfes wird er endlich «freiwillig» abgeführt und landet im Obdachlosenheim.
Der Werbefilm, unterdessen gebrauchsfertig geworden, dient dem «Umsetzer»

26



für seine Instruktionsabende. Doch da läuft ihm schon wieder dieser Querschläger
Britz ins Lokal, warnt die Anwesenden und hetzt die Leute gegen ihn auf..
Die geschlossene Form dieses Dokumentar-Spielfilms (nach wahrer Begebenheit
gedreht) wird durch die Werbefilmer im Film aufgebrochen, ohne aus den Fugen zu
gehen. Die alten Leute, das sei besonders hervorgehoben, sind in aller Hilf- und
Ratlosigkeit, jedoch ganz ohne Sentimentalität und Weinerlichkeit ins Bild gebracht. Die
Bilder aus ihrem Leben in den alten Berliner Strassen sprechen ohne betonten
Kommentar für sich selber und zeigen die lebendige Struktur von Wohngebiet und
Menschenschicksalen, die eng ineinander verwoben sind. Dem alten Britz gelingt es, aus
seiner abgeschobenen Situation das einzig Richtige zu machen: Wenn schon sein
eigener Widerstand gewaltsam gebrochen wurde, will er wenigstens die Andern vor
falschen Versprechen warnen. Was im Film nicht klarzum Ausdruck kommt, sind die
rechtlichen Möglichkeiten, die diese meist sehr alten Leute hätten, um sich gegen die
«Umsetzung»zur Wehrzu setzen. Es entsteht ein Undefinierter Eindruck, ein gemeinsamer

Widerstand könnte solche Manipulationen eventuell verhindern.
Die Wohnsituationen von Westberlin können nicht ohne weiteres auf die Schweiz
bezogen werden, jedoch herrschen auch bei uns vielerorts sehr ähnliche Zustände.
Ich kann mir vorstellen, dass ein solcher Film, etwa an Altersnachmittagen gezeigt,
Anregung böte, nach Mitteln zu fragen und zu suchen, die in ähnlichen Lagen hier
zur Verfügung stehen, und auf diese Weise viel Angst und Unsicherheit abbauen
könnte. Elsbeth Prisi

TV/RADIO-KRITISCH
Die Stadtverbesserer

Zur Sendung «Nid naalaa gwinnt oder Die Stadtverbesserer, Fernsehen DRS,
13. März

Der Dokumentarfilm von Ursula Rellstab und Christian Senn, produziert vom Ressort
Religion/Sozialfragen des Fernsehens der deutschen und rätoromanischen Schweiz,
der am 13. März ausgestrahlt wurde, heisst leider nur im Untertitel so, wie er heissen
müsste: eben «Die Stadtverbesserer». Aus jenem unergründlichen Missverständnis
des «Volkstümlichen», das im Programm des Deutschschweizer Fernsehens immer
etwa wieder zum Vorschein kommt, absolvierte man aber noch einen Schnellkurs
beim «Komödienstadl» (oder so) und setzte dann den Obertitel «Nid naalaa
gwünnt», der in seiner Beliebigkeit nur gerade noch durch «Jääsoo» zu überbieten
wäre. Dafür konnte man dann gegen Ende von «funktionaler Gemeinwesenberatung»

daherreden. Die Funktion eines «Gemeinwesenberaters» wurde aber
wiederum durch eine schlechthin kindische «graphische» Darstellung angedeutet. Diese
sprachliche Kompasslosigkeit ist allerdings bezeichnend: nicht für den Filmbericht,
sondern für die Schwierigkeit eines menschlichen Gesprächs zwischen den
Städtebewohnern und den Städteplanern.
Dass bei uns wie anderswo in den letzten Jahren die Notwendigkeit eines solchen
Gesprächs immer unausweichlicher geworden ist, hat vielerlei Gründe — von der
rasanten (und allzu oft unmenschlichen) Bautätigkeit und Bauplanung während der
Hochkonjunktur bis zu den Verschiebungen im Altersaufbau der Bevölkerung und zu
wirtschaftlichen Veränderungen (Rückgang des Kleingewerbes, Ladensterben
usw.). Immer mehr Menschen haben das am eigenen Leib erfahren. Immer klarer ist
dabei geworden, dass zwei Bevölkerungsgruppen, die keine Lobby haben, nämlich
die Kinder und die Alten, am schwersten betroffen sind. Immer unausweichlicher ist
dabei die Frage geworden, ob und wie ein Leben in der Stadt denn noch menschlich
sein könne.

27


	Filmkritik

