Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz fur kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 30 (1978)
Heft: 6
Rubrik: Filmkritik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FILMKRITIK

Violanta

Schweiz 1976. Regie: Daniel Schmid (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 78/
84)

«Der Nostalgiker unter den Schweizer Filmemachern», « Meister der ,neuen Deka-
denz'», «dekadenter Asthet», «Melodramatiker», «Traumtanzer», «Aussenseitery,
«unter den ,Contestataires’ unseres Landes der ,gefahrlichste’», «Vertreter des reinen
Kinos», « Gratwanderer am Abgrund des Kitsches» — so lauten einige Bezeichnun-
gen, mit denen versucht wurde, den 1941 in Flims geborenen Daniel Schmid und
sein bisheriges Werk zu charakterisieren. Mehr oder minder mogen diese Schlag-
worte sogar zutreffend sein, aber so einfach etikettieren lasst sich Schmid nicht.
Seine bisherigen Werke («Thut alles im Finstern, Eurem Herrn das Licht zu erspareny,
1971, «Heute Nacht oder nie», 1972, «La Paloma», 1974, «Schatten der Engel»,
1976) schillern zwischen . Tag und Traum, Dekadenz und Nostalgie, zwischen Ge-
sellschaftskritik und wildwuchernder Phantasie, die in Gppigen Dekors von sinistrer,
morbider Schonheit schwelgt. Seine Filme sind gepragt von den Stilmitteln burger-
licher Trivialkunst, die Schmid jedoch nicht einfach reproduziert, sondern er macht
durch Ubertreibung, etwa des Melodramatischen oder der uberbordend ausstaffier-
ten Dekorationen, Abgrunde sichtbar. Schmid: «Das ist eines der Stilprinzipien, die
ich habe in meinen Filmen: dass ich alte Formen benutze,dass ich Klischees benutze,
wobei die Gefahr bei Klischees immer ist, dass sie auf einen selbst zurickschlagen.»
Es ware jedoch vollig verfehlt, Daniel Schmid mit den von ihm verwendeten Stilmit-
teln und Klischees zu identifizieren.

Der Hotelierssohn Schmid sagt von sich, er habe «die Schweiz verlassen, mit
19 Jahren, um zu vermeiden, in die Strukturen der Gesellschaft einzutreten: Die
Schweizer Bourgeoisie ist eine der starksten der Welt, weil sie in ihrer Geschichte nie
Momente der Unsicherheit hatte, Momente des Sich-selbst-Prufens, der Krise.»
Schmid ist von diesem Burgertum, dessen Erscheinungsformen er in seinen Filmen
kiunstlerisch uberhoht und verfremdet darstellt, fasziniert und zugleich abgestossen.
Aus dieser ambivalenten Beziehung erwachst Schmid eine schopferische Spannung,
die der Motor seines Schaffens ist. «Ilch kann zugleich eine Sache toll finden und sie
verachten, ich habe nicht ein so klares Verhaltnis zu den Dingen wie viele Leute».
Dieser Zwiespalt, die Vertrautheit mit und Faszination durch den Stoff und die
gleichzeitige Distanzierung von ihm, erschwert es dem Zuschauer, Schmids Filme in
einer der gangigen Rubriken unterzubringen. Seine Filme sind Fabeln, die offenblei-
ben fur mancherlei Interpretationen. Das besagt aber keineswegs, dass ihnen ein
Standpunkt fehle. Schmid reflektiert in seinen Filmen seine, wie er selbst sagt, ver-
falschten Beziehungen zur Realitat. Gefragt, welche Motive ihn zum Filmemachen
gefuhrt haben, antwortete Schmid: «lch glaube, dass der Film eine sehr kunstliche
Kunst ist, die nichts mit der Wirklichkeit zu tun hat: Er ist totale Fiktion. Es ist schwie-
rig zu erklaren, aber ich hatte immer, seit meiner Kindheit, (...) eine sehr starke Bezie-
hung zum Kinstlichen und eine ziemlich gebrochene Beziehung zu dem, was man
die Wirklichkeit nennt. (...) Ich liebe es, Geschichten zu erfinden, sie mir zu erzahlen,
die Fluchtigkeit eines Moments zu erhaschen, ihn zu fixieren, durch ein schweben-
des Bild zwischen zwei Welten zu fixieren. Die absolute Wahrheit existiert nicht fur
mich. Ich glaube an kein System, da, wenn es einmal etabliert ist, jedes System,so
verfuhrerisch es auch sein mag, sich von seiner originellen Idee entfernt und un-
menschlich wird, weil die Minderwertigkeit immer die Oberhand bekommt. Weil jede
Grosse brocklig wird und sich durch die Schuld der Menschen abnutzt.»

*
19



An Conrad Ferdinand Meyers Novelle «Die Richterin» (1885) habe ihn das patholo-
gisch Unklare, das Unschweizerische interessiert, hat Daniel Schmid erklart. In der
Tat ist Meyers Novelle ein dusteres Werk voller leidenschaftlicher Gefuhle und ge-
walttatiger Handlungen, erzahlt in einem gewaltsam ubersteigerten Freskostil. Es ist
die Geschichte der Richterin Stemma, die zur Zeit der Kaiserkronung Karls des Gros-
sen mit strenger Hand in einer Talschaft Ratiens iber Recht und Ordnung wacht, und
ihrer Tochter Palma, die sich in ihren Halbbruder Wulfrin verliebt, der ihre Geflihle
erwidert. Aber Stemma ist nicht die, die sie scheint: Die fur das Volk uber allem ste-
hende Richterin ist auch eine Verbrecherin — sie hat ihren Gatten, Wulfrins Vater,
umgebracht. Als ihr Geheimnis von ihrer Tochter entdeckt wird, spricht sich die
«grosse Sunderin» selbst das Urteil und nimmt Gift. Dabei hat sich herausgestellt,
dass Palma und Wulfrin keine Geschwister sind: Wulfrin stammt aus der ersten Ehe
von Stemmas Gatten, und Palma ist nicht dessen Tochter, sondern die ihres Gelieb-
ten Peregrinus, den Stemmas Vater umgebracht hat. So dirfen Wulfrin und Palma
mit dem Segen des von Rom Uber Ratien heimkehrenden Kaisers Karl doch noch ein
Brautpaar werden.

Das Wulfrin-Palma-Verhaltnis in dieser um Morde, Selbstmorde, Ehebruch und In-
zest kreisenden Geschichte haben Sigmund Freud und Otto Rank Uberzeugend auf
Kindheitserlebnisse Meyers zurlickgefuhrt: «...wird man leicht hinter der histori-
schen Einkleidung dieser Erzahlung die urspriingliche Familienromanphantasie des
Knaben erkennen, der seiner Mutter eheliche Untreue andichtet, um seine Verliebt-
heit in seine Schwester zu rechtfertigen und der Anstossigkeit zu entkleiden.» Das
fiktive Geschwisterverhaltnis widerspiegelt inzestuose Geflihle Meyers zu seiner
Schwester Betsy. C.F. Meyer bedient sich hier, wie auch in anderen Werken, der
Form der historischen Novelle einzig und allein, um seine eigenen Erfahrungen und
Anschauungen darin unterzubringen. «lch ziehe sie dem Zeitroman vor, weil sie mich
besser tarnt und den Leser in grosserer Distanz halt. Unter der Hille einer objektiven
und ausserst klinstlerischen Form bin ich also ganz subjektiv und individuell» (aus
einem Brief Meyers). «Die Richterin», so erinnert sich Meyers Schwester, sei das
einzige Werk ihres Bruders gewesen, von dem er ihr, wahrend er es komponierte,
niemals gesprochen habe, das einzige, das sie erst in Buchform zu sehen bekommen

habe...
*

Ursprunglich hatte Daniel Schmids Verfilmung der Meyer-Novelle ein Beitrag zur
Reihe «Verfilmte Schweizer Literatur» des Fernsehens DRS werden sollen, musste
dann aber, wie auch Thomas Koerfers «Alzire», ausserhalb dieses Projekies als

20



Koproduktion der Ziircher Condor-Film und der Genfer Artcofilm verwirklicht wer-
den. Schmid hat, zusammen mit Wolf Wondratschek, dem Mitverfasser des Drehbu-
ches, die Vorlage sehr frei in seine ureigene Form- und Bildersprache umgegossen.
Auch erist, ganzim Sinne Meyers, «subjektiv und individuell» geblieben. Die Hand-
lung wurde aus dem deutschen Fruhmittelalter in eine mythisch-zeitlose Epoche ver-
legt und spielt nicht auf Meyers Burg Malmort, sondern im Palazzo der Familie Salis
in Soglio (Bergell), von der Schmid mutterlicherseits abstammt. Die historisierende
Sprache wurde ihres umstandlichen, sperrigen Charakters entkleidet, und auch die
altertimlich klingenden Namen wurden geandert: Stemma wurde zu Violanta (Lucia
Bosé), Comes, ihr Mann, zu Simon (Francois Simon), Peregrinus zu Adrian (Raul
Gimenez), Faustine, eine Spiegelfigur Stemmas/Violantas, die ebenfalls ihren Mann
umgebracht hat und Selbstmord begeht, zu Alma (Ingrid Caven), Wulfrin zu Silver
(Lou Castel), Palma zu Laura (Maria Schneider) und Graciosus, der von der Mutter
fir Palma vorgesehene Brautigam, zu David (Luciano Simioni). Alle diese Massnah-
men haben dazu beigetragen, die Geschichte von realistischem Ballast zu befreien
und sie zur zeitlosen Parabel zu gestalten.

Als Silver, dem Laura noch nie begegnet ist, nach Jahren der Abwesenheit zuruck-
kehrt, sind die Vorbereitungen zur Hochzeit Lauras mit David in vollem Gang. Die
Begegnung Silver-Laura stlrzt nicht nur die beiden jungen Menschen in eine Ver-
wirrung der Geflihle, sie holt auch Violantas verdrangte, dunkle Vergangenheitin ihr
Bewusstsein zurlick, eine schuldbeladene Vergangenheit, die nach Suhne drangt.
Violantas Bruder Fortunat (Gérard Depardien) hatte sie beim Wurfelspiel an Simon
verspielt. Fortunat wurde ermordet, ihr Geliebter Adrian, der Vater Lauras, ebenfalls.
Violanta vergiftete ihren Mann Simon, den Vater Silvers. Die Geister der Toten neh-
men immer starker von den Gedanken der Lebenden Besitz, werden zur bedrohlichen
Wirklichkeit, die von der Realitat des Lebens nicht mehr zu unterscheiden ist. Die
Traumbilder und Alptraume Violantas, Silvers Begegnung wahrend eines Gewitters
mit Lebenden und Toten, darunter seine verruckt gewordene Mutter(Anne-Marie
Blanc), in einer Hohle sind ineinem Grenzbereich zwischen Diesseits und Jenseits
angesiedelt, das die Lebenden in einen untergrindig damonischen Bann schlagt, aus
dem es bei Schmid kein erlosendes Erwachen mehr gibt wie in Meyers Vorlage.
Schmid und Wondratschek haben den Schluss geandert: Nachdem Laura die Schuld
ihrer Mutter entdeckt hat, wird das Geheimnis von den beiden Frauen gewahrt. Vio-
lanta ubertragt Laura die Macht uber das Tal. Die Wahrheit konnte diese Macht ge-
fahrden. So heiratet Laura nicht Silver, sondern David, wahrend sich Violanta, vor
den Hochzeitsgasten unbemerkt, vergiftet. Das Bose zeugt immerfort Boses, und
Laura und David bilden ein neues falsches Paar, das vermutlich wiederum ein fal-
sches Paar hervorbringen wird.

¥

Faszinierend in «Violanta» ist die unerbittliche Folgerichtigkeit, mit der die Tragodie
sich entwickelt, ist die nahtlose Verbindung der verschiedenen Ebenen von Realitat,
Erinnerung, Traum und Vision. Faszinierend auch die perfekte formale Gestaltung,
die unheimlich stimmige Musik Peer Rabens, die hervorragenden Darsteller, die
grossartige Kameraarbeit Renato Bertas. Fur mein Empfinden aber geradezu ausser-
ordentlich ist, wie Schmid und Berta die Berglandschaft des Bergells in das Gesche-
hen einbeziehen. Im ersten Drittel des Films erfasst die Kamera in einem atemberau-
benden Kreisschwenk das Tal und die Berghange bis zu den schneebedeckten Gip-
feln empor, gleichsam einen magischen Kreis beschreibend, in dem die Menschen-
samt ihrem Tun unausweichlich gebannt sind. Durch solche und andere Stilmittel
erhalt die Geschichte um Violanta und das «Geschwisterpaar» eine magische, ja
mythische Dimension, in der Lebende und Tote sich zu einem gespenstischen
Lebens- und Todesreigen finden. Aber Schmid ware nicht Schmid, wiirde er diese
magischen Bilder nicht immer wieder brechen, verfremden, in Distanz rucken.

Schmids fruhere Filme waren gekennzeichnet durch eine grdssere stilistische Extra-

21



vaganz, exotischen Manierismus, uberbordende Phantasie und einen lehrstlickhaf-
ten gesellschaftskritischen Hintergrund. Dieser ist, versteckter zwar, auch in «Vio-
lanta» vorhanden. Hingegen ist Schmids Stil, vielleicht zum Leidwesen vieler seiner
bisherigen Bewunderer, beherrschter, «klassischer» geworden, gepragt von einer
kuhlen, beklemmenden Asthetik. Zum ersten Mal hat er die Landschaft, in der er auf-
gewachsen ist, in einen Film integriert. Mit dieser Landschaft verbinden ihn Erinne-
rungen an die eigene Kindheit: «Es ist so etwas wie ein Heimkommen zu sich selber,
gleichzeitig aber auch ein Weggehen, weil man doch nicht heimkommt. Es ist auch
ein Fremdheitserlebnis, die Begegnung mit meinen Kindheitsvorstellungen»
(Schmid in einem Interview in ZOOM-FB 15/77). Daniel Schmid ist selbst in einem
mannerlosen Haushalt aufgewachsen. Er hat erlebt, wie die toten Manner im Be-
wusstsein ihrer Frauen weiterexistierten, wie die Frauen mit ihren toten Mannern
weiterlebten. Nicht zuletzt dank dieses eigenen Erfahrungshintergrundes konnte es
Schmid gelingen, Violantas vollig ineinander verwobene innere und aussere Welt in
derart eindruckliche, stimmige Bilder umzusetzen. Franz Ulrich

Tod oder Freiheit
BRD 1977. Regie: Wolf Gremm (Vorspannangaben siehe Kurzbesprechung 78/69)

Etwas kann gleich eingangs erledigt werden: Gremm hat, was die ausseren Hand-
lungselemente anbelangt, sicher am meisten Schillers « Raubern» entnommen. Was
er aber aus dem Stoff macht, hat uberhaupt nichts mehr mit dem in unbandigem
Pathos hingeworfenen Schauspiel um gesellschaftliche Zustande und philosophi-
sche Prinzipien zu tun. Der Film will also keine jener subventionssicheren Literatur-
verfilmungen sein, die die Bundesrepublik in letzter Zeit heimsuchen. Also soll und
darf man zunachst nicht einfach Film und Drama vergleichen. Auch sind wohl! die
Zeiten vorbei, wo man aus blossem Respekt es nicht hatte wagen durfen, klassische
Literatur als Rohmaterial furirgendwelche Zwecke zu verwenden. Die Frage ist nicht,
ob, sondern wie das Material verarbeitet, verwertet — oder eben auch verwurstet
wird.

Gremm hat aus dem «Rauber»-Stoff einen abenteuerlichen Action-Film machen
wollen. Regina Ziegler, die Berliner Produzentin, die den Film zusammen mit der
deutschen Paramount-Ablage herstellte, ist Uberzeugt, dass damit «auch noch die
Leute im letzten Kleinstadtkino» zu unterhalten sind. Und um dieses Ziel zu errei-
chen, flog man extra Action-Spezialisten aus England herbei, die es eigentlich im
Griff haben sollten. Trotzdem ist nicht so viel daraus geworden, wie moglich gewe-
sen ware. Der Versuch, Abenteuer zu produzieren, die den amerikanischen Holly-
woodmustern den Platz hatten streitig machen konnen, blieb bloss selber abenteuer-
lich, indem es offenbar beim Drehen mit in dieser Sparte vollig unerfahrenen Spielern
turbulenter zuging, als fur den Film fruchtbar gemacht werden konnte.

«Tod oder Freiheit» ist eine Geschichte, die 1750 in Suddeutschland spielt. Darin
geht es um die brutale Willkurherrschaft eines Fursten, um eine Gruppe Aufstandi-
scher, um eine Grafenfamilie, deren altester Sohn in die Auseinandersetzungen gerat,
um Intrigen des jungeren, benachteiligten gegen seinen Bruder. Es geht um Liebe
und Eifersucht, um Uberfall und Kampf, um Folter und Verrat. Samtliche Register des
traditionellen Degen- und Reiterfilms werden gezogen, wie kaum zuvor im deut-
schen Film, und dennoch geht das Ganze nicht auf, nicht einmal als Unterhaltungs-
film. Zuvieles stort darin.

Daist einmal der Eindruck, alles schon gesehen zu haben, nur um einiges gekonnter:
angefangen bei den aus dem Italowestern bestens bekannten Pistolen in der ausge-
hohlten Bibel bis zu den mehr schlecht als recht kopierten Schiess-, Fecht- und
Schlagwettbewerben. Mit blassen Nachahmungsversuchen sind da keine Lorbeeren
mehr zu holen, auch nicht mit einer Story, die etwas sozialkritisch aufgemotzt ist.
Doch dazu spater noch Genaueres. Mindestens so schwer wiegt das schlechte Spiel

22



der Darsteller. Mario Adorf vielleicht ausgenommen, wirken alle, selbst Gert Frobe,
mehr oder weniger kunstlich, wenn nicht sogar lacherlich, am peinlichsten der jun-
gere Sohn des Grafen (Wolfgang Schumacher), aber auch die erfahrenere Erica Plu-
har als Baronin, die sich zu den Revoluzzern durchmausert, um zu dokumentieren,
dass auch Frauen immer tapfer gegen Ungerechtigkeit und fur Freiheit gekampft
haben. Man hat oft im Voraus Angst, es konnten den Spielern Fehler unterlaufen,
auch wenn Mimik und Gestik dann einigermassen plausibel erscheinen.

Es waren ganz eigenartige Schnitte zu kritisieren, indem Bilder ganz einfach nicht
zusammenpassen, etwa wo die Bande nach ihrer Flucht durch den Brunnenschacht
wieder zur Ruine hinaufblickt. Unwahrscheinlichkeiten storen mehr als sonst, es gibt
die fehlenden oder kaum einleuchtenden Motivierungen und das eigenartig komisch
wirkende reale Dekor dieser offenbar erst kirzlich frisch renovierten siddeutschen
Schlosser und Burgen (dass das so aufgebaut wurde, kann ich mir jedenfalls nicht
vorstellen).

Der grosste Mangel des Films ist aber der, dass man den Eindruck nicht los wird,
mittels dieser trivialisierten « Rauber»-Story sollten, trotz unterhaltendem Gewand
und verborgen hinter historischem Brimborium, dennoch aktuelle Fragen ange-
schnitten werden. Gremm selber bezieht sich wohl zum einen ganz einfach auf die
Tradition der Karl-May-Filme mit deren «ungeheurer Sympathie fir Minderheiten:
die Indianer». Aber er findet es auch «aufregend, dass wir z. B. auch ,gute’ Rebellen
hatten», «Volkshelden, die damals gebraucht wurden...». Wenn das Anspielungen
sein sollen auf Diskussionen, wie wir sie heute um die Frage berechtigter oder unbe-
rechtigter Rebellion und um damit verbundene Methoden zur gesellschaftlichen Ver-
anderung fuhren, dann muss klar werden, dass Filme wie «Tod oder Freiheity nichts
taugen, weil sie als kommerziell-seichte Ware nach Gebrauch weggelegt, vergessen
werden. Fur eine echte, brisante Auseinandersetzung musste man sich dann doch

23



wieder mehr an Schiller orientieren. Ihm wurde aufgrund seines Werks von Herzog
Karl Eugen das Dichten verboten und Festungshaft angedroht. Er sah sich gezwun-
gen, aus Stuttgart zu fliehen, um nicht der herzoglichen Repression zu erliegen.

Filme, wie derjenige von Gremm, sind somit aus der Situation heraus, in der sie ent-
standen, als Produkte erkennbar, die, obwohl sie es vorgeben, nicht einfach nur un-
terhalten, sondern in etlichen Andeutungen Flucht vor der aktuellen Situation in eine
romantisch-unverfangliche Vergangenheit signalisieren. Niklaus Loretz

THX 1138
USA 1972. Regie: George Lucas (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung 78/82)

Der spaterhin mit dem Science-Fiction-Spektakel «Star Wars» (aber auch mit dem
bescheideneren und viel hiibscheren «American Graffittin») bekannt gewordene
amerikanische Autor und Regisseur George Lucas drehte diesen weitaus person-
licheren, engagierteren und auch schwierigeren Science-Fiction-Film noch weitge-
hend als Unbekannter. Der Film fand seinerzeit zunachst nur in den angelsachsi-
schen Landern (in denen sowohl das an Science-Fiction speziell interessierte Publi-
kum wie auch das Interesse des breiten Publikums fur Science-Fiction traditionell
grosser sind als bei uns) einige Beachtung. Bei uns blieb er obskur, fur einige wenige
bestenfalls legendar- bis in neuester Zeit Science-Fiction-Filme auch in Europa zu-
mindest vorubergehend etwas mehr in Mode kamen, als es sonst der Fall gewesen
ist. Jetzt kommt er spat, aber nicht zu spat auch in der Schweiz noch heraus.

«THX 1138» spielt in einer unbestimmten Zukunft in einem unterirdisch angelegten
stadtartigen Gemeinwesen, das sich vor allen Dingen durch eine nahezu luckenlose
kybernetische Kontrolle samtlicher Daseinsbereiche, also auch der privaten aus-
zeichnet. Video, Comuter, Drogen und weitere fortgeschrittene Techniken und Kom-
munikationsmittel steuern und uberwachen praktisch jedes kleinste Ereignis, das
uberhauptirgendwo im Innern des Molochs Zivilisation eintritt. Sie halten das kunst-
liche Gleichgewicht des Ganzen, «Ruhe und Ordnungy, aufrecht, sie sorgen fur den
geplanten, reibungslosen Ablauf von allem und jedem (auch der Unfalle), fir die
ungestorte Abwicklung von Arbeit, Freizeit, Konsum, kurzum fur das Funktionieren
des allgemeinen Lebensgliicks. Das Individuum scheint ausgeloscht, zum Dasein
eines Maschinenbestandteils reduziert, denn sosehr es in allem bedient ist, sosehr
muss es in allem auch wieder dienen. Es heisst denn auch ganz entsprechend gar
nicht mehr mit richtigem Namen, sondern ist nach Art unserer Autonummern mit
einem Prafix aus drei Buchstaben und einer vierstelligen Zahl bezeichnet. Im alltag-
lichen Umgang werden aus diesen Bezeichnungen Kurzformen abgeleitet: der Bir-
ger «THX 1138y, der Held des Films, heisst zum Beispiel kurzerhand «Tex».

An einem Tag wie jedem anderen in der Metropolis — da er wie immer berufshalber
mit radioaktiven Materialien hantiert und weiter nichts Ungewohnliches sich ereig-
net als die laufenden kleinen Strahlenlecks, bei denen eine keineswegs tberdurch-
schnittliche Zahl von Burgern ihr Leben lasst —, verspurt Tex ein unerklarliches Un-
wohlsein, undefinierbare Storungen, ein merkwurdiges, nie zuvor dagewesenes Un-
gleichgewicht im Verhaltnis von psychischem und physischem Input und Qutput. Er
sucht anweisungsgemass Rat beim kinstlichen Gott der Metropolis, einer leeren
Fiktion, die Uber ein seelsorgerisches Fernsehen den Burgern Segnungen und einfal-
tige Ratschlage ins Ohr sauselt: « Kauft mehr jetzt — und seid gltcklich», und im wei-
tern zum pflichtschuldigsten Einhalten des vorgeschriebenen Drogenkonsums er-
mahnt. Doch das fehlerhafte Funktionieren des Burgers Tex ist offensichtlich schon
zu weit fortgeschritten, als dass es mit salbungsvollen Spruchen und besanftigenden
Chemikalien so leicht wieder aus der Metropolis zu schaffen ware: Das erweist sich
daran, dass er nicht nur (was schon aussergewohnlich ist) die Versuchung verspurt,
mit seiner Lebensgefahrtin LUH 3417 der korperlichen Liebe zu pflegen, sondern
dieser Versuchung auch noch nachgibt, obwohl auf derlei «sexuelle Perversion» wie

24



auf alle Uberbleibsel von naturhaftem Gebaren die Einweisung in eine Art Irrenan-
stalt steht (diese Einweisung wird von uberlebensgrossen Androiden-Polizisten be-
sorgt, die vor dem Zuschlagen mit ihren Knuppeln allemal liebevoll flustern: «Wir
wollen Dir doch nur helfen I»).

Der Klinik, in welche Tex auf diese Weise gelangt, entflieht er jedoch, denn bei ihm
versagen die Drogen, die bei andern bewirken, dass sie freiwillig bleiben. Auf seiner
Flucht aus dem kybernetischen Gemeinwesen wird er zwar ununterbrochen lber-
wacht und verfolgt, doch die Hascher lassen zuguterletzt auf Befehl eines Computers
von ihm ab: Dieser hat errechnet, dass der Fluchtige ohnehin schon mehr Schaden in
der Metropolis angerichtet hat, als er jemals wird abbezahlen konnen, und sich somit
ein Einfangen nicht lohnt. Fur das Gluck unrettbar verloren, entsteigt Tex den unterir-
dischen Bereichen — einer riesigen untergehenden Sonne entgegen.

Lucas tut sich in diesem Film weniger durch Klarheit der Argumentation hervor —
vieles ist nur angetont, einiges glattweg ratselhaft — als durch eine Fahigkeit, Atmo-
sphare zu schaffen und die ausserordentlichen, hochkunstlichen Bilder, aus denen
der Film gewirkt ist, auf uns einwirken zu lassen. Was ihn interessiert hat, ist sichtlich
weniger die Logik der Metropolis (diese scheint gleichsam vorausgesetzt) als die
erdrickende Stimmung, die sich daraus ableitet. Die Menschen scheinen auf eine Art
Nullpunkt des Lebens und der Erlebensfahigkeit reduziert, da Gefuhle nur mehr ais
ferne Erinnerungen uberhaupt vorhanden sind. Insofern als die Menschen darin doch
die grossere Rolle spielen als die Umgebung, als die Zivilisationsmaschine, die fur
gewohnlich das Hauptthema von Science-Fiction-Filmen abgibt, erhebt sich «THX
1138» einiges uber den Durchschnitt der Produktion, auch wenn sich noch vieles
darin wacklig ausnimmt. In «Star Wars» hat Lucas spater die Perfektion erreicht,
doch hat er ihr die personliche Inspiration weitgehend geopfert. Pierre Lachat

Angst

Norwegen 1976. Regie: Addvar Bull Tuhus (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung
78/72)

Ein Paar, unterwegs im Flugzeug. Beide so in den vierzig. Sie sorgt sich um das
daheim unter der Obhut eines siebzehnjahrigen Madchens zurtuckgelassene Toch-
terchen. Er beschwichtigt. Unterdessen die beiden zuhause in Hochstimmung. Ge-
meinsames Bad. Frohe Gesichter. — Da entfernt sich die Kamera. Es erscheint ein
Suchraster im Bild und man hort eine Kamera surren: Jemand will da am intimen
Geschehen im Haus ungebetenerweise teilhaben. In andern einleitenden Szenen
wiederholt sich dasselbe. Geschickt wird dem Zuschauer die standige Prasenz einer
finften, unsichtbaren Person fuhlbar gemacht, ja er wird manchmal gar mit dieser
identisch, indem er mit deren Augen zu sehen gezwungen ist, ohne zu wissen, wer
sie ist. Schon das lost Angst aus, zu der die Angst um die ohne ihr Wissen beobachte-
ten, bedrohten Figuren kommt.

Der Vater, ein von Kongress zu Symposium reisender Psychiater, begleitet von seiner
Frau, ist erneut unterwegs. Tove, das Kindermadchen, bewundert gerade seine ge-
scheiten theoretischen Ausfiuhrungen am Fernsehen (Thema: Der Aussenseiter), als
sich die fuinfte Person, einer jener Aussenseiter, erstmals per Telephon bemerkbar
macht.

Der dritte Film des Norwegers Oddvar Bull Tuhus beginnt spannend und subtil. Er
steigert sich noch in der Beschreibung der Bedrohung, der Reaktionen des Mad-
chens, das verangstigt Hilfe bei der Polizei sucht, auf die immer zudringlicheren Tele-
phongesprache. Er lasst sich dann ebenso Zeit in der Darstellung des Verhaltnisses
zwischen dem uberraschend auf der Bildflache erscheinenden Bedroher und seinem
Opfer. Behutsam zeigt er, wie sich beide ein falsches Bild voneinander gemacht
haben: Er, der sich in seiner Kontaktscheu, in seinem Voyeurismus — als Ausdruck
seiner Beziehungsarmut — unter dem Madchen nichts anderes als eine Sexbesessene

28



vorstellen konnte; sie, die aufgrund seiner hamisch-grausamen Telephonmonologe
einen verrickten, rucksichtslosen Vergewaltiger erwarten musste. Das Opfer beginnt
zu verstehen, zu helfen; der Eindringling, ein Patient des Psychiaters fangt an, sich
auszudrucken, sich dem Madchen anzuvertrauen.
Gerade in dem Moment, wo sichtbar wird, dass es hier um auf zwischenmensch-
licher Ebene anzugehende Probleme geht, schlagt die zu frih in Gang gesetzte Poli-
zeimaschinerie zu, die fur lange Einfuhlung keinen Raum lasst. Aus dem Eindringling
wird ein Gejagter. Ohne Chance gelassen, verhalt er sich entsprechend, wird zum
Geiselnehmer, und als solcher schliesslich wird er niedergestreckt. Die Polizei aber
wird fur ihr «mustergultiges Verhalten» gelobt.
Man mag dem Film gegen den Schluss vorhalten, er werde platter, plakativer, einsei-
tiger. Er verliere an Subtilitat, wo es um die Schilderung des Polizeieinsatzes geht.
Tuhus hat sich von Beginn des Films an fur die Perspektive des Aussenseiters ent-
schieden. Und aus dieser Perspektive muss die tragische Unangemessenheit der
polizeilichen Haudegenaktion uUberdeutlich hervortreten, muss die Sensationslust
von Presse und Fernsehen (und diejenige ihrer Konsumenten) gesunden Zorn wek-
ken.
Gewiss bringt Tuhus Film thematisch nichts Neues. Man erinnert sich an Sidney
Lumets «Dog Day Afternoony, der brisanter, krasser und schlagender war. Aber ge-
rade die weniger spektakulare, langsamere, landlichere Art, das Thema Geiselnahme
zu untersuchen, konnte ebenso sehr haften bleiben, was heute umso wichtiger
scheint, wenn man an die zunehmende Lusternheit bei einem breiten Publikum
denkt, mit der Geiselnahmen aufgenommen und dadurch gerade auch provoziert
werden. -
Nach wie vor fehlt der Film, der das Thema in seiner heissesten Auspragung, dem
Politterror, fur einmal so subtil, statt reisserisch, darzustellen vermochte.

Niklaus Loretz

Der Umsetzer

BRD 1976. Regie: Benno Trautmann und Brigitte Toni Lerch (Vorspannangaben s.
Kurzbesprechung 78/83)

Thema des Erstlings von Benno Trautmann und Brigitte Toni Lerch ist die Sanierung
alter Hauser, das Umsetzen alter Menschen in Neubauten. « Gemeinnutzige Wohn-
baugesellschafty (GEWOQOGE) heisst die fiktive Firma in Westberlin, fur die der «Um-
setzer» wirbt. Er spielt in einem Werbefilm mit, der fur diese Gesellschaft gedreht wird
und den Betroffenen den Auszug aus der alten, billigen Wohnung in die «gutge-
schnittene Neubauwohnung» im Hochhaus vor der Stadt erleichtern soll. Viel
Schweiss und Uberredungskunst kostet es, Menschen, die an ihrer Umgebung, an
ihren Nachbarn und Freunden hangen und sich in ihrer schlechtgeschnittenen Alt-
wohnung so wohlfuhlen, zur Umsetzung zu konditionieren. Mit allen Mitteln, mit
Versprechungen, im Notfa!l auch mit Bestechungen, versucht die GEWOGE ans Ziel
und zu den Unterschriften zu kommen. Es gelingt nur mit ausserster Geduld, und es
geschieht auch hie und da ein Ungliicksfall: Da hangt sich ein altes Mutterchen in
der Wohnung auf, nachdem es kaum gelesen hat, worum es geht —fur den « Umset-
zery argerlich und vollig unverstandlich. Als ein ganz Zaher entpuppt sich der Nacht-
wachter Fritz Britz, der nicht einsieht, warum das Haus saniert (lies: abgebrochen)
werden soll, und sich weigert auszuziehen. Eine defekte elektrische Leitung totet ihm
seine Frau, der Hund, sein treuer Nacht-Begleiter, wird ihm weggenommen, als er
den «Umsetzer» ins Bein beisst, der sich gewaltsam den Weg in die Wohnung er-
kampfen will. Ein Nachtwachter ohne Hund ist keiner mehr. Ohne Arbeit, zahiungs-
unfahig geworden, offnet Britz den Gashahn, sich das Leben zu nehmen, aber sie
«gonnen» ihm nicht mal dies — das Gas wird abgestellt. Nach drei Jahren aussichts-
losen Kampfes wird er endlich «freiwillig» abgefuhrt und landet im Obdachlosen-
heim. Der Werbefilm, unterdessen gebrauchsfertig geworden, dient dem « Umsetzer»

26



fir seine Instruktionsabende. Doch da lauft ihm schon wieder dieser Querschlager
Britz ins Lokal, warnt die Anwesenden und hetzt die Leute gegen ihn auf..

Die geschlossene Form dieses Dokumentar-Spielfilms (nach wahrer Begebenheit
gedreht) wird durch die Werbefilmer im Film aufgebrochen, ohne aus den Fugen zu
gehen. Die alten Leute, das sei besonders hervorgehoben, sind in aller Hilf- und Rat-
losigkeit, jedoch ganz ohne Sentimentalitat und Weinerlichkeit ins Bild gebracht. Die
Bilder aus ihrem Leben in den alten Berliner Strassen sprechen ohne betonten Kom-
mentar flr sich selber und zeigen die lebendige Struktur von Wohngebiet und Men-
schenschicksalen, die eng ineinander verwoben sind. Dem alten Britz gelingt es, aus
seiner abgeschobenen Situation das einzig Richtige zu machen: Wenn schon sein
eigener Widerstand gewaltsam gebrochen wurde, will er wenigstens die Andern vor
falschen Versprechen warnen. Was im Film nicht klar zum Ausdruck kommt, sind die
rechtlichen Moglichkeiten, die diese meist sehr alten Leute hatten, um sich gegen die
«Umsetzung» zur Wehr zu setzen. Es entsteht ein undefinierter Eindruck, ein gemein-
samer Widerstand konnte solche Manipulationen eventuell verhindern.

Die Wohnsituationen von Westberlin konnen nicht ohne weiteres auf die Schweiz
bezogen werden, jedoch herrschen auch bei uns vielerorts sehr ahnliche Zustande.
Ich kann mir vorstellen, dass ein solcher Film, etwa an Altersnachmittagen gezeigt,
Anregung bote, nach Mitteln zu fragen und zu suchen, die in ahnlichen Lagen hier
zur Verfugung stehen, und auf diese Weise viel Angst und Unsicherheit abbauen
konnte. Elsbeth Prisi

TV/RADIO-KRITISCH

Die Stadtverbesserer

Zur Sendung «Nid naalaa gwinnt oder Dije Stadtverbesserer, Fernsehen DRS,
13. Marz

Der Dokumentarfilm von Ursula Rellstab und Christian Senn, produziert vom Ressort
Religion/Sozialfragen des Fernsehens der deutschen und ratoromanischen Schweiz,
der am 13. Marz ausgestrahlt wurde, heisst leider nurim Untertitel so, wie er heissen
musste: eben «Die Stadtverbesserer». Aus jenem unergriindlichen Missverstandnis
des «Volkstimlicheny», das im Programm des Deutschschweizer Fernsehens immer
etwa wieder zum Vorschein kommt, absolvierte man aber noch einen Schnellkurs
beim «Komodienstadl» (oder so) und setzte dann den: Obertitel «Nid naalaa
gwiunnty, der in seiner Beliebigkeit nur gerade noch durch «Jaasoo» zu uberbieten
ware. Dafur konnte man dann gegen Ende von «funktionaler Gemeinwesenbera-
tung» daherreden. Die Funktion eines «Gemeinwesenberaters» wurde aber wie-
derum durch eine schlechthin kindische «graphische» Darstellung angedeutet. Diese
sprachliche Kompasslosigkeit ist allerdings bezeichnend: nicht flir den Filmbericht,
sondern fur die Schwierigkeit eines menschlichen Gesprachs zwischen den Stadte-
bewohnern und den Stadteplanern.

Dass bei uns wie anderswo in den letzten Jahren die Notwendigkeit eines solchen
Gesprachs immer unausweichlicher geworden ist, hat vielerlei Grunde — von der
rasanten (und allzu oft unmenschlichen) Bautatigkeit und Bauplanung wahrend der
Hochkonjunktur bis zu den Verschiebungen im Altersaufbau der Bevolkerung und zu
wirtschaftlichen Veranderungen (Ruckgang des Kleingewerbes, Ladensterben
usw.). Immer mehr Menschen haben das am eigenen Leib erfahren. Immer klarer ist
dabei geworden, dass zwei Bevolkerungsgruppen, die keine Lobby haben, namlich
die Kinder und die Alten, am schwersten betroffen sind. Immer unausweichlicher ist
dabei die Frage geworden, ob und wie ein Leben in der Stadt denn noch menschlich
sein konne. -

27



	Filmkritik

