
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 30 (1978)

Heft: 1

Artikel: Gewalt in den Medien

Autor: Prisi, Jürg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-933204

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-933204
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sonntagsschule, kräftig und schön gezeichnet. Das Ganze ist ein Sechsstunden-Bil-
derbogen von zum Teil berauschender Schönheit, breit die Wundertätigkeit, hypnotisch

beschwörend die Blicke des Meisters aus wasserklaren Augen. Bewegte
Andachtsbilder im Herz-Jesu-Stil, aber nichts, was zu neuen Einsichten, zum Umdenken

und Überprüfen seiner eigenen Lebenssituation führen würde.
Zwei neue Beiträge in der langen Reihe der Umsetzungsversuche der Evangelien ins
Medium Film : Sie kommen beide nicht an Pasolinis Verfilmung des Matthäus-Evangeliums

heran, wenn auch dort Einwände zu machen wären. Was uns jetzt geboten
wird, ist einerseits ein ziemlich missglücktes Umfunktionieren von Jesus Christus zu
einer Art Revolutionär, andererseits eine an der Oberfläche bleibende Nacherzählung
der Ereignisse um Jesus von Nazareth im Zuckergussstil, welche vielleicht noch den
Sinn haben könnte, dem des Lesens entwöhnten Massen-Christen den wichtigsten
Stoff des Neuen Testamentes in Fernsehform zu übermitteln. Ob es überhaupt je
möglich ist, diese wie ein Ferment im Teig der Welt wirkende Persönlichkeit mit
ihrem Gedankengut im Film einzufangen? Inkarnation, das heisst Menschwerdung
der göttlichen Liebe, kann wohl überhaupt nicht mit ausschliesslich historischen
Rückgriffen dargestellt werden, sondern muss auch im Medium Film in unsere Zeit
hinein neu geschehen. Dölf Rindiisbacher

FORUM

Gewalt in den Medien
Wie weit bewirkt die Darstellung von Gewalt und Aggression in den Massenmedien
die Verhaltensweise der Rezipienten in Konfliktsituationen Die Diskussion um diese
Frage ist in einer Zeit zunehmender Brutalisierung in vielen Lebensbereichen erneut
in Bewegung geraten. Die widersprüchlichen Forschungsergebnisse, die — der
nachfolgende Artikel versucht dies zu erhärten — vielleicht auch das Resultat einer
falschen oder zumindest ungenauen Fragestellung sind, können uns nicht hindern, dieses

Thema aufzugreifen. Es sollen in diesem Jahr in loser Folge Beiträge zur Problematik

der Gewalt in den Massenmedien in unserer Rubrik «Forum» erscheinen.
Dabei möchten wir Sie, Hebe Leser, ermuntern, an dieser Diskussion teilzunehmen,
uns ihre Erfahrungen und Ansichten mitzuteilen. Den Anfang macht ein Beitrag
unseres Mitarbeiters Jürg Prisi, der mit einigen Gedankenanstössen die A useinander-
setzung lancieren will.

Im bekannten Zeit- und Sachrafferstil hat das bundesdeutsche Nachrichten-Magazin
«Der Spiegel» am 12. Dezember 1 977 unter dem Titel «Fernsehen und Gewalt»

(«Weckt die Gewalt im Fernsehen Brutalität und Kriminalität bei
Fernsehzuschauern?») die gleichen heissen Kartoffeln, die ein solches Thema mit sich bringt,
(nach immerhin neun Seiten) mindestens ebenso heiss wieder fallen lassen.
Bedenkenswert scheint dabei wenigerder Umstand, dass sich heute wederdie Öffentlichkeit,

noch eine mehr oder minder immer noch sakrosankte Wissenschaft darüber
sicher sind, wie Gewalt in jeder Form -speziell aber in den Medien - begegnet werden

soll. Viel dringender stellt sich eher die Frage, warum denn der Begriff der
«Gewalt» an sich bereits in einer Weise «öffentlich stabilisiert» scheint, als handle es sich
hier um einen sachlich klar umgrenzten und ebenso real fassbaren Gegenstand, der
«lediglich» noch in seinen engeren und weiteren gesellschaftlichen Bezügen
gesichert werden muss.

35



Fragwürdige Fragestellung

Spricht «Der Spiegel» von Gewalt (im Fernsehen), wird dabei — in, wie ich meine,
unzulässiger Weise-ein komplexes Problem zum Beispiel auf dieTatsache reduziert,
dass der Hildesheimer Medienforscher Prof. Heribert Heinrichs «binnen einer
Programmwoche des deutschen Fernsehens genau 80 Leichen, die bei 200 Verbrechen
an- und umfielen, zählte» oder«der Durchschnittsdeutsche 127 Minuten täglich vor
dem Fernsehgerät sitzt, Kinder eingeschlossen». Es muss — ohne erhärtete Fakten im
mindesten anzweifeln zu wollen —einfach anders «gefragt» werden : Dass rund 1,64
Millionen Drei- bis Dreizehnjährige nach 20.15 Uhr beim «Aktenzeichen XY»
unverdrossen aushalten, ist interessant. Die weit interessantere Frage, warum nämlich und
aufgrund welcher Vorder- und Hintergründe Eduard Zimmermann, Autor und Moderator

der ZDF-Sendungen «Aktenzeichen XY...ungelöst» und «Vorsicht, Falle» von
Bundespräsident Walter Scheel kürzlich mit dem «Bundesverdienstkreuz am Bande»
ausgezeichnet wurde, scheint sich in diesem Zusammenhang gar nicht aufzudrängen.

Sie ist aber mindestens ebenso relevant wie all jene halbgegorenen sozialen
Zusatzfragen, mit denen «Der Spiegel» mit Bezug auf bundesdeutsche und ausländische

Forschung seine Leser erst einmal buchstäblich vernichtend bombardiert, um
sie hierauf mit dem beruhigenden Gefühl, ihre Unsicherheit hinsichtlich des Phänomens

«Gewalt» sei eine durchaus allgemeine, wieder vor den Bildschirm zusetzen.
Die Aufgabe einer sich der Fragwürdigkeit ihrer eigenen Stellung bewussten
Medienkritik kann es wedersein, «Leichen zu zählen» (um beim Beispiel zu bleiben),
noch mögliche soziale Hintergründe und Mechanismen hinsichtlich ihrer vielschichtigen

gegenseitigen Verflechtung in voller Breite auszuleuchten. Innerhalb des
besprochenen Mediums (zum Beispiel des Films auch ausserhalb der Fernsehprogramme)

mag sie jedoch durchaus gerade durch bewusste Beschränkung auf
thematische Teilaspekte einen zusätzlichen Vorteil unter Einschluss der näher damit
verbundenen sozialen Bedingungen (Entstehungsgeschichte eines Films beziehungsweise

ihr Anlass/Rezeption usf.) erkaufen. Die Aktualisierung bestehender Parallelen

zwischen Wirklichkeit und filmischer Abbildung wird schon durch die «Machbarkeit»
des Films, beziehungsweise die durch ihn sekundär hergestellte Wirklichkeit,

zur hinreichend begründeten Notwendigkeit.
Der noch offenen wissenschaftlichen Diskussion hinsichtlich der Ursachen und
Leitmechanismen von Aggression zum Trotz, ist «Gewalt», was wiederum «Der Spiegel»
in diesmal schlagend überzeugenderWeise nahebringt, nicht nur eine Hauptfrage
der (Über-)Repräsentation in filmischer Darstellung, sondern und vor allem ein
Thema, das weite Teile der Öffentlichkeit intensiv beschäftigt und mit dem man sich
wohl oder übel auseinanderzusetzen hat. Wie wiederum gerade die bestehenden
wissenschaftlichen Zweifel zeigen, kann — was die Medien angeht— ein anderer Weg
der «Wahrheitsfindung» nur über differenziertere und bewusstere Rezeption des
dargestellten Gegenstandes führen. Unser Augenmerk muss sich mit andern Worten
vermehrt primär auf das «nichtursächliche Wie» des Erlebens und die eventuell damit
verbundene Frage nach dem «Warum» davon abhängiger Verhaltensweisen (zum
Beispiel Fernsehgewohnheiten) konzentrieren.
Im Folgenden sollen nun, ohne damit eine spezifischere Auseinandersetzung um
Gewalt oder Aggression an sich vorwegzunehmen, in enger Anlehnung an das Medium
Film einige Punkte aufgegriffen und später in irgendeiner Form intensiver behandelt
werden. Vorderhand seien der Vollständigkeit halber noch einige Anmerkungen zur
Begriffsklärung erlaubt.

Gewalt Innerhalb des Mediums Film

Im Film beschränkt sich Gewalt — genausowenig wie im Alltag — nicht nur auf
«eindeutig bestimmbare aggressive Akte», wie etwa das Abfeuern eines Revolvers oder
auch das Versetzen eines unbedingt tödlichen Handkantenschlags. Im Extremfall

36



kann sogar die schmollende Abwehr eines Kusses durch die Filmdiva (Wegdrehen
des Kopfes) mit Fug und Recht als «aggressiver Akt» bezeichnet werden, gerade
wenn gewisse Richtungen der heutigen Aggressionsforschung nicht ausgeschlossen

werden sollen.
Das Angebot der verschiedenen Film-Genres ist, wie dieses Beispiel illustrieren mag,
in seiner ganzen Breite, vom Schlachtfilm bis zur zärtlichen Romanze, als durchaus
repräsentativ anzusehen: «Gewalt» erstreckt sich über alle Lebensbereiche.
Die Darstellung von Gewalt im Film beinhaltet ferner verschiedene, nicht zu
unterschätzende Gefahrenquellen. Ausgehend von der Tatsache, dass ein Regisseur
bereits Realität interpretiert, seine Darstellung von Gewalt also in nicht unbedingt
analoger Proportion auf den anvisierten «Alltag» rückschliessen lässt, muss hauptsächlich

die Trennung zwischen «Einsatz von Gewaltdarstellung als Thema» und «Einsatz
von Gewaltdarstellung als (filmisches) Mittel» strikt eingehalten werden. James-
Bond-Filme beispielsweise haben, entgegen aller Erwartung, Gewalt nicht zum
Thema, sondern verwenden sie als (aktionstreibendes) Mittel. Sam Peckinpah
seinerseits schaltet Gewaltdarstellung in etwas komplexerer Weise seiner Hauptthematik

«Gewalt» als ausdrucksstarke Illustration parallel. Andere Filme -die einschlägigen
Dokumentarwerke eingeschlossen — stellen sich ganz auf den Standpunkt des

«neutralen» Beobachters thematisch ablaufender Gewaltdemonstration. Im übrigen
spielt die Art und Weise von Gewaltdarstellung eine wesentliche Rolle: Sie muss
unter Einbezug der angeführten Unterscheidungen primär auf ihren absoluten
Realitätsgehalt (innerhalb des Films, wie über ihn hinaus) kritisch überprüft werden.

Gewalt ausserhalb und in Bezug auf das Medium Film

Das «öffentliche Primat» hat hier, wie die bundesdeutsche Medienforschung aber
auch wissenschaftliche Untersuchungen in Europa und den Vereinigten Staaten
üppig aufzeigen, die GewaWvermittlung durch die Medien oder die Art und Weise der
Rezeption von Gewalt. Wie Gewalt überhaupt in die Medien kommt, scheint eine
ganz andere - sehr zu Unrecht vernachlässigte - und wesentlich weniger erforschte
Frage zu sein. Im Gefolge verschiedener mehr oder weniger plausibler Aggressionstheorien

haben sich auf diesem Gebiet jedenfalls zum Teil feste «gängige Meinungen»

gebildet, die nach Gutdünken der jeweiligen Argumentation angepasst werden.

Jede Richtung von Aggressionsforschung hat oder hätte verschiedene
Konsequenzen hinsichtlich ihres sozialen Gesamtanwendungsbereichs, wenn ihre
Erkenntnisse auch konsequent praktisch umgesetzt würden. Stellt man sich auf die
Seite irgendeiner (jedenfalls ungesicherten) Theorie, kann und darf man sich diesen
Überlegungen selbstverständlich nicht verschliessen. Die Tatsache, dass beispielsweise

unser schulisches Erziehungssystem bis heute weniger auf theoretischen, als
vielmehr auf «moralischen» und gesellschaftlichen Überzeugungsprinzipien beruht,
ist in diesem Zusammenhang allerdings kein Hinderungsgrund für die Annahme
neuer theoretischer Grundsätze, die — ob nun falsch oder nicht - «Erfolg» oder
wünschbare Ziele repräsentieren.
Dem «Spiegel» zufolge fallen für das Medium Film vorab zwei Linien in Betracht (auf
die theoretische Herleitung und Entstehungsgeschichte der jeweiligen Richtung
wird hier aus Platzgründen verzichtet) :

7. Die Katharsisthese oder auch «Fiydraulisches Modell»: Diese Annahme setzt
einen (biologischen) Trieb voraus (Aggressionstrieb/Sexualtrieb usw.), der sporadisch

eine «Abreaktion» erfahren muss. Am Beispiel der Sexualität: Steigendes
sexuelles Verlangen — Paarungswunsch — Triebbefriedigung — Erholungszustand —

steigendes sexuelles Verlangen usw.
2. Die Vorbildwirkung : Sie ist besonders günstig, wenn das Fehlen der durch das
Vorbild repräsentierten Eigenschaften bereits als persönlicher Mangel oder Nachteil
erlebt wurde. Zur Vorbildwirkung kommt es jedoch auch dann, wenn durch das Vor-

37



bild ein verdeckter, noch nicht bewusst gewordener Mangel aktualisiert wird
(Wörterbuch der Psychologie).
Ganz im Gegensatz zum «Spiegel» wird hier bewusst auf den Begriff der «Lern- und
Leitbildtheorie» verzichtet, da ein solcher gar nicht existiert. Das Magazin vermerkt
dazu: «Die einen schwören auf die Lern- und Leitbildtheorie, wonach Kinder, die
kriminelle Gewalttaten begehen, selber solche Gewalt erlebt haben. Die andern
glauben an die Katharsisthese, die von Freud entlehnte Theorie der Abreaktion,
wonach bereits die kindliche Phantasie angefüllt ist mit zerstörerischen Trieben, die
beim Anblick von Gewalttaten neutralisiert werden.»
Ganz abgesehen von dieser Formulierung ist der hier konstruierte Gegensatz
zwischen «Katharsistheorie» und «Lerntheorie» — indem hier «Aktion» der «Neutralisation»

gegenübergestellt wird — schlicht unhaltbar. Hier würde sich die Frage schon
aufdrängen, warum denn der kathartische Prozess unbedingt direkt vor dem
Bildschirm stattfinden muss und sich — unter Einschluss des Lerneffekts einer Kenntnisnahme

von gewaltanwendenden Methoden — nicht in näherer oderfernerer Zukunft
abspielen könnte. Beide Ansätze stützen sich jedenfalls auf ein mehr oder weniger
mechanistisches Prinzip der direkten Gewaltvermittlung durch Gewaltdarstellung.
Dazu der «Spiegel»: «Viel näher läge — und viel plausibler scheint — die Annahme,
dass Gewalt im Fernsehen nicht ein gewissermassen krimineller, sondern ebenso wie
andere Inhalte dieses Mediums ein wirksamer kultureller Faktor ist dass die
Dauerberieselung mit mal realem, mal fiktivem Konfliktstoff langfristig das Weltbild
beeinflusst...» —

Wie kommt Gewalt in die Medien?

Die Diskussion ist nach wie vor offen : Ob Film (im Fernsehen und ausserhalb) nun
direkt Aggression bewirkt, schon bestehende Dispositionen verstärkt oder «Gewalt»
wie jedes andere Thema vermittelt, ist nicht geklärt. Nun gibt es natürlich - es wurde
schon angetönt — noch andere Methoden zur Bewältigung einer derartigen Problematik.

Eine davon ist die der «schlimmsten Annahme» : Erklärt eine gewisse Theorie
(mit starkem Plausibilitätscharakter) auf praktischem Gebiet — bei einem angenommenen,

objektiv «wahren» Zutreffen — verschiedene, höchst unerwünschte und
schädliche Zustände, gilt sie im allgemeinen solange als «bewiesen», bis sie einmal
endgültig hieb- und stichfest widerlegt worden ist. Nimmt man also bei Film und
Fernsehen in ihrer Wirkung auf Jugendliche eine direkte (mechanistische)
Beeinflussung via Identifikation und Vorbildwirkung an, so müssten zum Beispiel «brutale
Krimis» solange vom Programm abgesetzt werden, bis ihr Stellenwert sicher
bestimmt werden kann. «Es muss nicht immer gleich Mord sein», der abfärbt, wie der
«Spiegel» nach recht anschaulichen Beispielen richtig bemerkt. Als problematisch
erweist sich hier auch eine sekundäre Aufklärung und Relativierung der einschlägigen

Programme durch das Fernsehen selber (siehe auch ZOOM-FB 19/77: «Serie
über Serien»),
Ohne den uralten Filmkritiker-Witz- was will denn der Regisseur mit diesem Film -
im mindesten zu stützen, möchte ich doch eine Frage wiederholen : Wie kommt
«Gewalt» eigentlich in unsere Medien? Wie kommt es, dass schematische, auf ethisch
fragwürdigen Prinzipien basierende «Unterhaltung», die nicht selten von ihrem
Produzenten (zum Beispiel dem Fernsehen) selber durchaus als solche erkannt ist,
dennoch weiterhin geschickt vermarktet wird Welchen Stellenwert hat diese Unterhaltung

hinsichtlich unseres «grauen Alltags»? Kann die Bedürfnisstruktur des Publikums

wirklich auf das nach wie vor vertretene Prinzip direkter «Wunscherfüllung»
reduziert werden?
Vielleicht hat gerade in Bezug auf solche Probleme die Medienkritik ihre eigene
Rezeption weniger definiert und gefestigt, als gemeinhin anzunehmen ist. Obwohl es
— wie erwähnt — nicht ihre Aufgabe sein kann, soziologische Studien zu betreiben,
bedeutet gerade ihr Eintreten auf Produkte beliebig schlechter Qualität und der Um-

38



stand, dass oft ebendiese Produkte in sich, jedoch nicht in einem weiteren sozialen
Kontext «kritisiert» werden, vielfach die kompromisslose Aufgabe eines unschätzbaren

«Platzvorteils». Wenn nicht gerade der «Spiegel», so muss doch irgendeine Seite
(innerhalb des in seinen mannigfachen Wechselwirkungen «unentwirrbaren
Knotens» von Darstellungs- und Rezeptionsprozessen) schliesslich einmal bereit sein,
ein gewisses Mass an «Verantwortung» für Zustände, «gegen die ein einzelner ohnehin

nicht ankommt», zu übernehmen. Jürg Prisi

TV/RADIO-KRITISCH
Vom Umgang mit Geschichte im Fernsehen

Gedanken zu einer Sendung zum 200. Todestag Albrecht von Hallers
(12. Dezember 1977, Fernsehen DRS)

Das von Eduard Stäuble geschaffene Filmporträt über den Berner Physiologen,
Anatomen, Arzt, Naturforscher und Dichter interessierte sich vor allem für dessen Stellung

zur Gesellschaft seiner Zeit, aber gleichzeitig auch für die Frage, was der grosse
Haller uns heute noch bedeuten könne. Zu diesem Zweck liess man den Universalgelehrten

aus seinem Grabe steigen und setzte ihn vor die Kamera: Der Schauspieler
Hans-Dieter Zeidler übernahm dessen Rolle und stellte sich im Dialog den Fragen
des unsichtbar bleibenden Autors.
Dem auftretenden Haller ist es wichtig zu betonen, dass er sich vor allem als
Naturforscher verstand und versteht. Im Widerspruch zum Interviewer schätzt er seine
dichterischen Arbeiten (insbesondere auch den Gedichtzirkel «Die Alpen») gering
ein und tut sie als Jugendsünde, als frühe poetische Krankheit ab. Dass er in der
heutigen Zeit eher als Dichter bekannt ist, behagt ihm nicht. Seine Arbeiten zur
Erforschung des pflanzlichen und menschlichen Organismus seien wichtiger gewesen
und hätten der Spekulation und Schönfärberei in der Wissenschaft ein Ende gesetzt.
Dass diese Erkenntnisse heute lediglich noch in Fachkreisen ihr Gewicht haben,
betrübt ihn, denn er möchte sie weiter verbreitet wissen ; und überhaupt habe er eine
tiefe Abneigung gegen Fachkreise.
Abneigung habe er zu seiner Lebzeit auch stets gegen die aufkommende
materialistisch-mechanistische Richtung der Wissenschaft verspürt. Und Voltaire, der auf
Gott verzichtet habe, sei ihm verhasst gewesen. Er selber habe immer versucht, seine
Rolle als aufklärerischer Wissenschaftler mit derjenigen eines gläubigen Christen in
Einklang zu bringen, was ihn in grosse innere Nöte und Spannungen versetzt habe.
Äussere Zwänge habe er indessen erlebt, wie er aus Gründen der Einsamkeit seine
Professur in Göttingen aufgegeben habe und in seine geliebte Vaterstadt Bern
zurückgekehrt sei, um Diener derselben zu werden : Eine Stellung als Inselspitalarzt wie
auch eine solche als Professor sei ihm vom Patrizierregime verweigert worden. 1753
habe ihm das Los schliesslich doch noch ein Amt verschafft. Zum Rathausammann
bestimmt, habe erals Türöffner für den Schultheiss und als Stimmenzählerfungieren
können. Später sei er dann noch Inspektor der bernischen Salzwerke und Statthalter
in Aigle geworden, wogegen ihm ein Sitz im Kleinen Rat, dem einzigen, politisch
massgeblichen Organ, verwehrt geblieben sei. Dies, obwohl er, wie sein Gesprächspartner

angibt, weltbekannt gewesen sei und zum Beispiel in seinem Todesjahr von
Kaiser Joseph II. persönlich aufgesucht worden sei. Tröstlich sei immerhin die
Anerkennung, die er heute geniesse, und auch der Umstand, dass sein Kopf auf die neue
500-Franken-Note geprägt worden sei, zeuge von ihr. Damit werde er sicherlich
über die Fachkreise hinaus bekannt werden...
Beim Betrachten des hier kurz skizzierten Porträts stellte sich mir die Frage nach

39


	Gewalt in den Medien

