
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 29 (1977)

Heft: 24

Artikel: Der Film als Mittel zur menschlichen Entfaltung und zur Begegnung der
Kulturen

Autor: Eichenberger, Ambros / Rigaud, Jacques / de Hadeln, Moritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-933045

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-933045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KOMMUNIKATION + GESELLSCHAFT

Der Film als Mittel zur menschlichen Entfaltung
und zur Begegnung der Kulturen

Zum Ersten Weltkongress der internationalen katholischen
Medienorganisationen und zur Studientagung der OCIC in München

Mit der Anwesenheit von zum Teil mehrköpfigen Delegationen aus 69 Ländern aller
Kontinente, gehört der Anfang bis Mitte November in der katholischen Akademie in
München durchgeführte Weltkongress der Internationalen Katholischen Filmorganisation

OCIC zu den repräsentativsten ihrer nahezu 50jährigen Geschichte. Die
weltweiten Bemühungen der letzten Jahre, die Schaffung von regionalen und kontinentalen

Strukturen in Asien, Afrika und Ozeanien mit gut funktionierenden Stützpunkten
in Hongkong, Dakar, Nairobi und Ozeanien haben viel zur Reaktivierung

beigetragen und der Organisation den Durchbruch von einer zu lange auf Europa und
seine filmkulturellen Veranstaltungen fixierten Haltung zu weltweiter Aktivität und
Anerkennung verschafft. Dazu hatte auch die zielstrebige und breitangelegte
Vorbereitung des ersten Weltkongresses über «Audiovision und Evangelisation» zusammen

mit UNDA (Radio und Fernsehen) und UCIP (Presse), beigetragen, die der
OCIC von vatikanischen Stellen vor drei Jahren in Auftrag gegeben worden war.
Dieser ist, unmittelbar vor der eigenen Generalversammlung und Studientagung, in
München zur Durchführung gekommen. Das damit geweckte Interesse ist unter
anderem in der Tatsache zum Ausdruck gekommen, dass 14 neue Länder - sechs aus
Asien, fünf aus Afrika plus Australien und Neuseeland - sowie drei auf Medienpro-
duktion ausgerichtete internationale Organisationen um Mitgliedschaft nachgesucht
haben. Damit ist die Gesamtzahl der nationalen Medienstellen und der internationalen

Medienorganisationen, die sich an der Föderation beteiligen, auf 80 angestiegen.
Mit grossem Interesse hat denn die Versammlung auch die Lageberichte aus den
einzelnen Kontinenten entgegengenommen und Arbeitsschwerpunkte für die
kommenden drei Jahre gesetzt. Dazu gehört an erster Stelle die Frage einer mediengerechten

und medienkritischen Ausbildung sowohl für Mitarbeiter in der Pastoral,
Erzieher, Theologen wie auch des Publikums.
Auf Grund der verschiedenartigen Verhältnisse und Bedürfnisse hat diese Ausbildung

primär in den Regionen und Nationen an und mit der Basis zu geschehen. Mit
audiovisueller Ausbildungspolitik und der sich aufdrängenden Koordination soll sich
aber auch eine Kommission auf internationaler Ebene befassen. Deren Dienste können

von den einzelnen Kontinenten vor allem für die Vermittlung von Fachleuten,
den Aufbau von Ausbildungszentren oder die Beschaffung von Stipendien in
Anspruch genommen werden. Wegen der wachsenden medienübergreifenden
Entwicklung ist auch die internationale katholische Parallel-Organisation für Radio und
Fernsehen, LINDA, zur Beteiligung an dieser gemeinsamen Ausbildungskommission
eingeladen worden.
Übereinstimmend wurde der Wille zu einer stärkeren Unterstützung des Filmschaffens

in den Entwicklungskontinenten registriert. Man erblickt darin einen wichtigen
Faktor zur kulturellen Selbstfindung dieser Völker. Er soll mithelfen, sowohl den
propagandistisch gesteuerten Medienfeldzügen aus dem Osten wie den mehr kommerziell

geprägten aus dem Westen Widerstand entgegenzusetzen.
Mit dem Stichwort «Der Film als Mitte! zur menschlichen Entfaltung und zur Begeg-

2



nung der Kulturen» wurde das Studienthema des Kongresses ebenfalls in aktuelle,
gesellschaftliche Zusammenhänge hineingestellt. Die Diskussion um die Möglichkeiten

und Grenzen eines intensiveren Kulturaustausches über den Film und die
Medien hat sich als fruchtbar erwiesen. Sie ist durch die Teilnahme von Verantwortlichen

der Unesco sowie der filmkulturellen Veranstaltungen von Berlin (Internationales

Forum des jungen Films), Locarno, Oberhausen, Mannheim, Ouagadougou
und Kairo konkretisiert und angereichert worden. Flervorzuheben ist der Anspruch
vor allem afrikanischer und asiatischer Vertreter, sie möchten in und durch ihre kulturellen

Eigenleistungen von den Industrieländern und ihren Medien ernster genommen
werden. Auf Ablehnung stiess durchwegs die minderwertige Qualität, mit der

die abendländische Gesellschaft über Medienproduktionen vielfach ihre Lebensweise

und Langeweile auch im Bereich der dritten Welt demonstriert. Gesamthaft
wurde, als Ergänzung zu einer neuen Weltwirtschaftsordnung, auf die Bedeutung
interkultureller Lernprozesse hingewiesen. Die anwesenden Mitglieder des OCIC
haben sich moralisch verpflichtet, zum Beispiel durch eine aktivere Informationspolitik,

einen konkreten Beitrag zu diesem notwendigen Austauschprozess von Werten
zur Bereicherung aller zu leisten. Ambros Eichenberger

Wir bringen nachstehend Ausschnitte aus dem Referat von Jacques Rigaud, Vizedirektor

der Unesco, Paris, sowie das vollständige Referat von Moritz de Hadein,
Direktor der Festivals von Locarno und Nyon. Sie wurden beide an der Studientagung

der OCIC gehalten und verraten in wichtigen Aspekten eine teils
übereinstimmende, teils aber auch unterschiedliche Einschätzung des Films als Mittel der
Begegnung der Kulturen.

Der Film als Mittel zur Begegnung der Kulturen ist in Gefahr

Einige Vorbemerkungen

Sie haben es sich mit ihrem Thema «Der Film als Mittel zur menschlichen Entfaltung
und zur Begegnung der Kulturen» nicht leicht gemacht. Wir alle, die wir hier versammelt

sind und die wir auf die eine oder andere Weise mit dem Film zu tun haben, wir
wissen sehr wohl, dass er ein mächtiges Werkzeug zur Entfaltung der Menschheit
und zur Begegnung der Kulturen sein kann. Wir wissen aber auch aus Erfahrung, wie
ambivalent er ist. Man bleibt auf dem Boden der Tatsachen, wenn man ihn auch als
ein Werkzeug dazu bezeichnet, die Menschen sich selbst zu entfremden und sie
kulturell zu beherrschen.
Ich glaube nicht, dass ich damit übertreibe. Wenn auch der Sexfilm in einigen
Ländern etwas ins Hintertreffen geraten ist, hat die Welle der Pornofilme doch bewiesen,
welche trüben Instinkte das «bewegte Bild» aufrühren kann. Der die Gewalt
verherrlichende Film ist nicht weniger gefährlich, und alle, die die schwere Verantwortung
haben - und ich gehöre auch zu ihnen -, eine gewisse Selbstkontrolle auf filmischem
Gebiet auszuüben, müssen zugeben, dass ihre liberalen Überzeugungen durch die
Masslosigkeiten schwer auf die Probe gestellt worden sind, die sich gewisse
Filmhändler unter dem Deckmantel der Meinungsfreiheit erlaubt haben. Dann gibt es
schliesslich noch den weniger auffälligen, aber deshalb nicht weniger gefährlichen
vulgären, gefälligen und euphorisierenden Konsumfilm, der besser als alle anderen
alle Krisen überstanden hat. In den genannten Fällen werden die schädlichen
Auswirkungen des Inhalts noch durch den Mythos verschlimmert, mit dem der Film
umgeben wird, was zum Teil auch seinen Reiz ausmacht und auf die enge Verzahnung
von Technik und sinnliche Qualitäten, von Form und Inhalt zurückzuführen ist. Dies
alles lässt wohl erklären, wieso der Film gewisse sehr lebenskräftige und hoch-virü-
lente Mythen hat entstehen lassen, vor allem den Star, der,angefangen von Rudolph

3



Valentino und Greta Garbo über James Dean zu Rita Hayworth, im Menschen von
heute die primitivsten Transfer-, ja sogar Entfremdungs-Mechanismen in Gang
gesetzt hat.
Auch zum Film als Möglichkeit der Begegnung der Kulturen wäre einiges zu sagen.
Ich frage mich, ob es sich um eine Begegnung, und nicht vielmehr um einen Schock,
eine Beeinflussung oder vielmehr eine Beherrschung handelt. Die Faszinationskraft
der Bilder und die wirtschaftliche Macht haben sich zusammengefunden und damit
einigen Filmindustrien zu einer Durchschlagskraft verholfen, die es bisher in der
Kulturgeschichte der Menschheit nicht gegeben hat. Sie haben ganzen Völkern nicht
nur ein Sprach-, sondern auch ein Bezugssystem aufgezwungen, dem man um so
schwieriger widerstehen kann, als der Film an sich unmittelbar verführt, dem
Zuschauer nicht viel abverlangt, ihn in einer Art körperliches Wohlbefinden einlullt, eine
Vertraulichkeit bis zum Sichgehenlassen erzeugt und eine Verstehensleichtigkeit
suggeriert, die seinen kritischen Geist zum Erschlaffen bringt. Wir Leute vom Fach,
die wir wissen, was hinter dem Film steckt, wir machen uns nicht immer bewusst,
welche Verheerungen bei den Massen in der dritten Welt Filme angerichtet haben
und noch immer anrichten, Filme die ungestraft Gewalt und Rassismus predigen und
Propaganda betreiben. Es bleibt uns nur die Floffnung, dass diese wehrlosen Massen
durch ihre eigene Unschuld geschützt werden, und dass sie den Film nur als ein nettes

Spielzeug, als Laterna magica ohne tiefere Bedeutung ansehen. Diese Floffnung
mag zwar beruhigend sein, aber wie enttäuschend ist es doch, wenn man bedenkt,
welche unbegrenzte Möglichkeiten der Film für die Entwicklung des Menschen und
die Begegnung der Kulturen bereit hält.
Wenn ich auch eingangs zu kritischen Bemerkungen gezwungen war, so ist doch
unbestritten, dass der Film ein Instrument zur menschlichen Entwicklung und zur
Begegnung der Kulturen sein kann, als das Sie ihn sehen. Seine Geschichte und sein
derzeitiger Stand beweisen es. Man sollte eine Art Bestandsaufnahme seiner Hilfs-
mittel und Möglichkeiten machen, bevor man sich mit den Wegen und Mitteln
beschäftigt, mit deren Hilfe der Film seine Rolle, die seine echte Legitimität, seinen
kulturellen und menschlichen Wert ausmacht, noch besser und auch in Zukunft spielen
kann.

Der Film ist eine Volkskunst mit universaler Sprache

Ein Punkt ist hervorzuheben, von dem alles ausgeht: der Film ist alsbald nachdem er
erfunden worden war, zu einer Volkskunst und einer universalen Sprache geworden.
Keine Pervertierung, keine Missbräuche seitens Film-Industrie und -Flandel können
dieses grundlegende Verdienst schmälern. Wenn man weiss, welche Schwierigkeiten

es auch in den am höchsten entwickelten Ländern bereitet, die Massen für die
Kultur zu interessieren, die Kunst ins Volk zu bringen, wird man die riesige Anhängerschaft

der Filmkunst, oder richtiger gesagt des Films, zu würdigen wissen. Dass der
Film die Massen in zunehmendem Masse nur noch über das Medium Fernsehen
erreichen kann, ist ein anderes Problem, von dem noch zu sprechen sein wird. Wichtig
ist, dass gehaltvolle Filme von Millionen von Menschen gesehen werden können
und in der ganzen Welt von Plünderten von Millionen Menschen gesehen werden,
und dass der Film jedenfalls in gewissem Masse allen Menschen, unabhängig von
ihrem Alter, ihrem sozialen Status, ihrem Bildungsniveau etwas sagen kann. Wenn
auch nicht jeder alles verstehen kann, so wird doch jeder berührt. Ein solches Ergebnis

kann ein Buch kaum erreichen. Wenn ich sagte, dass der Film eine Universalsprache
spricht, so tut erdasdank derTatsache, dass Bilder leicht aufgenommen werden

können, dank der Synchronisation oder der Untertitel, aber auch weil Vervielfältigung,

Vertrieb und Aufbewahrung der Bild- und Tonträger keine Schwierigkeiten
bereiten, und weil die Vorführungsgeräte relativ beweglich sind und überall verwendet

werden können. Das alles bedingt die Universalität des Films, deren Bedeutung
4



«Für Euch ist der Film ein Luxus, für uns eine Notwendigkeit»: Medienseminar in Togo.

und Möglichkeiten wir wohl noch nicht richtig eingeschätzt haben. Das internationale
Verständnis von Volk zu Volk beruht auf der Universalität der Zeichen : in dieser

Beziehung ist das Potential des Films ganz beträchtlich.

Der Film ist eine totale Kunst

Ein weiterer Punkt, der auch in den Strukturbereich gehört, ist festzuhalten : Der Film
ist totale Kunst des menschlichen Wortes, der Musik und des Tons. Er richtet sich an
alle menschlichen Sinne gleichzeitig, direkt und indirekt, in Form von Anregungen
und Beeinflussungen. Er richtet sich auch an Geist, Gedächtnis, Vorstellungsvermögen

und Gemüt. Von der aufrüttelnden Grossaufnahme des Gesichts von Giulietta
Masina in «La Strada» bis zu den Massenszenen in «Panzerkreuzer Potemkin», von
der Hieratik der Jungfrau von Orléans von Dreyer bis zu den Freiheitsklängen in «A
bout de souffle», von den Epen eines Abel Gance bis zur Überfeinerung eines Res-
nais bietet der Film unseren Blicken eine faszinierende Palette der Kunst. Von den
verrückten Bauten eines Cecil B. de Mille bis zu den Farbexplosionen von Janeso
oder des japanischen Films, von dem Mimen Chaplin bis zu den Tonzaubereien der
Filme von Marguerit Duras ruft der Film alles auf den Plan und schöpft er aus den
Quellen aller nur denkbaren Künste und es ist ihm, dank Orson Welles, Bergman oder
Cacoyannis gelungen, neues Leben zu schaffen, das nicht nur eine einfache
Transponierung, sondern echte Neuschöpfungen bedeutet, vergleichbar den klassischsten

Meisterwerke des Theaters, der Literatur und der lyrischen Kunst. Der Film als
audiovisuelle Kunst im eigentlichsten und vollständigsten Sinn dieses Wortes ist reifer

und vollendeter als alle anderen Kunstformen, die bisher diese Einheit von Bild
5



und Ton, die der Fortschritt unserem Jahrhundert gebracht hat, geschaffen haben. Er
ist eine echte eigenständige Kunst, wenn er es will, kann aber auch der treueste Diener

aller anderen Künste ohne Ausnahme sein, wie das seit einigen Jahren die Sektion

«Les yeux fertiles» auf dem Filmfestival von Cannes beweist.

Der Film ist Träger universeller Werte

Als dritten Punkt, und damit komme ich zum eigentlichen inhaltlichen Aspekt,
möchte ich behaupten, dass der Film Träger universeller Werte ist, die als solche
aufgenommen werden. Man könnte ohne Übertreibung von einem Chaplinschen
Flumanismus sprechen, der gewissermassen auf einem Anspruch menschlicher
Würde gegenüber den Härten der industriellen Welt, der grossen Städte, der Diktaturen,

der materialistischen Habsucht beruht. Wir fühlen, dass mit all dem die anfängliche

Vorstellung überholt und eine Permanenz erreicht worden ist, die dem Film eine
klassische Kraft verleiht. Die Beispiele Messen sich vermehren: Der italienische Film
hat das Volk zu einer geschichtlichen Persönlichkeit gemacht und seine Würde als
Gestalter der Geschichte erhöht. Der sowjetische Film symbolisiert die Rolle dés
Films als Mittel zur Aneignung der Vergangenheit durch das Volk zu einem über die
Propaganda hinausgehenden erzieherischen Zweck. Man müsste auch noch von
Befreiungswerten sprechen, von politischer und menschlicher Befreiung, zu der der
Film anregen kann, ob er nun wie in «Bürger Kane» oder im «Fall Mattei» anklagt und
demaskiert oder diese Freiheit glorifiziert, wie das einige Filmgenres aus der dritten
Welt in jüngster Zeit tun.
Dies wären also drei Aspekte des Films, die erkennen lassen, welche Rolle als Werkzeug

er für die Weiterentwicklung der Menschheit spielen kann. Betrachten wir nun
seinen Stellenwert als Werkzeug fürdie Begegnung der Kulturen. Ich habe schon auf
seine Universalität als Verständigungsmittel hingewiesen, das tatsächlich ein Faktor
ist, der den beiden Funktionen gemeinsam ist, und die ich etwas willkürlich, auf
Grund des mir gestellten Themas, gegeneinander abgrenzen möchte. Ich möchte
jetzt aber auf einige Punkte zu sprechen kommen, die, indem sie die positive Rolle
erkennen lassen, welche der Film für die Begegnung der Kulturen gespielt hat, den
Weg zeigen, den wir einschlagen müssen, wenn wir diesen Beitrag des Films zur
internationalen Verständigung und zur gegenseitigen Bereicherung der Kulturen
weiter entwickeln wollen.

Die Bedeutung des komischen Films

Es sei mir zunächst, auch auf die Gefahr hin, Aufsehen zu erregen, gestattet, einen
Punkt hervorzuheben, dem im Rahmen meines Themas besondere Bedeutung
zukommt: den komischen Film. Lachen ist bekanntlich ein Charakteristikum des
Menschen, eines der universellsten Phänomene, aber auch eines der Phänomene, die am
häufigsten wegen der Eigenart des gesprochenen Wortes gegen die Schranken der
Unmitteilbarkeit stossen. Musik, Tanz, plastische Kunst können, wir alle wissen es,
Komik kaum vermitteln. Literatur und Theater sind in dieser Hinsicht viel wirksamer,
aber auch sie stossen, von Mimen abgesehen, auf Verständigungs- und
Kommunikationsschwierigkeiten, die auch die Ubersetzung nicht ganz beseitigen kann, denn
Situationen, textliche Zusammenhänge, tiefere Bedeutung lassen sich oft kaum
übertragen oder werden dabei deformiert oder ihres Sinnes entkleidet. Andererseits
geht die Filmkomik «besser ein», weil sie nicht nur von Worten abhängt, und weil das
Bild dabei eine wichtige oder vorherrschende Rolle spielt. Ich habe den Eindruck,
dass die Dimensionen von Lachen und Komik besonders geeignet sind, zur Humanisierung

internationaler Beziehungen beizutragen und der Begegnung der Kulturen
ihren Reichtum und ihre menschliche Wärme zu verleihen. Natürlich kann das
Lachen auch die Quelle übler Missverständnisse sein, es kann grausam sein, Verachtung

oder ganz einfach Unverständnis ausdrücken. Es reisst aber auch Schranken
6



nieder, es befreit das Bild einer Kultur von seinem offiziellen Beiwerk, man könnte
sogar sagen, es «entkrampft» dieses Bild. Wenn man eine Bilanz des Films ziehen
wollte, müsste man erkennen, dass er durch das Lachen viel zur Annäherung der
Völker beigetragen hat. Ich möchte hier ein Beispiel aus meinem Heimatland anführen:

Das Bild, das man sich in Frankreich vom Nachkriegs-Italien machte, war
gewiss nicht das vorteilhafteste. Der italienische Film hat am meisten dazu beigetragen,
dass unsere Länder wieder zusammengefunden haben, vor allem durch seine komische

Ader, die, wenn sie auch einige oberflächliche und etwas «folkloristische» Züge
Italiens zu sehr betont haben mag, doch die tiefe Verwandtschaft unserer beiden
nationalen Persönlichkeiten hat erkennen lassen. Man könnte das gleiche vom
britischen Humor sagen, dass nämlich die britische Filmkomödie zur Ausstrahlung der
englischen Kultur über den Kanal hinweg beigetragen hat.

Die Dimension des alltäglichen Lebens

Ein weiteres Element kommt diesem Beispiel in seiner tieferen Bedeutung recht
nahe. Ich meine hier die Dimension des alltäglichen Lebens, wie es vom Film mit
einer Wirksamkeit wiedergegeben wird, die allgemein anerkannt ist. Das ist von
grösster Wichtigkeit in einer Welt, in der internationale Beziehungen immer weniger
auf diplomatische Kontakte eingeschränkt sind, sondern sich vielmehr auf alle sozialen

Beziehungen zwischen Gruppen und Individuen erstrecken. Nach dem Tourismus

ist der Film heute, unter Berücksichtigung seiner wachsenden Tendenz zum
Realismus und auch auf Grund der Tatsache, dass er mehr und mehr die Natur als
Dekor benutzt und sich für die Sorgen und Nöte der Menschen von heute interessiert,

das beste Mittel, uns mit der erlebten Wirklichkeit anderer, naher oder ferner
Länder vertraut zu machen. So gesehen ist sein kultureller Wert um so grösser, als er
die Dimension des Alltagslebens zeigt, die für das Verständnis einer Kultur ebenso
wichtig ist, wie die Kenntnis der grossen Meisterwerke. Amerika ist uns beispielsweise

erst durch den Film vertraut geworden. Als mein 16jähriger Sohn in diesem
Jahr zum ersten Mal in die USA reiste, war sein erster Kommentar von drüben : «Das
sieht hier ja ganz so aus, wie ich es bei uns im Kino gesehen habe !» Wir wissen auch,
dass der Erfolg französischer Filme in der Sowjetunion darauf beruht, dass sich die
Menschen dort für ein Gesamtbild unseres Alltagslebens interessieren, das sich nicht
immer mit dem Bild deckt, das die Berichte der TASS zeichnen.
Der Film bringt aber dem Zuschauer nicht nur das Alltagsleben näher, er liefert uns
auch, wenn man ihn richtig zu betrachten versteht, eine der besten Möglichkeiten,
die kulturelle Identität eines Volkes zu entdecken. Man kann sogar noch weiter
gehen. Jedes Jahr aufs neue überraschen mich in Cannes Übereinstimmung und
Kongruenz zwischen den verschiedenen dort vorgeführten Filmen, die trotz unterschiedlicher

Stile, Schulen und Inhalte eine gemeinsame Fragestellung erkennen lassen.
Die Begegnung der Kulturen erfolgt nicht nur in einem Austausch des Bestehenden,
sondern auch in der Kongruenz von Sehnsüchten und Bestrebungen. In diesem
Sinne erfüllt der Film in hochempfindlicherWeise die Funktion eines Seismographen
für die Identität und Identitätssuche einer Kultur. Man kann sich nicht vorstellen,
dass zukünftige Geschichtsschreiber unsere Epoche verstehen können, wenn sie
«Hiroshima mon amour», «La grande bouffe», «Teorema», «La chinoise», «Umberto

D» oder auch «Towering Inferno» nicht kennen, die vielleicht über unsere Zeit,
ihre Sehnsüchte, ihre Widersprüche und Phantasmen mehr aussagen, als Hamlet, der
Cid oder Faust für ihre Zeit.

Der Film in der dritten Weit

Es sei mir gestattet, mich auf zwei Anliegen, oder genauer gesagt zwei Befürchtungen
zu konzentrieren, nämlich auf die Fragen : Wie wird sich der Film der dritten Welt

entwickeln und : Wie steht es um die Zukunft des Films überhaupt?
7



Die dritte Welt will in und durch ihre kulturellen Eigenleistungen von den Industrieländern ernst
genommen werden («Ceddo» von Ousmane Sembene).

Alle international angestellten Betrachtungen über den Film riskieren, einer
optischen Täuschung zu verfallen, wenn sie betonen, dass der Film universal ist, dass er
eine Weltmacht darstellt und dass er eine Rolle im Austausch zwischen den Kulturen
spielt. Das alles stimmt zwar, aber er wird von wirtschaftlichen Kräften und auch, das
muss man sagen, von den Überresten eines intellektuellen Imperialismus gegängelt,
der um so verheerender wirkt, als er oft unbewusst bleibt.
Auf die Frage, wie die Lage des Films in den Ländern der Dritten Welt sich darstellt,
ist zu antworten, dass hier verschiedene Situationen anzutreffen sind. Da gibt es
zunächst ganze Länder und Landstriche, die überhaupt keinen «eigenen» Film haben
und die ausschliesslich von Vertriebsnetzen für Filme mit einer beherrschenden
wirtschaftlichen Position abhängig sind, die sich zumeist in amerikanischen oder
südostasiatischen Händen (Hongkong) befinden und diese Länder mit meist sehr
durchschnittlichen Filmerzeugnissen überschwemmen.
Anders ist die Lage in den Ländern wie Indien und Ägypten, die über eine starke
Eigenproduktion an Filmen für ihre Volksmassen verfügen, und die, das gilt vor allem
für Ägypten, einen regionalen Vertrieb eingerichtet haben, aber weder wirtschaftlich
noch kulturell Weltruf erlangen konnten. Eine ähnliche Lage ist mutatis mutandis in
Lateinamerika anzutreffen, dessen Länder eine Zwischenstellung einnehmen. Sie
werden einerseits wie die Länder der ersten Gruppe von amerikanischen Filmen
überschwemmt, stehen aber auch, wie zum Beispiel Brasilien, Venezuela, Mexiko
und Argentinien, Qualitätsfilmen jeglicher Herkunft offen, jedenfalls für privilegierte
Kreise.
Zur dritten Kategorie gehören die Länder, die bisher den genannten wirtschaftlichen
und kulturellen Einflüssen ebenfalls ausgesetzt gewesen sind, jetzt aber mit
wechselndem Erfolg versuchen, ein nationales Filmschaffen von so hoher Qualität zu
entwickeln, dass es Aussichten auf eine gewisse internationale Ausstrahlung hat. Hier
wären zu nennen die nordafrikanischen Länder, Senegal, Iran und in gewissem
Sinne auch Brasilien oder Mexiko.
8



Diese Klassifizierung ist weder wissenschaftlich begründet noch erschöpfend und
auch nicht endgültig. Sie schliesst auch nicht das ein, was nach der Definition un-
klassifizierbar ist, wie das für viele begabte Filmleute gilt, die unmittelbar aus den
Tiefen einer nationalen Kultur schöpfen, aberdurch die Umstände ins Exil oder in den
Untergrund gedrängt oder zum Schweigen verurteilt worden sind, wie das heute
noch in einigen Ländern Lateinamerikas der Fall ist. Diese verschiedenen Situationen
sind aus zwei Gründen besorgniserregend : 1. Viele Länder sind aus verschiedenen
Gründen nicht in der Lage, ihre kulturelle Identität durch das «bewegte Bild»
auszudrücken. 2. Die im filmischen Bereich wirtschaftlich und kulturell beherrschenden
Länder machen sich eine falsche Vorstellung von der Lage. Dadurch wird der Graben
weiter vertieft und die Missverständnisse nehmen zu.

Keine Begegnung der Kulturen ohne Verbreitung der Filme

Wirtschaftliche Interessen und geistige Vorurteile der Industrieländer sind objektive
Hindernisse für Verständnis und Verbreitung von Filmen aus der dritten Welt. Wir
Westler müssen uns davor hüten, die Stimme, die sich da erhebt, zu ersticken oder,
was noch schlimmer wäre, sie zu filtern, um nur das zu behalten, was unseren Min-
derwertigkeits- oder Überlegenheitskomplexen gegenüber der dritten Welt
Vorschub leistet. Wir müssen ebenso jede Gefälligkeit und jede Demagogie vermeiden :

Ein Film aus derdritten Welt ist nicht wegen seiner Herkunft schon über jeden Zweifel
erhaben. Filmemacher jeglicher Provenienz müssen sich einem verständnisvollen,

grosszügigen, aber auch klaren und vor allem pluralistischen, internationalen Urteil
stellen, sie müssen die Vielfalt von Werten, Stilen und Normen anerkennen. Die
Aufnahme, die Cannes in diesem Jahr den Filmen von Ousmane Sembene oder Merzak
Alloch bereitet hat, um nur diese zu nennen, beweist, dass die neuen Tendenzen des
afrikanischen Films verstanden werden können. Es genügt aber nicht, dass ein Publikum

aus Kritikern oder Fachleuten den Wert dieser Filme anerkennt. Wenn die
Begegnung der Kulturen einen Sinn haben soll, müssen diese Filme auch wirklich
Verbreitung finden.
Ohne Nationalstolz darf ich sagen, dass die Aktivität der Association française des
cinéma d'art et d'essai in diesem Sinne richtungweisend ist, vor allem was die
periodische Durchführung von der den Filmen verschiedener Länder gewidmeten
«Filmwochen» anlangt. Aber auch diese Filme finden nur schwer Verbreitung. Sie werden
nur in Kulturgremien, etwa in Kulturhäusern, gezeigt. In diesem Zusammenhang
sollte ein übriges Mal auf das Versagen des Fernsehens in Frankreich und anderswo
hingewiesen werden, das viel zu viel «Trödlerware» bietet, wo es doch mit einer
richtigen Aufklärung und Einführung viel dazu beitragen könnte, ein sehr grosses Publikum

mit der Vielfalt der Kulturen und Weltanschauungen vertraut zu machen.
Fest steht auf jeden Fall, dass Raum für ein grosses Programm internationaler
Zusammenarbeit vorhanden ist, um die Rolle des Films bei der Begegnung der Kulturen
zu fördern. Eine Kooperation auf allen Ebenen ist hierzu nötig. Es handelt sich nicht
nur darum, Filme jeglicher Herkunft in der ganzen Welt bekannt zu machen. Es
kommt darauf an, Erfahrungen auszutauschen, die gegenseitige Kenntnis von Sprachen

und Stilen zu vertiefen, die Möglichkeiten von Seminaren und gemeinsamer
Bildungsarbeit zu vervielfachen. Schliesslich muss die Produktionsfreiheit überall
anerkannt und geschützt werden.
Diese Anregungen mache ich, wie schon erwähnt, als Privatmann. Ich bin hier nicht
befugt zu sagen, was diese oder jene Institution tun könnte oder sollte. Es sei mir aber
gestattet, nachdrücklich auf die Rolle hinzuweisen, die Ihre Organisation in diesem
Austauschprozess spielen kann. Der Einbezug des Filmschaffens der dritten Welt in
die internationale Filmszene scheint mir ganz auf der Linie jenes Internationalismus
und Universalismus zu liegen, zudem Sie sich bekennen. Dazu ist er von der Achtung
allerauch anderen geistigen Werten gegenüber geprägt.
Das grosse Thema der kulturellen Identität als Suche eines jeden Volkes nach seiner

9



Eigenart und Originalität nicht im engen Geiste der Selbstzufriedenheit und des stolzen

aber unfruchtbaren Rückzugs in den elfenbeineren Türm, sondern in dem Bemühen

einer Öffnung aufeinander hin und einer gegenseitigen Bereicherung, erhält
durch den Beitrag, den der Film leistet, neue Impulse und wird dadurch sogar
erneuert.
Kulturelle Identität bedeutet nicht nur Aneignung eines geschichtlichen Erbes,
bedeutet vielmehr einen immer wiederholten Schöpfungsakt. Die Filmkunst als neue
Kunst, als Synthese der Künste, als hochempfindlicher Seismograph der bewussten
und unbewussten Strömungen einer Epoche oder eines Zeitabschnitts, findet
notwendigerweise, als schöpferischer Akt und Spiegelbild, ihren Platz in der dynamischen

Entwicklung auf der Suche nach kultureller Identität.
Wer sich über diesen Reichtum und die plastische Fülle der filmischen
Ausdrucksmöglichkeiten, die Schrift und Botschaft miteinander vereinen, Rechenschaft gibt,
stellt mit Bestürzung fest, wie indifferent sich die Verantwortlichen im öffentlichen
Leben verhalten, wie eng ihre Ansichten sind, wie man sich die Bälle gegenseitig
zuspielt, wie sehr man das Publikum vernachlässigt, kurz was man aus diesem
ausserordentlichen Werkzeug für Austausch und Fortentwicklung, das heute von so vielen

Gefahren bedroht ist, gemacht hat, nämlich aus dem Film.

Zur Krise des Films

Ich komme damit zu der zweiten und letzten Sorge, die ich bereits erwähnte. Sie
betrifft die Zukunft der Filmkunst. Was taugen die schönsten Reden und die
wortreichsten Kolloquien über die kulturelle Aufgabe des Films, wenn er nur noch in einigen

Filmstudios sein Leben fristet, von denen Rosselini mir kurz vor seinem Tod
sagte, dass auch sie bald Friedhöfe sein würden.
Seit es den Film gibt, wird davon geredet, er befinde sich in einer Krise, aber die
Optimisten bemerken mit Recht, dass dieser ewige Todeskandidat immer noch lebt.
Man würde es sich aber zu einfach machen, wenn man aus dieser Beweisführung
Rückschlüsse zöge. Es gibt nämlich heute sehr ernste Gründe, sich Sorgen wegen
der Zukunft des Films zu machen. Ich sage das nicht als Fachmann, der aus
taktischen Gründen Alarm schlägt, sondern als unabhängiger Beobachter.
Die heutige Krise des Films ist zunächst einmal quantitativer Art : der amerikanische
Markt produziert vier bis fünfmal weniger Filme als noch vor 15 Jahren. Der europäische

Film, soweit er überhaupt noch existiert, hat auch einen Schrumpfungsprozess
durchgemacht. Sogar der italienische Film ist auf dem Wege der Rezession. Über den
Besucherschwund brauche ich nicht viel zu sagen. Die entsprechenden Zahlen sind
uns geläufig, wichtig ist aber, dass der Rückgang sich fortgesetzt hat, obwohl man
vor einigen Jahren, vor allem in Frankreich, Anzeichen für eine Stabilisierung der
Lage zu sehen geglaubt hatte. Die Finanzierung von Filmen wird unter diesen
Umständen immer abenteuerlicher, die Dreharbeiten müssen unterbrochen werden,
auch für Filme, deren Erfolg von vorneherein gesichert erscheint.
Hiervon ausgehend entwickelt sich auch eine allen bekannte qualitative Krise. Der
Graben zwischen dem Unterhaltungs- oder Konsumfilm einerseits und dem
avantgardistischen oder engagierten Film andererseits wird immer tiefer. Der Pornofilm
hält seine Stellung, und auch wenn er stagniert, entehrt er die Filmkunst, setzt das
Publikum in Verwirrung, weil der Kinoabend für den Zuschauer zum «Risiko» wird.
Die verschiedenen Filmsparten - Produktion, Verteilung, Vertrieb - konzentrieren
und integrieren sich mehr und mehr, und alle diese Entwicklungen führen dazu, dass
die «Zauberer des Films», die «Filmnarren», diese heldischen Abenteurer allmählich
aussterben, denen die Geschichte des Films ihre schönsten Seiten verdankt. Der
Staat oder öffentliche Organismen nehmen die Filmproduktion mehr und mehr in
ihre Hand. Das gilt vor allem für Frankreich und die dortigen Fernsehgesellschaften.
Man könnte das für eine Lösung oder einen Ausweg halten, aber ich persönlich
10



mache mir Sorgen wegen dieser Tendenz, weil bei allem guten Willen der
Verantwortlichen letztlich doch eine «Technokratisierung» des Films dabei herauskommt
und die Filmkunst den Zwecken des Fernsehens dienstbar gemacht wird.

Die Beziehung zwischen Film und Fernsehen

Bleibt noch das heikle Problem der Beziehungen zwischen Film und Fernsehen. Die
Versuchung liegt immer nahe, das Fernsehen für alle Übel des Films verantwortlich
zu machen. Es stimmt ja auch, dass das Fernsehen an erster Stelle für den Besucherschwund

in den Kinos verantwortlich ist. Andererseits «verbraucht» das Fernsehen
aber auch, und das ist nicht unwichtig, immer mehr Filme. Man hört öfter die
Meinung, das Fernsehen beschere dem Film gigantische Zuschauerzahlen, grössere als
er sie je gekannt habe. Das trifft statistisch ja auch zu, hat aber kulturell dramatische
Auswirkungen, denn erstens wird das Fernsehen von seiner eigenen schöpferischen
Funktion abgezogen, die es immer mehr vernachlässigt. Zweitens : Da das Fernsehen
mehr Filme verbraucht, als es produziert oder hervorbringt, wird die Quelle bald
versiegen, und man wird dann nur immer wieder die gleichen Erfolgsfilme vorgesetzt
bekommen. Drittens : Wenn es auch beruhigend sein mag zu denken, das Fernsehen
übe im günstigsten Fall eine didaktische Funktion als Filmstudio für Millionen von
Zuschauern aus, so bleibt doch zu bedenken, dass die Wiedergabe eines Films auf
einem kleinen Bildschirm oft aus Gründen des Formats, der «Atmosphäre» und der
Bildqualität eine «Unterschlagung» oder doch wenigstens eine Verzerrung darstellt.
Nichtsdestoweniger sind Film und Fernsehen grundsätzlich keine Antithesen. Manche

klugen Leute leugnen sogar wesentliche Unterschiede zwischen diesen beiden
Medien und behaupten, sie ergänzten sich gegenseitig. Rosselini hat sich bekanntlich

zum Dolmetscher dieser Konzeption gemacht, nicht nur in Worten, sondern auch
in Taten. Er hat bewiesen, dass Werke von grundlegender didaktischer Funktion aus
dem Fernsehen hervorgehen können und doch Wert und Bedeutung von Kinofilmen
haben können. Das Prinzip der Komplementarität ist auch nicht wegzudisputieren,
man könnte dafür sogar noch weitere Beispiele anführen: Viele Filmemacher haben
ihre Lehrzeit beim Fernsehen absolviert. Es kann eine grosse Rolle für die Entwicklung

des Films und sogar für die .kulturelle Bildung der Filmzuschauer spielen. All
dies ist nicht zu leugnen. Aber die wirtschaftlichen Systeme, die Geisteshaltung der
Leitungsgremien beim Fernsehen und Zwänge aller Art, denen sie ausgesetzt sind,
führen dazu, dass das Fernsehen den Film doch unter sehr engen Perspektiven
behandelt und dass niemand, auch nicht der Staat, für eine wirklich fruchtbare
Zusammenarbeit Sorge trägt, die auf gegenseitiger Achtung von Zielen und Besonderheiten
der beiden Medien beruhen müsste. So abçr kommt man nicht von dem Eindruck los,
dass das Fernsehen den Film eines Tages verschlinge, was eine Katastrophe wäre.
Dann wäre es auch viel zu spät für das Fernsehen, sich auf seine eigene schöpferische

Bestimmung zu besinnen und sie zu entwickeln, die es ihm seinerseits ermöglichen

würde, ein Werkzeug für die Weiterentwicklung der Menschheit und die
Begegnung der Kulturen zu werden.
Ich will nicht den Enttäuschten hervorkehren, auch wenn Theorie und Praxis der
Kulturphänomene mich mit wachsender Sorge erfüllen. Die Kultur kann zwar nicht eine
Antwort auf alle Probleme des modernen Menschen geben, sie könnte ihnen aber
den richtigen Stellenwert verleihen und ermöglichen, sie mit der unbesiegbaren
Würde von Geist und Herz des Menschen anzugehen. Trotz der Vielfalt der Initiativen,

der Bemühungen und der Erfahrungen verspürt man eine Indifferenz bei den
politisch, wirtschaftlich und sozial Verantwortlichen, ja bei der öffentlichen Meinung
in ihrer Gesamtheit. Die Kultur gerät so in die Gefahr, die Chance zu verlieren, dass
wir sie unseren Mitmenschen noch mitteilen können, ehe wir von Materialismus,
Terror oder Passivität, die uns zu Sklaven machen würden, hinweggeschwemmt
worden sind. Jacques Rigaud
(Titel und Zwischentitel von der Redaktion)

11



Der Film ist nicht besser als die Wirklichkeit, die ihn hervorbringt

Offensichtlich birgt das für diesen Anlass gewählte Thema «Der Film als Mittel zur
menschlichen Entfaltung und zur Begegnung der Kulturen» zahlreiche Tücken. Da
jedoch die 0 Cl C —zusammen mit INTER FILM auf protestantischer Seite — den
Massenmedien gegenüber eine international anerkannte und verantwortungsvolle Position

einnimmt, erscheint es mir wünschenswert, mit Ihnen zusammen die Suche
nach einer neuen Haltung, die erst ein praktisches, realistisches Handeln ermöglicht,
voranzutreiben. Ich möchte und kann hier nichts anderes als meine persönliche
Meinung zur Lage der Massenmedien, insbesondere des Films, anbieten.
Ich passe mich deshalb dem durch die Wahl des Themas diktierten Rahmen und den
von Jacques Rigaud in seinem Einführungsreferat gesetzten Richtpunkten an und
möchte, davon ausgehend, eine seiner Schlussfolgerungen unterstreichen: jene
nämlich, wo er zugibt, dass ihn «Theorie und Praxis der Kulturphänomene mit
wachsender Sorge» erfüllten. Auch ich teile diese Ungewissheit, sodass es mir manchmal
sogar nützlich scheint zu fragen, ob wir uns nicht auf dem falschen Weg befinden
und ob unsere Arbeit nicht auf einem gewaltigen Missverständnis gründet. Mit
Recht fragt man sich heute nach dem Nutzen internationaler Filmveranstaltungen, da
doch selbst die Basis des Internationalismus verstümmelt ist, sei es durch bedingte
Gegebenheiten wie ökonomische und ideologische Interessen oder durch
Unredlichkeiten, die durch immer perfektioniertem Manipulationsmethoden auf Rechtlichkeit

getrimmt werden. Ist ein solcher Internationalismus nicht mehr ein Alibi als ein
Versuch zur Begegnung der Kulturen?

Der Film — eine universelle Kunst?

Untersuchen wir kurz einige Elemente dessen, was ich als Missverständnis
bezeichne. Das erste betrifft das Wesen des Films, eines Ausdrucksmittels, das eng
verknüpft ist mit der technologischen Entwicklung unseres Jahrhunderts und auf das
wir vielleicht zu viele Hoffnungen setzen. Es scheint mir auch im Hinblick auf seine
kurze historische Vergangenheit tatsächlich gefährlich, die trügerische Idee vom Film
als einer — sogar möglicherweise — universellen Kunst weiterhin zu verfechten. Es
scheint mir auch gefährlich, den Film von den übrigen Massenmedien zu trennen, um
ihn auf einen verklärenden Sockel zu stellen, während doch alles das bevorstehende
Ende des traditionellen Kinos und die Vervielfältigung der Mittel und Formen, durch
die uns Wissen, Informationen und Zustände vermittelt werden, anzuzeigen scheint.
Wenn der Film in der Sowjetunion, in Indien und in Lateinamerika, um nur einige
Beispiele zu erwähnen, für den Augenblick seinen traditionellen Rang unter den
populären Künsten, sogar mit erhöhter Besucherfrequenz, bewahrt hat, so scheint
die Lage doch keineswegs statisch zu sein. In Westeuropa wie in Nordamerika oder
in Japan wird der schon öfters analysierte Gegensatz zwischen Kino und Fernsehen
durch die Entwicklung rasch überholt. Das Videobild, das Videoband, die Bildplatte
oder der magnetische Videofilm gehören immer mehr zum alltäglichen Panorama
eines audiovisuellen Fächers, in dem der Film bald nicht mehr sein wird als ein
entweihtes und isoliertes Element. Es ist daher keine Science-fiction mehr, wenn man
über die Gesamtheit der audiovisuellen Mittel nachdenkt statt nur über eines ihrer
Elemente, den Film.
Um ein Ausdrucksmittel von universeller Bedeutung zu werden, müsste eine solche
Masse von Botschaften verbreitenden Vektoren — die Gesamtheit der audiovisuellen
Mittel - allen zugänglich sein, schon bei der Produktion und ohne Diskriminierung.
Nun sind aber diese Vektoren der Technik unterworfen, und deshalb sind ökonomische

Mittel für ihre Herstellung und Fachkenntnisse für ihre Benutzung notwendig.
Welche auch immer unsere Träume und Hoffnungen sein mögen und trotz der
Entwicklung des Amateurfilms zu privatem Gebrauch, als öffentliches Spektakel hat der
Film meiner Meinung nach auch wenig Chancen, jemals ein authentisches populäres

12



Ausdrucksmittel zu werden, ebenso wenig wie er ein universelles Ausdrucksmittel
sein kann. Der Film ist die Sprache einer Elite und wird auf staatlicher, wirtschaftlicher,

ideologischer oder industrieller Ebene von jenen streng kontrolliert, die jeweils
die Macht in den Händen haben. Der Filmschaffende, soweit er als Individuum in
einem System der Teamarbeit überlebt, ist ein kontrollierter und eingeschränkter
Autor. Man sollte ihn deshalb nicht mit unmöglichen Missionen oder mit einer
extravaganten Macht beladen, denn er selber ist nur ein entscheidend beeinflusster
Vermittler.

Wenn ich dies betone, so bezweifle ich doch keineswegs die Bedeutung von Autoren
wie beispielsweise Alain Tanner, Claude Goretta oder Michel Soutterfür die

Darstellung westschweizerischer Lebensweise. Aber dieser Beitrag, wie gross sein Wert
auch immer sein mag, ist letztlich doch nur ein blasser Abglanz einer weit komplexeren

Wirklichkeit.
Neben den bereits angeführten Gründen scheint es mir auch ein dauerndes und
offensichtliches Auseinanderklaffen zwischen Film und Wirklichkeit zu geben, ein
Auseinanderklaffen, das mir in der Natur des Films selbst zu liegen scheint, zwischen
den zwei Dimensionen der Leinwand und den drei Dimensionen des Lebens. Das ist
so banal, dass es vielleicht nützlich ist, sich hier in diesem Zusammenhang daran zu
erinnern.

Sich verschlechternde Produktionsbedingungen

Unbestreitbar gibt es heute, da verschiedene Kinos existieren — es gäbe eine lange
Liste zu machen -, auch verschiedene Zuschauergruppen. Der Film, mit fälschlich
einheitlicher Sprache und von Eliten hergestellt, wendet sich daher heute an
unterschiedliche Zuschauer, die nur eine missbräuchliche Vermischung in ein homogenes
Publikum verwandelt hat. Die ganze aktuelle Entwicklung des Filmvertriebs wie
auch die allgemeine Entwicklung der Massenmedien bestätigen diese Zersplitterung.
Der Film teilt sich nicht nur in zwei traditionelle Stränge - Fiktion und Dokument -,
die sich in Format und Länge unterscheiden, er wendet sich auch jeden Tag mehr an
begrenzte und spezifisch motivierte Teile eines allgemeinen Publikums, wobei er
gleichzeitig diesen allgemeinen Charakter, den man ihm immer anlasten wollte,
verliert. Die grossen Kinosäle schliessen einer nach dem andern, um Mehrzweckhäusern
Platz zu machen, während die Zahl der Fernsehketten wächst, ganz ebenso die
spezialisierten Festivals und Filmklubs, die kinematographischen Arbeits- und Aktionsgruppen

: Sie alle benutzen für ihre spezifischen Zwecke ein ganz bestimmtes Genre,
einen bestimmten Typ oder Inhalt aus der unendlichen Vielfalt der audiovisuellen
Ausdrucksmittel.
Während sich die Zersplitterung der Stoffe und Stile verschärft, trifft dies schwerlich
für die Produktion zu. Wenn also die meisten der gegenwärtig realisierten Filme
offensichtlich nicht mehr einfach für die Allgemeinheit produziert werden, sondern
künftig begrenzte Gruppen potentieller Zuschauer anvisieren, wenn die Filmproduktion

allem Anschein nach sich langsam geographisch weltweit ausbreitet, so erleben
wir ebenfalls die Konzentration der vorhandenen Produktionsmittel und das Entstehen

immer mehr überhandnehmender nationaler und multinationaler Monopole, die
immer gefährlicher werden, weil sie oft gesichtslos sind.
Welche Rolle spielen eigentlich die Chemie-, Öl- und Elektroindustrien in der heutigen

Filmproduktion? Kennt man den Platz, den der Petrodollar in der Filmindustrie
einnimmt, oder weiss man, welche Rolle die westlichen Grossbanken hier spielen?
Weiss man ferner, dass Venezuela die Tonmischungen in Italien oder in den Vereinigten

Staaten machen lassen muss, dass Senegal seine Kameras in Paris borgen muss
und mit Algerien auf französische Labors angewiesen ist, um seine Filme zu entwik-
keln Es wird einem schwindlig, wenn man entdeckt, was wirklich hinter der
Weltproduktion steckt, indem man versucht, die Fäden bis an ihr Ende zu verfolgen. Man
würde auch auf dem Gebiet des Films ein keineswegs generöses Bild der Hilfe an die

13



An der OCIC-Studientagung in München vorgeführt: «Mababangong Bangungot» (Der
parfümierte Alptraum) des Philippinen Kidlat Tahimik, der auf verschmitzt-ironische Weise von seiner

ernüchternden Begegnung mit der westlichen Kultur berichtet.

dritte Welt entdecken. Man soll ja nicht glauben, solche versteckten Bindungen hätten

keinen Einfluss auf den Inhalt der produzierten Filme.
Wie die ganze Produktion und der Vertrieb sind auch die Festivals Zwängen
unterworfen und durch Pressionen sogar noch verletzlicher, weil sie grösstenteils von
Subventionen leben und vom Wohlwollen der Filmeigentümer abhängig sind. Ein
polypenhaftes Monstrum wie das Festival von Cannes lebt weder vom Idealismus
noch allein vom Ruhm der Siebenten Kunst. Im Hintergrund, im Schatten, finden
sich die Gaumont, die Agence Craven, das französische Aussenministerium, das
Centre National du Cinéma, die grossen nordamerikanischen Produktionsgesellschaften,

um nur diese zu erwähnen. Es ist kein Zufall, dass in den letzten Jahren
Cineasten und Journalisten aus Entwicklungsländern es für notwendig hielten,
gegen die tatsächliche Absenz von zwei Dritteln der Welt auf den Leinwänden der Croi-
sette zu protestieren. Und Cannes ist nur ein Beispiel unter anderen.

Das christliche Erbe - ein Hemmnis für den Kulturaustausch?

Unter diesen Umständen halte ich es für etwas vergeblich, ausgehend von einem
derart verfälschten und begrenzten Element wie dem Film, von menschlicher Entfaltung

zu sprechen. Im besten Fall könnte man nur mit grösster Vorsicht in dieser Richtung

vorankommen, wobei der Inhalt eines Films niemals von seinen Produktionsbedingungen

losgelöst werden dürfte. Der Film kann meiner Meinung nach über den
Menschen nur eine unvollständige Information vermitteln, und diese besitzt nur
dann einen gewissen Wert, wenn sie in ihrer komplexen Gesamtheit, mit all ihren
Widersprüchen und Übertreibungen, erfasst wird. Vom Zuschauer wird dafür eine
unanfechtbare Disponibilität und die Ablehnung jeden Vorurteils verlangt. In dieser
14



Hinsicht sind Sex und Gewalt ein Teil des Lebens und lassen sich nicht durch die
Willkür einer Zensur oder die frommen Schleier von Tabus entfernen, die geschaffen
wurden, um die objektive Komplexität einer Welt zu verfälschen, die keineswegs
einheitlichen Verhaltens- und Urteilskriterien folgt.
Die Entfaltung des Menschen, auch des gefilmten Menschen, ist meiner Meinung
nach einerseits durch die Anerkennung seines Pluralismus und seiner Widersprüche
bedingt, andererseits durch die Weigerung, ein Urteil aufzudrängen, das sich auf
Gewissheiten stützt, die nur auf historischer Gewohnheit oder Tradition beruhen. Ich
meine fast, dass unsere jüdisch-christliche Kultur die Begegnung der Kulturen
hemmt. Wenn ich an das Christentum denke, beabsichtige ich nicht, die gegenwärtigen

Kirchen zu tadeln —obwohl diese vor Intoleranz und Opportunismus nicht gefeit
sind —, sondern möchte vielmehr Gewicht und Einfluss eines 2000jährigen Erbes
unterstreichen, das (ob wir gläubig sind oder picht) unser Verhalten in eine Form des
Denkens, Urteilens und der Logik geprägt und uns für «Andere» sehr undurchlässig
gemacht hat. Ob man es wahrhaben will oder nicht, das Christentum war der
Schmelztiegel für bestimmte Denkformen und Beurteilungskriterien, für bestimmte
ästhetische Begriffe und bestimmte Verhaltensweisen, die heute derart in uns verankert

sind, dass wir sie selbst unbewusst als Parameter unserer Weltsicht anwenden.
Ich weiss, dass man das Christentum nicht auf seinen formalen Beitrag reduzieren
kann, sondern dass es im Gegenteil den Menschen in seiner Ganzheit erfasst. Aber
mit Recht fragt man sich heute, ob dieser christliche Universalismus nicht die
menschliche Realität zu wenig respektiert, indem er zwar ein ideales Modell entwirft,
dadurch aber auch die Art der Annäherung an andere bedingt, die die Wahrnehmung
anderer ästhetischer Formen, Inhalte und Verhaltensweisen erschwert. Sind unsere
Urteilskriterien wirklich objektiv? Ich für meinen Teil bezweifle das sehr. Meiner
Meinung nach wollen wir zu sehr auf das Recht pochen, die Welt mit einer unfehlbaren
Methodologie zu beglücken. Das zeigt sich besondersauf dem Gebiet des Films und
vor allem in der Beziehung zwischen entwickelten und unterentwickelten Ländern.

Die Fachpresse trägt meines Erachtens in diesem Bereich eine grosse Verantwortung.
Wieviele auf falsche Weise «gelehrte» und objektive Filmzeitschriften, wieviele

mit billiger Dritte-Welt-Militanz durchtränkte Kritiker gibt es da Beginnen wir doch
das zu hören und zu betrachten, wag uns weder der organisierte und kanalisierte
Tourismus noch der konditionierte Film sehen lassen. Ich fürchte, dass wir zu blind
und taub, weil zu selbstsicher, geworden sind. Die Tatsache, den Film und einige
Anwendungsregeln erfunden zu haben, gibt dem Abendland noch lange nicht das
Recht, überall und für immer die Gebrauchsregeln zu diktieren.
Bedenken wir auch den Satz eines katalanischen Kritikers, dèn dieser am letzten
Festival von Locarno seinen Kollegen gegenüber geäussert hat: «Für Euch ist der
Film ein Luxus, für uns ist er eine Notwendigkeit.» Und tatsächlich, es liegt viel an der
Qualität des Blickes, den die einen für die andern aufbringen und mit dem wir das
betrachten, was uns —ob gut oder schlecht — in jedem Film über unsere individuellen
Grenzen hinaus darstellt. Wir müssen unsere Konzeption vom kulturellen Austausch
zwischen den Nationen und Kontinenten neu definieren, um zu einer reicheren
Austauschkonzeption zu gelangen, die uns ein besseres Eindringen in die Realitäten
unseres Partners ermöglichen.

Die schwierige Rolle der Festivals

Den Kampf, den ich seit neun Jahren am Festival von Nyon (Dokumentär- und
Enquêtefilme) und seit sechs Jahren am Festival von Locarno (lange Spielfilme) zu
führen versuche, lebt von diesem Willen (oft schlecht verstanden und manchmal
schlecht angewandt), eine Sicht zu stimulieren, die über Moden, Konformismen und
Vorurteile hinausgeht. Es ist eine fast utopische Aufgabe, sich den vielfältigen
Bedingungen widersetzen zu wollen, die die Entwicklung einer kinematographischen Ge-

15



Seilschaft oder Gemeinschaft hemmen. Ich verliere indessen nicht die Hoffnung,
dass selbst kleine Veranstaltungen wie die unsrigen, mit all ihren Mängeln und
Einschränkungen, zum Nachdenken über jenen Pluralismus der Kulturen und jene
Relativität der Werte, von denen ich vorhin gesprochen habe, führen können. Ich gehöre
zu jenen, die glauben, dass das Gelingen weniger wichtig ist als das Versuchen.
Man muss sich das Potentials an sozialer und kultureller Verantwortung bewusst
sein, das ein internationales Festival in sich birgt, wenn es sich freikämpft von der
Beherrschung durch ausschliesslich ökonomische und politische Interessen. Anderseits

muss man sich auch bewusst sein, dass das Phänomen der Festivals keinen
Ewigkeitswert besitzt, und dass die internationalen audiovisuellen Veranstaltungen
der Zukunft zweifellos Formen aufweisen werden, die sehr verschieden sind von
jenen, die wir heute kennen - vorausgesetzt, dass es noch möglich sein wird, ausserhalb

einer immer stärkeren Spezialisierung irgendeine internationale Konfrontation
zu organisieren, bei der Fülle an audiovisuellem Material, die unsere Nachfolger
erwarten wird, wenn sie ihre Auswahl treffen müssen. Bei jedem Festival sind Gegenwart

und Zukunft in einer seltsamen Mischung aus Trägheit und Aktion eng miteinander

verknüpft. Weder Locarno noch Nyon entgehen dieser Regel, was unsere
Arbeit ausserordentlich anfällig und vielleicht zukunftslos macht.

Bessere Erziehung der Konsumenten

Den Film als Mittel zur menschlichen Entfaltung und zur Begegnung der Kulturen
nutzbar zu machen, scheint mir eine Aufgabe zu sein, die tatsächlich eine neue
Annäherung an das Phänomen des Films und der menschlichen und sozialen Vielfalt
beinhaltet. OCIC und INTERFILM verfügen potentiell über enorme Möglichkeiten,
an dieser Veränderung des Verhaltens mitzuwirken. Es ist dies eine gewaltige
Aufgabe an Erziehung und Demystifikation, zu der sie direkt beitragen können. Da wir
doch gut und gerne Konsumenten sind und weil es doch Mode ist, in unseren
Gesellschaften die Rechte und den Schutz der Konsumenten zu verbessern, sind wir doch
sicher dafür motiviert, eine bessere Erziehung der Konsumenten zu fordern. Eine
Erziehung, die ihnen die persönlichen Mittel verleihen könnte, um die vielfältigen
Mechanismen eines Verfahrens wie des Films zu durchschauen. Ein aufgeklärter
Zuschauer ist gewiss weniger verletzlich. Lernt man aber nicht noch heute ganze
Generationen kennen, die buchstäblich unter dem Einfluss dieser Medien aufgewachsen
sind, ohne dass ihnen ein Gegenmittel in die Hand gegeben worden wäre, das helfen
könnte, ihre Integrität zu bewahren?
Die durch unsere «Bildzivilisation» erreichte Übersättigung macht eine konsequente
Erziehung zum Verständnis des Bildes und zum Umgang mit dem Bild dringend
notwendig. Man kann sich nicht mehr, wie das noch zu häufig geschieht, damit begnügen,

das Bild zu verherrlichen, zu verdammen oder einfach zu gebrauchen. Seine
allgegenwärtige Präsenz ist heute eine unumstössliche Tatsache. Man muss das Bild
nicht ausserhalb von uns, sondern in uns selbst zähmen.

Eine Befreiung aus der Magie des Films ist nötig

Die Gewalt auf der Leinwand ist besorgniserregend, gewiss, aber ist sie es nicht
weniger als jene hinter der Leinwand oder - wenn Sie wollen - hinter den zahlreichen

Kameras, die uns erforschen, und vor ihren Objektiven Versucht man nicht, die
Kamera in den Angeklagten zu verwandeln, obwohl sie nur Zeuge und Resultat ist?
Ist es wirklich nützlich, sich mit Nachdruck auf die Gewalt auf der Leinwand zu stürzen,

anstatt auf diese allgegenwärtige Gewalt in unserer Gesellschaft, von der die
Fernsehnachrichten aus aller Welt täglich zeugen. Ist die eine nicht die Ursache der
andern, und laufen wir nicht Gefahr, Spiegel zu zerbrechen, anstatt an die Wurzeln zu
gelangen
Mit allem Nachdruck : Anstatt gegen die vermeintlichen Verwüstungen des Films an

16



einer bestimmten Moralauffassung anzukämpfen, schlage ich vor, dass wir uns mehr
und vor allem mit der Moral einer intellektuellen Gewalt befassen, die weltweit durch
die Gesamtheit der Massenmedien ausgeübt wird, die allzu oft lügen und betrügen,
um zu gefallen und um allzu ungerechte oder fälschlicherweise gerechte soziale
Zustände zu bestimmen oder zu verewigen. Suchen wir innerhalb unserer Gemeinschaften

und unter den verschiedenen Gemeinschaften der Welt nach Grundlagen
der audiovisuellen Kommunikation, die sich auf mehr gegenseitigen Respekt und auf
den Respekt vordem Individuum und vor verschiedenen Gemeinschaften gründen.
Hören wir auf, in Bann geschlagene Konsumenten zu sein, und werden wir uns der
Relativität eines Ausdrucksmittels bewusst, um dadurch zu einer realistischeren
Auffassung vom Film beizutragen. In der Tat, es ist nichts weniger magisch als die
Laterna magica. - Moritz de Hadeln

(Autorisierte Übersetzung aus dem Französischen von Franz Ulrich; Titel und
Zwischentitel von der Redaktion.)

FILMKRITIK
Les indiens sont encore loin
Schweiz/Frankreich 1977. Regie: Patricia Moraz (Vorspannangaben s. Kurzbesprechung

77/317)

In der Schweiz, nahe bei Lausanne, wird im Winter 1976 auf den Jurahöhen am
Waldrand im Schnee Jenny Kern tot aufgefunden. Jenny ist 1 7 Jahre alt, Schülerin,
Waise, lebt bei ihrer Grossmutter. Im offiziellen Protokoll heisst es, «aus Erschöpfung
und durch die Kälte» sei der Tod herbeigeführt worden.
Patricia Moraz, die in Paris lebende Schweizerin (jetzt Französin), drehte mit «Les
indiens sont encore loin», nach verschiedenen Videoarbeiten, ihren ersten langen
Spielfilm. Der Film blendet zurück auf die letzte Woche vor Jennys Tod. In einzelnen,
datierten Abschnitten wird das Geschehen aufgezeichnet. Es gibt keine Handlung im
konventionellen Sinn, die auf einen Höhepunkt zuläuft. Jeder Tag stellt eine neue
Variation einer immer gleichen Konstellation dar. Der äussere Rahmen ist gegeben
durch die Schweiz, das heisst durch die spezifischen gesellschaftlichen Bedingungen

und die geistige Atmosphäre. Repräsentiert wird dieser Hintergrund im Film
durch einzelne Figuren (der Lehrer, der Polizist, der Psychiater, die Eltern) und durch
verschiedene Örtlichkeiten: die Strassen Lausannes, die Kneipe, der Wartsaal, das
Schulzimmer, die Turnhalle, die Wohnungen. In diesem Raum bewegen sich im
Vordergrund vier Figuren: Jenny und ihre Freundin Lise, Guillaume und Matthias. Lise
versucht in nicht gerichteter Offenheit das Leben voll auszuschöpfen. Sie treibt an
der Oberfläche dahin und bewahrt sich damit eine gewisse Unbekümmertheit.
Jenny, nach innen gekehrt, still, steht ausserhalb von allem. Guillaume und Matthias
sind um die Dreissig, auf die Vergangenheit ausgerichtet : Zehn Jahre zuvor war die
grosse Zeit. Der Mai 68 bedeutete die Revolution der Jugend. Der Angriff auf die
bürgerliche Gesellschaft strömte Kraft, Mut, Hoffnung, Phantasie und Freude aus.
Doch der Aufbruch und die Euphorie brachen zusammen. Die spontane Revolte
endete in Resignation oder wurde kanalisiert und teilweise neutralisiert in Formen
der offiziellen Politik.
Guillaume und Matthias träumen von dieser Zeit. Sie fragen sich immer wieder,
warum alles falsch lief, wie man das Erbe retten könnte und suchen nach Möglich-

17


	Der Film als Mittel zur menschlichen Entfaltung und zur Begegnung der Kulturen

