
Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz für kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 29 (1977)

Heft: 19

Artikel: Religiöse Dimensionen im neuen Film

Autor: Eichenberger, Ambros

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-933035

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-933035
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


dium, welche die Gewährung von Konzessionen an Private und die Entwicklung des
Kabelfernsehens regeln könnten. Die Grundidee ist, dass Sendekonzessionen
gewährt werden könnten, aber nur für geschlossene Kreise und ein bestimmtes
begrenztes Publikum (Ärzte, Kliniken, Börsianer).

Nostalgie nach dem alten Regime

Das Kabelfernsehen wird bereits in grossem Umfang für die Verbreitung der offiziellen
Programme sowie für die Regionalsendungen von FR 3 benützt. Man erwägt

jetzt die Frage, ob den Gemeinschaftsantennen das Recht zugestanden werden soll,
ausländische Programme dort zu verbreiten, wo sie auch sonst empfangen werden
können, zum Beispiel Télé-Luxembourg in Elsass-Lothringen, Télévision Suisse
Romande in der Franche-Comté. «Ein Konzessionsregime», sagt man in Paris, «darf
auf keinen Fall zu einem allgemeinen Recht werden»: Konzessionen nur innerhalb
des Staatsmonopols.
Die Ablösung des ORTF durch unabhängige Gesellschaften ist noch keineswegs
allgemein akzeptiert. So kritisiert beispielsweise Senator Cluzel in einem nach ihm
benannten parlamentarischen Bericht den «vollständigen Mangel an Koordination»
zwischen den Fernsehketten. Um dem abzuhelfen, suggeriert der «Rapport Cluzel»
die Schaffung einer Holding-Gesellschaft, welche die vier Programmgesellschaften
gruppieren würde. Kaum ist der Rundfunk liberalisiert, taucht schon wieder die
Nostalgie nach dem alten Regime auf. Mit seinen Strukturen, seinem Stil, seiner
Mentalität spiegelt der französische Rundfunk die französische Gesellschaft. Das ist
der Grund, warum Strukturreformen im Rundfunk immer nur begrenzt wirksam sein
können, solange sich die Mentalitäten der Gesellschaft nicht mitverändern.

Fritz P. Schaller

Religiöse Dimensionen im neuen Film
Die seit Marx, Feuerbach, Freud und anderen herrschende Religionskritik hat es
allgemein schwieriger, seltener und anspruchsvoller gemacht, unvoreingenommen
über das Phänomen Religion, religiöse Fragen und Erfahrungen zu reden. Eine
eigentliche Angst davor, Religion zu haben, und das weitgehende Unvermögen der
nachindustriellen westlichen Gesellschaft, sie glaubwürdig zu praktizieren, haben
auch die Aufgabe erschwert, religiöse Elemente in den kulturellen Produktionen der
Gegenwartsgesellschaft angemessen wahrnehmen und signalisieren zu können. Das
gilt zu einem guten Teil auch für den Film, ja sogar für die in den letzten Jahren
kleinlaut gewordene und unsicher wirkende christliche Filmkritik. Zwar hat der Film,
anders als etwa das aus dem Kultischen hervorgegangene Theater, von seinen
Ursprüngen her sich nie primär als Transportmittel von religiösen Erfahrungen oder
Botschaften profiliert. Er ist denn auch bis heute von der Sache her und im
Volksempfinden vorwiegend ein Unterhaltungsmedium geblieben, was die religiöse
Abstinenz von Seiten der Autoren wie Kritiker, teilweise wenigstens, zu erklären und zu
entschuldigen vermag.
Auf der andern Seite ist natürlich auch mit dem Begriff und mit der Religion selbst
soviel ideologischer, machtpolitischer und soziologischer Unfug getrieben worden,
dass sie — von der schweigenden Mehrheit wie von der schreienden Minderheit —

mehr als Hindernis denn als Hilfe des Menschen auf dem Wege zu seiner Identitäts-
findung verstanden wird. Erst heute beginnt allmählich die Einsicht wieder mehr an
Boden zu gewinnen, dass Religion immer noch zu der Grundausstattung der
menschlichen Existenz gehört. Vor allem, wenn diese Existenz als fragende gesehen
wird, und Religion sich als'Prozess der Sinnsuche und als Bedürfnis nach Sinnstiftung,

nicht als Supermarkt von Riten, Kauderwelsch und Magie versteht.

6



Sehnsucht nach alternativen Lebensmöglichkeiten: «Jeder für sich und Gott gegen alle» von
Werner Herzog.

Darf man mit einem so angedeuteten, erneuerten Religionsverständnis nicht auch
einige neuere Filme auf ihre religiöse Aussagekraft und theologische Relevanz hin
untersuchen Oder soll man sich davon von der Angst abhalten lassen, eines
dogmatischen Imperialismus bezichtigt zu werden, der verkappte letzte, aber ergebnislose

Anstrengungen unternimmt, verlorene weltanschauliche Positionen
zurückzugewinnen? Vorausgehend allerdings muss man sich fragen: Sind denn — wo, wie,
bei wem ?— im Filmschaffen der Gegenwart Religiosität, religiöse Fragen und
Erfahrungen überhaupt noch anzutreffen?

Weg vom Muttermilchchristentum

Will man die Liste mit den Filmen von ingmar Bergman beginnen, wird man sich
ehrlichkeitshalber darüber Rechenschaft zu geben haben, dass dieser ehemalige
Pastorensohn nicht nur religiöse, sondern auch nihilistische Gefühle aus persönlichster

Nähe kennt. Zwar hatte er, nach seinen eigenen Aussagen, «das Christentum mit
der Muttermilch eingesogen», sich aber in dem nachfolgenden Emanzipationspro-
zess soweit davon entfernt, dass «aus all dem Glauben und Zweifel, aus all dem Plagen

und Placken ein absolutes Nichts entstanden ist». Immerhin bohrt der auf diese
Weise selbstdefinierte «Nihilist» auch in seinen zuletzt entstandenen Filmen
(«Schreie und Flüstern», 1972 ; «Szenen einer Ehe», 1973 ; «Von Angesicht zu
Angesicht», 1975) weiter an den Grundfragen des Menschseins - Sterben und Tod, Hoffen

und Leben, Lieben und Hassen — herum. Der Dialog, das «von Angesicht zu
Angesicht», hat sich allerdings von der metaphysischen Höhe eines Dialoges zwischen
Mensch und Gott stark auf die Ebene der zwischenmenschlichen Beziehungen
verlagert. Anstelle der Gottesprobleme sind schmerzvolle Prozesse der Seelenforschung
und der Selbstanalyse getreten, wird das Zusammenleben von Menschen
untersucht. Ziel scheint die Selbst- oder Menschwerdung zu sein («der Mensch zu werden,

der man ist»). Und das hätte nichts mit Religion und Christentum zu tun, auch

7



wenn der letzte Abgrund des Selbst wohl immer nur «wie in einem Spiegel», um an
einen bereits 1969 entstandenen Bergman-Film mit einem sehr biblischen Filmtitel
zu erinnern, erahnt werden kann

Eine religiöse Wette

Mit Gott, Glaube, Sinnsuche und Religion hat es sich auch der heute 70jährige
Robert Bresson in seinem Gesamtwerk nie leicht gemacht. Seine Flauptfiguren werden

allesamt mit den Kräften des Bösen konfrontiert und «Erlösung» findet nie im
Erbauungsstil, sondern asketisch und verhalten, «als Glut unter der Asche» (Georges
Sadoul) statt. Das gilt jedenfalls bis zu seinem letzten Film, «Le diable probablement».

Darin wird nun allerdings die Welt dermassen in ihrem Destruktionstrieb und
in der daraus folgenden Floffnungslosigkeit gezeigt, dass die Wahrscheinlichkeitsrechnung

endgültig und unwiderruflich zu Gunsten des Bösen, eben des Teufels und
nicht des «lieben» Gottes, aufzugehen scheint. Mit kühlen, düsteren, wohlkalkulierten

Bildern und Geräuschen wird eine moderne Variante von Hölle gezeigt, in der nur
noch der freigewählte Tod, mehr als Endlösung denn als Erlösung, übrigbleibt. Diesen

letzten Service lässt sich François, die Hauptfigur, denn ja auch gegen Bezahlung

und mit Hilfe eines ihm befreundeten Kollegen aus dem Pariser Drogenmilieu
besorgen. Endgültige Verzweiflung und totaler Transzendenzverlust oder - formal
brillanter - «Seufzer der Schöpfung, die (nach Paulus und nicht erst nach Bresson)
im Argen liegt» und in der Art der negativen Beweisführung nach Erlösung schreit?
Und das hätte abermals nichts mit Religion und Christentum zu tun?

Das Befremdliche in der Welt

Verlust der Ganzheit und eine daraus hervorgehende Sehnsucht nach alternativen
Lebensmöglichkeiten werden auch in den Filmen von Werner Herzog artikuliert. Am
eingängigsten bis jetzt wohl an der Figur von Kaspar Hauser in «Jeder für sich und

Licht aus dem Osten? «Woschozdenie» (Aufstieg) von Larissa Schepitko.



Gott gegen alle». Er scheint das Gefühl der Fremdheit in dieser Pseudo-Welt von
wissenschaftlichen, wirtschaftlichen, theologischen und philosophischen Ambitionen

am stärksten zu verkörpern. Bruno S. der Darsteller, dessen persönliches Schicksal

demjenigen des Dargestellten gleicht, bekennt denn auch in seiner Rolle, dass
«mein Erscheinen auf dieser Welt ein harter Sturz gewesen ist». Erinnert das nicht ein
bisschen an das Schicksal jenes andern «Toren», von dem seine wenigen Freunde
schreiben (im Johannes-Evangelium), er sei in sein Eigentum gekommen, aber die
Seinen hätten ihn nicht aufgenommen Dieser Umstand wurde, wie bei Kaspar Hauser

ja auch, mit dem gewaltsamen Tod bezeugt. Ist also dieser Kaspar Hauser, sind
andere Herzog-Figuren - die Fini Straubinger etwa in «Land des Schweigens und
der Dunkelheit» — Erlöserfiguren, die grosse Leidensgeschichten hinter sich haben
und deshalb, wie Herzog sagt, eine «Abstrahlung», «ein starkes Leuchten von innen
heraus», aufweisen, das er mit dem Heiligenschein von mittelalterlichen Heiligen
vergleicht? Ohne die damit angedeuteten mystischen und spirituellen Bezüge zu
erkennen, wird man Mühe haben, dieses philosophisch wie theologisch reich befrachtete

Werk adäquat zu erfassen und zu weiten. Zu Herzogs Kino der Suggestion
gehört eben auch diese religiöse Suggestion dazu.

Die Lichter aus dem Osten

Auch in den osteuropäischen Filmen wurden, trotz intensiver gegenteiliger Anstrengungen,

die religiösen Elemente nicht vollends zum Verschwinden gebracht. Mit
Verblüffung stellt man sogar fest, dass mancher östliche Film an spiritueller Dichte und
religiöser Kraft westliche Produktionen übertrifft. Für das polnische Filmschaffen sei
als Beispiel dafür Krzysztof Zanussis «Illumination» erwähnt. Schon vom Titel her
knüpft die darin dargestellte Wahrheitssuche bereits an die von Augustinus her be-
einflusste Tradition der mittelalterlichen Mystik an. Illumination bedeutet das
Durchdrungenwerden mit unumstösslicher Wahrheit bei jemandem, dem unter dem Ein-
fluss der Gnade vollkommene Erkenntnis zuteil geworden ist. Für Ungarn hat Imre
Gyongyössi, vor allem mit «Palmsonntag» (1967) und «Das lange Warten» (1974),
zur Entwicklung eines Kinos der religiösen Innerlichkeit beigetragen. Und dann gibt
es natürlich jene paar faszinierenden Werke aus der Sowjetunion, die nach vielen
Versuchen und Anstrengungen nun allmählich auch einem westlichen Publikum
zugänglich werden. So kommt in absehbarer Zeit Andrej Tarkowskis «Der Spiegel» in
einen — französischen — Verleih, nachdem sein 1966 entstandenes und 1969
freigegebenes hymnisches Epos auf den Ikonenmaler «Andrej Rubljow» auch hierzulande
bereits zu sehen war. Dass in Georgien die alte christliche Tradition - noch - nicht
ausgestorben ist, hat Georg Schengelaya am Beispiel des Künstler-Schicksals
«Pirosmani» gezeigt. Der Film deutet die Rückreise des Künstlers aus einer Art
seelischem Tode zu neuem schöpferischen Leben an und paraphrasiert damit auf einer
zweiten und dritten Ebene das Auferstehungsmotiv, das den Glauben der orthodoxen

Kirche in so starkem Masse mitbestimmt. Als «österlichen» Film muss man auch
den in Berlin 1977 mehrfach preisgekrönten «Aufstieg »von Larissa Schepitko
verstehen, vor allem wenn man bedenkt, dass «Woschozdenie» Aufstieg auch im Sinne
des biblischen Kreuzweges und Ostergeschehens meint. Damit wird die religiöse
Symbolik, auch für biblische Analphabeten, ausdrücklich betont.

Neue Pilger zu einer neuen Welt
In den westlichen Filmen der Innerlichkeit sind die Bezüge zur religiösen Frage und
Erfahrung weniger direkt. Von Gott, Glauben, Kirchen und Religion wird man, im
positiven Sinne, kaum mehr viel vernehmen. Dagegen ist oft vom «Reisen» und vom
«Unterwegssein» die Rede. «On the Road» kann als Stichwort für diese Gattung von
«Reisefilmen» angesehen werden. Als Beispiel dafür ist etwa Wim Wenders «Im Lauf
der Zeit» zu erwähnen. Vielfach führt die Fahrt aber nicht nur den geographischen
Grenzen eines Landes entlang oder in einen andern Kontinent, etwa nach Afrika
(«Jane bleibt Jane») oder Italien («Die plötzliche Einsamkeit des Konrad Steiner»,

9



«Lina Braake»), sondern in, wie bei Alain Tanner, den «Mittelpunkt der Welt». Dieser
Mittelpunkt gibt sich dann oft als das Innere des Menschen zu erkennen. Dort wird
Kaputtes hinterfragt, Ungelebtes diagnostiziert und für das Ganz-Werden und gegen
die Zerstückelung gekämpft (Herzog-Filme). Oft sind diese neuen «Helden»- Bruno
und Robert in «Im Lauf der Zeit» oder Woody Guthrie in Hal Ashbys «Bound for
Glory» beispielsweise - gesellschaftliche Randfiguren, die ausziehen, Widerstand
leisten, kämpfen und Protest anmelden, «weil alles anders werden muss».
Ob das authentische religiöse Suchen und Fragen unsere Zeit heute nicht vorwiegend

in (nicht neben) diesen «profanen» Hoffnungen auf das Anders-Werden, in
den Fähigkeiten zum Träumen, im Anmelden von Protest, im Ausreissen (Exodus)
aus dem Normierten, allzu Normierten und in den Ansprüchen auf ein unprogram-
miertes, menschliches Glück und ein.bisschen Zärtlichkeit zum Ausdruck kommt? So
weit weg vom biblischen Befund sind diese — neuen — religiösen Perspektiven doch
wohl kaum. Oder haben wir uns, durch Bigotterie oder falsche Emanzipation, zu stark
davon entfernt? Ambros Eichenberger

FILMKRITIK
Cet obscur objet du désir (Dieses sonderbare Gefühl der Begierde)

Frankreich 1977. Regie: Luis Bunuel (Vorspannangaben s.
Kurzbesprechung 77/262)
Anders als in den drei Filmen « La voie lactée», « Le charme discret de la bourgeoisie»
und «Le fantôme de la liberté» — sie bilden zusammen eine inhaltliche und formale
Einheit - setzt sich «Cet obscur objet du désir» nicht mehr aus einzelnen Episoden
und Geschichten zusammen. Vielmehr findet sich der Zuschauer einigermassen
überrascht vor einer handfesten Story, die Luis Bunuel beinahe konventionell in
Rückblenden inszeniert. Um Matthieu (Fernando Rey), einen älteren, gutbetuchten
Herrn aus Paris geht es da, der im Erstklassabteil zwischen Sevilla und Madrid einigen

seiner Landsleute eine private Geschichte erzählt. Gezwungenermassen
beinahe, denn Eigenartiges ereignet sich vor der Abfahrt: Matthieu giesst einer jungen
Frau, die sich offensichtlich zu ihm in den Zug setzen will, einen Kübel Wasser über
den Kopf. Dass sich das Mädchen, pudelnass zwar, dennoch in ein anderes Abteil
setzt, bemerkt der graumelierte Herr nicht. Er ist es offensichtlich nicht gewohnt, dass
jemand sich seinen Wünschen und Befehlen widersetzt.
Dennoch ist die Geschichte, die Matthieu seinen Mitreisenden nun als Begründung
für seine einigermassen ungewöhnliche Handlungsweise erzählt, die einer Widersetzung

-oder, noch mehr, die einer ständigen Annäherung und Verweigerung. In Con-
chita, das Hausmädchen, hat sich der gesetzte Herr verguckt. Eine fast engelhafte
Schönheit verbirgt sich hinter ihrer Maske der Tugendhaftigkeit. Matthieu, ein Gourmet

ohnegleichen, erkennt dies sofort, und fortan ist es sein einziges Ziel, Conchita
zu erobern. Damit begibt er sich auf einen für ihn entsetzlichen Leidensweg.
Conchita, bald heissblütige, feurige Spanierin, bald zarte, unnahbare Schönheit, weiss
das Feuer seiner Begierde zu schüren. Sie nähert sich ihm, erwidert seine Gefühle,
geht auf sein Werben ein. Handkehrum aber lässt sie ihn fallen, kehrt ihm den Rük-
ken. Sie gibt Stücke ihrer Identität preis, um gleich wieder in einer undurchdringlichen

Anonymität zu verschwinden. Conchita ist wie eine geheimnisvolle Blume,
deren Schönheit man wahrnimmt, die aber ihre Blüte - in deren Innern vielleicht
Gefahr lauert - nie ganz öffnet. Matthieu jedenfalls gelingt es nicht, Conchita jemals
ganz zu besitzen.

10


	Religiöse Dimensionen im neuen Film

