Zeitschrift: Zoom-Filmberater

Herausgeber: Vereinigung evangelisch-reformierter Kirchen der deutschsprachigen
Schweiz fur kirchliche Film-, Radio- und Fernseharbeit ;
Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 29 (1977)

Heft: 19

Artikel: Religiose Dimensionen im neuen Film
Autor: Eichenberger, Ambros

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-933035

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-933035
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

dium, welche die Gewahrung von Konzessionen an Private und die Entwicklung des
Kabelfernsehens regeln konnten. Die Grundidee ist, dass Sendekonzessionen ge-
wahrt werden konnten, aber nur fur geschlossene Kreise und ein bestimmtes be-
grenztes Publikum (Arzte, Kliniken, Borsianer).

Nostalgie nach dem alten Regime

Das Kabelfernsehen wird bereits in grossem Umfang fur die Verbreitung der offiziel-
len Programme sowie fur die Regionalsendungen von FR 3 benutzt. Man erwagt
jetzt die Frage, ob den Gemeinschaftsantennen das Recht zugestanden werden soll,
auslandische Programme dort zu verbreiten, wo sie auch sonst empfangen werden
konnen, zum Beispiel Télé-Luxembourg in Elsass-Lothringen, Télévision Suisse
Romande in der Franche-Comté. «Ein Konzessionsregime», sagt man in Paris, «darf
auf keinen Fall zu einem allgemeinen Recht werden»: Konzessionen nur innerhalb
des Staatsmonopols.
Die Ablosung des ORTF durch unabhangige Gesellschaften ist noch keineswegs all-
gemein akzeptiert. So kritisiert beispielsweise Senator Cluzel in einem nach ihm be-
nannten parlamentarischen Bericht den «vollstandigen Mangel an Koordination»
zwischen den Fernsehketten. Um dem abzuhelfen, suggeriert der « Rapport Cluzel»
die Schaffung einer Holding-Gesellschaft, welche die vier Programmgesellschaften
gruppieren wurde. Kaum ist der Rundfunk liberalisiert, taucht schon wieder die
Nostalgie nach dem alten Regime auf. Mit seinen Strukturen, seinem Stil, seiner
Mentalitat spiegelt der franzosische Rundfunk die franzosische Gesellschaft. Das ist
der Grund, warum Strukturreformen im Rundfunk immer nur begrenzt wirksam sein
konnen, solange sich die Mentalitaten der Gesellschaft nicht mitverandern.

Fritz P. Schaller

Religiose Dimensionen im neuen Film

Die seit Marx, Feuerbach, Freud und anderen herrschende Religionskritik hat es all-
gemein schwieriger, seltener und anspruchsvoller gemacht, unvoreingenommen
uber das Phanomen Religion, religiose Fragen und Erfahrungen zu reden. Eine
eigentliche Angst davor, Religion zu haben, und das weitgehende Unvermogen der
nachindustriellen westlichen Gesellschaft, sie glaubwdurdig zu praktizieren, haben
auch die Aufgabe erschwert, religiose Elemente in den kulturellen Produktionen der
Gegenwartsgesellschaft angemessen wahrnehmen und signalisieren zu konnen. Das
gilt zu einem guten Teil auch fur den Film, ja sogar fur die in den letzten Jahren
kleinlaut gewordene und unsicher wirkende christ/iche Filmkritik. Zwar hat der Film,
anders als etwa das aus dem Kultischen hervorgegangene Theater, von seinen Ur-
sprungen her sich nie primar als Transportmittel von religiosen Erfahrungen oder
Botschaften profiliert. Er ist denn auch bis heute von der Sache her und im Volks-
empfinden vorwiegend ein Unterhaltungsmedium geblieben, was die religiose Ab-
stinenz von Seiten der Autoren wie Kritiker, teilweise wenigstens, zu erklaren und Zu
entschuldigen vermag.

Auf der andern Seite ist natlrlich auch mit dem Begriff und mit der Religion selbst
soviel ideologischer, machtpolitischer und soziologischer Unfug getrieben worden,
dass sie — von der schweigenden Mehrheit wie von der schreienden Minderheit —
mehr als Hindernis denn als Hilfe des Menschen auf dem Wege zu seiner Identitats-
findung verstanden wird. Erst heute beginnt allmahlich die Einsicht wieder mehr an
Boden zu gewinnen, dass Religion immer noch zu der Grundausstattung der
menschlichen Existenz gehort. Vor allem, wenn diese Existenz als fragende gesehen
wird, und Religion sich als"Prozess der Sinnsuche und als Bedurfnis nach Sinnstif-
tung, nicht als Supermarkt von Riten, Kauderwelsch und Magie versteht.

6



|4

Sehnsucht nach alternativen Lebensmaglichkeiten: «Jeder fur sich und Gott gegen alle» von
Werner Herzog.

Darf man mit einem so angedeuteten, erneuerten Religionsverstandnis nicht auch
einige neuere Filme auf ihre religiose Aussagekraft und theologische Relevanz hin
untersuchen? Oder soll man sich davon von der Angst abhalten lassen, eines dog-
matischen Imperialismus bezichtigt zu werden, der verkappte letzte, aber ergebnis-
lose Anstrengungen unternimmt, verlorene weltanschauliche Positionen zuruckzu-
gewinnen? Vorausgehend allerdings muss man sich fragen: Sind denn — wo, wie,
bei wem? —im Filmschaffen der Gegenwart Religiositat, religiose Fragen und Erfah-
rungen Uberhaupt noch anzutreffen?

Weg vom Muttermilchchristentum

Will man die Liste mit den Filmen von /ngmar Bergman beginnen, wird man sich
ehrlichkeitshalber daruber Rechenschaft zu geben haben, dass dieser ehemalige
Pastorensohn nicht nur religiose, sondern auch nihilistische Geflihle aus personlich-
ster Nahe kennt. Zwar hatte er, nach seinen eigenen Aussagen, «das Christentum mit
der Muttermilch eingesogeny, sich aber in dem nachfolgenden Emanzipationspro-
zess soweit davon entfernt, dass «aus all dem Glauben und Zweifel, aus all dem Pla-
gen und Placken ein absolutes Nichts entstanden ist». Immerhin bohrt der auf diese
Weise selbstdefinierte «Nihilist» auch in seinen zuletzt entstandenen Filmen
(«Schreie und Flustern», 1972 ; «Szenen einer Ehe», 1973 ; «Von Angesicht zu Ange-
sicht», 1975) weiter an den Grundfragen des Menschseins — Sterben und Tod, Hof-
fen und Leben, Lieben und Hassen — herum. Der Dialog, das «von Angesicht zu An-
gesicht», hatsich allerdings von der metaphysischen Hohe eines Dialoges zwischen
Mensch und Gott stark auf die Ebene der zwischenmenschlichen Beziehungen ver-
lagert. Anstelle der Gottesprobleme sind schmerzvolle Prozesse der Seelenforschung
und der Selbstanalyse getreten, wird das Zusammenleben von Menschen unter-
sucht. Ziel scheint die Selbst- oder Menschwerdung zu sein («der Mensch zu wer-
den, der man ist»). Und das hatte nichts mit Religion und Christentum zu tun, auch

7



wenn der letzte Abgrund des Selbst wohl immer nur «wie in einem Spiegel», um an
einen bereits 1969 entstandenen Bergman-Film mit einem sehr biblischen Filmtitel
zu erinnern, erahnt werden kann?

Eine religiose Wette ?

Mit Gott, Glaube, Sinnsuche und Religion hat es sich auch der heute 70jahrige
Robert Bresson in seinem Gesamtwerk nie leicht gemacht. Seine Hauptfiguren wer-
den allesamt mit den Kraften des Bosen konfrontiert und «Erlosung» findet nie im
Erbauungsstil, sondern asketisch und verhalten, «als Glut unter der Asche» (Georges
Sadoul) statt. Das gilt jedenfalls bis zu seinem letzten Film, «Le diable probable-
ment». Darin wird nun allerdings die Welt dermassen in ihrem Destruktionstrieb und
in der daraus folgenden Hoffnungslosigkeit gezeigt, dass die Wahrscheinlichkeits-
rechnung endguiltig und unwiderruflich zu Gunsten des Bosen, eben des Teufels und
nicht des «lieben» Gottes, aufzugehen scheint. Mit kiihlen, dusteren, wohlkalkulier-
ten Bildern und Gerauschen wird eine moderne Variante von Holle gezeigt, in der nur
noch der freigewahlte Tod, mehr als Endlésung denn als Erlosung, ubrigbleibt. Die-
sen letzten Service lasst sich Francois, die Hauptfigur, denn ja auch gegen Bezah-
lung und mit Hilfe eines ihm befreundeten Kollegen aus dem Pariser Drogenmilieu
besorgen. Endgultige Verzweiflung und totaler Transzendenzverlust oder — formal
brillanter — «Seufzer der Schopfung, die (nach Paulus und nicht erst nach Bresson)
im Argen liegt» und in der Art der negativen Beweisflihrung nach Erlésung schreit?
Und das hatte abermals nichts mit Religion und Christentum zu tun?

Das Befremdliche in der Welt

Verlust der (_Sanzheit und eine daraus hervorgehende Sehnsucht nach alternativen
Lebensmoglichkeiten werden auch in den Filmen von Werner Herzog artikuliert. Am
eingangigsten bis jetzt wohl an der Figur von Kaspar Hauser in «Jeder fir sich und

%
el
LT ARy

Licht aus dem Osten? «<Woschozdenie» (Aufstieg) von Larissa Schepitko.

8



Gott gegen allen. Er scheint das Gefuhl der Fremdheit in dieser Pseudo-Welt von
wissenschaftlichen, wirtschaftlichen, theologischen und philosophischen Ambitio-
nen am starksten zu verkorpern. Bruno S. der Darsteller, dessen personliches Schick-
sal demjenigen des Dargestellten gleicht, bekennt denn auch in seiner Rolle, dass
«mein Erscheinen auf dieser Welt ein harter Sturz gewesen ist». Erinnert das nicht ein
bisschen an das Schicksal jenes andern «Toren», von dem seine wenigen Freunde
schreiben (im Johannes-Evangelium), er sei in sein Eigentum gekommen, aber die
Seinen hatten ihn nicht aufgenommen ? Dieser Umstand wurde, wie bei Kaspar Hau-
ser ja auch, mit dem gewaltsamen Tod bezeugt. Ist also dieser Kaspar Hauser, sind
andere Herzog-Figuren — die Fini Straubinger etwa in «Land des Schweigens und
der Dunkelheity — Erloserfiguren, die grosse Leidensgeschichten hinter sich haben
und deshalb, wie Herzog sagt, eine «Abstrahlungy, «ein starkes Leuchten von innen
herausy, aufweisen, das er mit dem Heiligenschein von mittelalterlichen Heiligen
vergleicht? Ohne die damit angedeuteten mystischen und spirituellen Bezuge zu er-
kennen, wird man Mihe haben, dieses philosophisch wie theologisch reich befrach-
tete Werk adaquat zu erfassen und zu weiten. Zu Herzogs Kino der Suggestion ge-
hort eben auch diese religiose Suggestion dazu.

Die Lichter aus dem Osten

Auch in den osteuropaischen Filmen wurden, trotz intensiver gegenteiliger Anstren-
gungen, diereligiosen Elemente nicht vollends zum Verschwinden gebracht. Mit Ver-
bluffung stellt man sogar fest, dass mancher ostliche Film an spiritueller Dichte und
religioser Kraft westliche Produktionen ubertrifft. Fur das polnische Filmschaffen sei
als Beispiel dafur Krzysztof Zanussis «//lumination» erwahnt. Schon vom Titel her
knupft die darin dargestellte Wahrheitssuche bereits an die von Augustinus her be-
einflusste Tradition der mittelalterlichen Mystik an. lllumination bedeutet das Durch-
drungenwerden mit unumstosslicher Wahrheit bei jemandem, dem unter dem Ein-
fluss der Gnade vollkommene Erkenntnis zuteil geworden ist. Fur Ungarn hat Imre
Gyongyossi, vor allem mit « Palmsonntag» (1967) und «Das lange Warten» (1974),
zur Entwicklung eines Kinos der religiosen Innerlichkeit beigetragen. Und dann gibt
es naturlich jene paar faszinierenden Werke aus der Sowjetunion, die nach vielen
Versuchen und Anstrengungen nun allmahlich auch einem westlichen Publikum zu-
ganglich werden. So kommt in absehbarer Zeit Andrej Tarkowskis «Der Spiegel» in
einen — franzosischen — Verleih, nachdem sein 1966 entstandenes und 1969 freige-
gebenes hymnisches Epos auf den Ikonenmaler « Andref Rubljow » auch hierzulande
bereits zu sehen war. Dass in Georgien die alte christliche Tradition — noch — nicht
ausgestorben ist, hat Georg Schengelaya am Beispiel des Kinstler-Schicksals
« Pirosmani» gezeigt. Der Film deutet die Ruckreise des Kunstlers aus einer Art see-
lischem Tode zu neuem schopferischen Leben an und paraphrasiert damit auf einer
zweiten und dritten Ebene das Auferstehungsmotiv, das den Glauben der orthodo-
xen Kirche in so starkem Masse mitbestimmt. Als «osterlichen» Film muss man auch
den in Berlin 1977 mehrfach preisgekronten «Aufstieg» von Larissa Schepitko ver-
stehen, vor allem wenn man bedenkt, dass « Woschozdenie » Aufstieg auch im Sinne
des biblischen Kreuzweges und Ostergeschehens meint. Damit wird die religiose
Symbolik, auch flr biblische Analphabeten, ausdrucklich betont.

Neue Pilger zu einer neuen Welt

In den westlichen Filmen der Innerlichkeit sind die Bezuge zur religiosen Frage und
Erfahrung weniger direkt. Von Gott, Glauben, Kirchen und Religion wird man, im
positiven Sinne, kaum mehr viel vernehmen. Dagegen ist oft vom «Reisen» und vom
«Unterwegssein» die Rede. «On the Road» kann als Stichwort fiir diese Gattung von
«Reisefilmen» angesehen werden. Als Beispiel dafur ist etwa Wim Wenders «/m Lauf
der Zeity zu erwahnen. Vielfach fihrt die Fahrt aber nicht nur den geographischen
Grenzen eines Landes entlang oder in einen andern Kontinent, etwa nach Afrika
(«Jane bleibt Jane») oder Italien («Die plotzliche Einsamkeit des Konrad Steinery,

9



«Lina Braake»), sondern in, wie bei Alain Tanner, den «Mittelpunkt der Welt». Dieser
Mittelpunkt gibt sich dann oft als das Innere des Menschen zu erkennen. Dort wird
Kaputtes hinterfragt, Ungelebtes diagnostiziert und fur das Ganz-Werden und gegen
die Zerstuckelung gekampft (Herzog-Filme). Oft sind diese neuen «Helden» — Bruno
und Robert in «Im Lauf der Zeit» oder Woody Guthrie in Hal Ashbys «Bound for
Glory» beispielsweise — gesellschaftliche Randfiguren, die ausziehen, Widerstand
leisten, kampfen und Protest anmelden, «weil alles anders werden mussy.

Ob das authentische religiose Suchen und Fragen unsere Zeit heute nicht vorwie-
gend /n (nicht neben) diesen «profanen» Hoffnungen auf das Anders-Werden, in
den Fahigkeiten zum Traumen, im Anmelden von Protest, im Ausreissen (Exodus)
aus dem Normierten, allzu Normierten und in den Anspruchen auf ein unprogram-
miertes, menschliches Glick und ein bisschen Zartlichkeit zum Ausdruck kommt? So
weit weg vom biblischen Befund sind diese — neuen ? —religiosen Perspektiven doch
wohl kaum. Oder haben wir uns, durch Bigotterie oder falsche Emanzipation, zu stark
davon entfernt? : Ambros Eichenberger

FILMKRITIK

Cet obscur objet du désir (Dieses sonderbare Gefuhl der Begierde)

Frankreich 1977. Regie: Luis Bunuel (Vorspannangaben S. Kurz-
besprechung 77/262)

Anders als in den drei Filmen «La voie lactéey, «Le charme discret de la bourgeoisie»
und «Le fantdme de la liberté» — sie bilden zusammen eine inhaltliche und formale
Einheit — setzt sich «Cet obscur objet du désir» nicht mehr aus einzelnen Episoden
und Geschichten zusammen. Vielmehr findet sich der Zuschauer einigermassen
uberrascht vor einer handfesten Story, die Luis Bunuel beinahe konventionell in
Ruckblenden inszeniert. Um Matthieu (Fernando Rey), einen alteren, gutbetuchten
Herrn aus Paris geht es da, der im Erstklassabteil zwischen Sevilla und Madrid eini-
gen seiner Landsleute eine private Geschichte erzahlt. Gezwungenermassen bei-
nahe, denn Eigenartiges ereignet sich vor der Abfahrt: Matthieu giesst einer jungen
Frau, die sich offensichtlich zu ihm in den Zug setzen will, einen Kiibel Wasser uber
den Kopf. Dass sich das Madchen, pudelnass zwar, dennoch in ein anderes Abteil
setzt, bemerkt der graumelierte Herr nicht. Er ist es offensichtlich nicht gewohnt, dass
jemand sich seinen Winschen und Befehlen widersetzt.

Dennoch ist die Geschichte, die Matthieu seinen Mitreisenden nun als Begriindung
far seine einigermassen ungewohnliche Handlungsweise erzahlt, die einer Widerset-
zung — oder, noch mehr, die einer standigen Annaherung und Verweigerung. In Con-
chita, das Hausmadchen, hat sich der gesetzte Herr verguckt. Eine fast engelhafte
Schonheit verbirgt sich hinter ihrer Maske der Tugendhaftigkeit. Matthieu, ein Gour-
met ohnegleichen, erkennt dies sofort, und fortan ist es sein einziges Ziel, Conchita
zu erobern. Damit begibt er sich auf einen fir ihn entsetzlichen Leidensweg. Con-
chita, bald heissblutige, feurige Spanierin, bald zarte, unnahbare Schonheit, weiss
das Feuer seiner Begierde zu schiren. Sie nahert sich ihm, erwidert seine Gefiihle,
geht auf sein Werben ein. Handkehrum aber lasst sie ihn fallen, kehrt ihm den Ruk-
ken. Sie gibt Stucke ihrer Identitat preis, um gleich wieder in einer undurchdring-
lichen Anonymitat zu verschwinden. Conchita ist wie eine geheimnisvolle Blume,
deren Schonheit man wahrnimmt, die aber ihre Blute — in deren Innern vielleicht
Gefahr lauert — nie ganz offnet. Matthieu jedenfalls gelingt es nicht, Conchita jemals
ganz zu besitzen.

10



	Religiöse Dimensionen im neuen Film

